
Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   1

utdr. Fra boken

EN YOGIS SELVBIOGRAFI
Av Paramahansa Yogananda 
Opprinnelig utgitt i 1946
Fra utg. fra 1997 på BORGENS FORLAG - ISBN 87-418-7082-4
(fotnoter her innsatt  med liten skrift - ordfeil kan forekomme da teksten er scannet)
boken vennlig utlånt av ragnar lindelien - sept 04.

Utdrag fra side 182 / annen del - kap.43: 

"Sri Yuktaswars opstandelse"
(her i dette  utdrag forteller mesteren bl.a. om beskaffenheten av de såkalte åndelige 
eller overfysiske plan - og jeg har også tilføyd de overskrifter som er brukt under for 
å gjøre det mer oversiktlig - R.Ø.anm.)  

"…bølger af henrykkelse opslugte mig, da jeg skuede Sri Yukteswars legeme af 
kød og blod.

”Min søn!“ Mesteren talte ømt med en engels fortryllende smil på sit ansigt.
For første gang i mit liv knælede jeg ikke for hans fødder til hilsen, men gik 

øjeblikkeligt frem for at holde ham i mine længselsfulde arme. Hvilke øjeblikke! De 
forgangne måneders kval var en afgift, jeg regnede for ubetydelig mod den flodbølge 
af lyksalighed, som nu kom over mig.

”Min elskede mester, hvorfor forlod du mig?“ Jeg talte usammenhængende i min 
overstrømmende glæde. ”Hvorfor lod du mig tage til Kumbha Melaen?(til en åndelig 
festival Yogananda var dratt til til tross for at hans mester var gammel og kunne "dø"
når som helst - rø-anm.) Hvor bittert jeg har bebrejdet mig selv, at jeg forlod dig!“

”Jeg ønskede ikke at lægge mig imellem; når du glædede dig sådan til at se det 
valfartssted, hvor jeg først traf Babaji. Jeg forlod dig kun for kort tid; er jeg ikke hos 
dig igen?“

”Men er det dig, mester, den samme Guds løve? Bærer du et legeme som det, jeg 
begravede under Puris grusomme sand?“

ET VIRKELIG MATERIALISERT LEGEME FRA

 EN ASTRAL (4.dimensjonell) KLODE
”Ja, mit barn, jeg er den samme. Dette er et legeme af kød og blod. Skønt jeg ser 

det som æterisk, er det fysisk for dit syn. Af de kosmiske atomer skabte jeg et nyt 
legeme, nøjagtigt som det drømme-legeme, du lagde under drømme-sandet i Puri i 
din drømme-verden. Jeg er virkelig opstanden - ikke på jorden, men på en astral 
planet. Dens indbyggere er bedre end de jordiske mennesker i stand til at følge min 
høje standard. Dér skal du og dine ophøjede kære en dag komme og være hos mig.“

”Udødelige guru, fortæl mig mere!“



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   2

Mesteren gav en hurtig, munter latter fra sig. ”Hør, min kære,“ sagde han, ”vil du 
ikke slappe dit tag lidt?“

”Kun lidt!“ Jeg havde holdt ham omfavnet med et blæk- spruttegreb.
Jeg kunne mærke den samme svage, naturlige duft, som havde været karakteristisk

for hans jordiske legerne. Når som helst jeg nu genkalder disse strålende timer, føler 
jeg igen på indersiden af mine arme og i håndfladerne betagende berøring af hans 
guddommelige kød.

”Ligesom profeter sendes til jorden for at hjælpe mennesker med at afvikle deres 
fysiske verdens karma, således Gud dirigeret mig til en astral planet for dér at tjene 
som frelser,“ forklarede Sri Yukteswar. ”Den kaldes Hiranyaloka eller ”den Oplyste 
Astrale Planet“. Dér hjælper jeg åndeligt fremskredne væsener med at befri sig for 
astral karma og således opnå frigørelse fra astrale genfødsler.

”Beboerne på Hiranyaloka er højt udviklede åndeligt; de har i deres sidste jord-
inkarnation gennem meditation erhvervet evnen til bevidst at forlade legemet i dødens
stund. Ingen kan komme til Hiranyaloka, uden han på jorden har oplevet ikke blot 
sabikalpa samadhi, men også den højere tilstand nirbikalpa samadhi. 1)

1)Se bind I side 279 n. 11). I Sabikalpa samadhi opnår Gud-søgeren ret til erkendelse af sin enhed 
med Anden, men kan ikke bibeholde sin kosmiske bevidsthed undtagen i den ubevægelige trancetilstand.
Ved fortsat meditation når han den højere tilstand af nirbikalpa samadhi - i hvilken han bevæger sig frit i 
verden og udfører sine ydre pligter uden tab af Guds  bevidstheden. I nirbikalpa samadhi opløser yogien 
de sidste spor af sin jordiske karma.Han har dog stadig nogen astral og kausal karma at afvikle og tager 
derpå som astral og derpå kausal legemliggørelse på sfærer af højere vibration.

”Hiranyaloka indbyggerne har allerede passeret gennom de almindelige astrale 
sfærer (som næsten alle mennesker på jorden må gå til, når de dør), hvor de har 
tilintetgjort mangen kim af deres astralverdens karma. Kun højt uviklede væsener er i 
stand til at udføre et sådant forløsende arbejde effektivt i de astrale regioner. 2) 

2 Fordi de fleste personer, der er opslugt af astralverdenens skønheder og føler glæder, ikke føler 
noget behov for anstrengende åndeligt arbejde.

For dernæst at kunne befri sig for de sidste spor af uforløst astral karma, blev disse
gudhengivne draget af kosmisk lov til at genfødes i nye astrallegemer på Hiranyaloka,
den astrale sol eller himmel, hvor jeg er til stede for at hjælpe dem. Der lever også 
næsten fuldkomne væsener på Hyranyaloka, som er kommet fra den højere kausale 
verden for at modtage en vis lærdom. “

Mit sind var nu i så fuldkommen samklang med min gurus, at han overførte sine 
ordbilleder til mig dels gennem tale og dels gennem tankeoverføring. Jeg modtog 
derfor hurtigt hans idé-billeder.

”Du har læst i skriften,“ vedblev mesteren, ”at Gud indesluttede den menneskelige
sjæl successivt i tre legemer -idé- eller kausallegemet; det subtile astrallegeme, sædet 
for menneskets forstand og følelse; og det grove fysiske legeme. På jorden er 
mennesket udstyret med sine fysiske sanser. En astral person virker gennem sin 
bevidsthed, sine følelser, og et legeme lavet af livtroner. 3) 

3)Sri Yukteswar (som talte på bengali under denne lange konversation) brugte sanskrit-ordet prana; 
for at oversætte det har jeg dannet ordet ”livtroner“. Hindu skrifterne omtaler anu, ”atom“; paramanu: 
”hinsides atomet“ - finere elektroniske energier; og prana, ”skabende livtronisk kraft“. Atomer og 
elektroner er blinde kræfter; prana er af naturen intelJigent. Pranaen eller livtronerne i f.eks. 
spermatozoerne og ægget leder fosterudviklingen i henhold til et karmisk mønster.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   3

 Et væsen i sit kausallegeme dvæler i ideernes salige rige. Mit arbejde er hos de 
astrale personer, som forbereder sig på at indtræde i kausalverdenen.“

”Tilbedelsesværdige mester, fortæl mig mere om det astrale kosmos. “ 
Skønt jeg på Sri Yukteswars anmodning havde slappet mit favntag lidt, holdt jeg 

stadig armene omkring ham. Skatten over alle skatte - min guru, som havde spottet 
døden for at nå mig!

DET FINNES MANGE VERDENER OG PLAN
”Der er mange astrale sfærer, som vrimler med astrale væsener, “ begyndte 

mesteren. ” Indbyggerne bruger astrale transportmidler eller lysmasser ("lysskip" - 
som en del av de observerte UFOer faktisk er - R.Ø.anm.)  til at rejse fra en planet til 
en anden - hurtigere end elektriske eller radioaktive energier.

”Det astrale univers, der er skabt af fine vibrationer af lys og farve, er hundreder 
gange større end det materielle kosmos. Hele det fysiske univers hænger som en lille 
massiv kurv under astralsfærens uhyre lysende ballon. Ligesom der er mange 
materielle sole og stjerner i rummet, således er der utallige astrale sol- og 
stjernesystemer.

”Astrale sole og måner er smukkere end de fysiske. Astrale himmellegemer ligner 
nordlys. Astralverdenens sol-dæmring er mere blændende end måne-dæmringen med 
de milde stråler. Den astrale dag og nat er meget længere end dag og nat på jorden.

”Det astrale univers er uendelig smukt, rent og velordnet. Der er ingen døde 
planeter eller golde landområder. Jordiske plager som, ukrudt, bakterier, insekter 
og slanger mangler. Ulig jordens variable klimaer og årstider holder astralsfærerne
en jævn temperatur som evigt forår, af og til med skinnende hvid sne eller med regn
af mangefarvet lys. Astralverdenen er rig på farvestrålende søer, lysende have og 
regnbuefloder.

”Det almindelige astrale univers - ikke Hiranyalokas subtilere astrale himmel - er 
befolket med millioner af astrale væsener, som er kommet for kortere eller længere 
tid siden fra jorden; og også med myriader af feer, havfruer, fisk, dyr, nisser, dværge, 
halvguder og ånder - alle beboende forskellige astrale planeter i overensstemmelse 
med deres karmiske kvalifikationer. Der er forskellige sfæriske boliger for gode og 
for onde ånder. De gode kan rejse frit, mens de onde væsener er begrænsede til visse 
zoner. På samme måde, som mennesker lever på jordens overflade, orme nede i 
jorden, fiskene i vandet og fuglene i luften, således får astrale væsener af forskellige 
grader tildelt passende vibratoriske kvarterer.

MØRKE ASTRALE VERDENER/PLAN
”Mellem faldne sorte engle, der er uddrevet fra forskellige astrale verdener, 

foregår der stridigheder og krige med livtroniske bomber eller mentale mantriske 4)
 4)Se s.244 n. 8. Et mantra er en sunget lyd affyret af koncentrationens mentale gevær. Puranaerne 

(de gamle shastras eller afhandlinger) beskriver mantriske krige mellem devaer og asuraer (guder og 
dæmoner). En asura prøvede engang at dræbe en deva med et mantra af stor kraft, men på grund af 
forkert udtale virkede den mentale bombe som en boomerang og dræbte dæmonen  - vibratoriske stråler. 
Disse udstødte bor i de dystre regioner i det lavere astrale kosmos, hvor de afvikler deres onde karma.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   4

DEN ASTRALE/4.DIMENSJOELLE VERDEN
”I de udstrakte riger over det mørke astrale fængsel er alt skinnende og smukt. Det

astrale kosmos er mere naturligt afstemt efter den guddommelige vilje og 
fuldkommenheds plan end jorden er det. Hver astral genstand manifesteres først og
fremmest gennem Guds vilje og delvis af de astrale væseners viljesudøvelse. De 
har magt til at modificere eller fremhæve formen og ynden ved enhver ting, der 
allerede er skabt af Gud. Han har givet sine astrale børn det privilegium at de efter 
forgodtbefindende kan forbinde de astrale substanser i nye kombinationer. På jorden 
må et fast stof forandres til flydende eller til en anden form gennem naturlige eller 
kemiske processer, men astrale faste stoffer bliver øjeblikkelig forvandlet til astrale 
væsker, luftarter eller energi, udelukkende ved indbyggernes viljekraft.

”Jorden er mørk af krige og drab på landet, i havet og i luften,“ fortsatte min guru, 
”men i de astrale riger hersker der lykkelig harmoni og lighed for alle. Astrale 
personer dematerialiserer og materialiserer deres legemer efter forgodtbefindende. 
Blomster, fisk og dyr kan for en tid forvandle sig til astrale mennesker. Alle astrale 
væsener har frihed til at antage en hvilken som helst skikkelse og kommunikerer let 
med hinanden. De hæmmes ikke af nogen faste, bestemte naturlove - f.eks. kan et 
hvilket som helst astralt træ efter anmodning med held producere en astral mango, 
blomst eller i det hele taget enhver genstand. Der hersker visse karmiske restriktioner 
i den astrale verden, men der gøres ingen skel med hensyn til ønskværdigheden af 
forskellige former. Alting vibrerer med Guds kreative lys.

”Ingen fødes af en kvinde. Astrale væsener kan på befaling af deres kosmisk 
afstemte vilje materialisere afkom i særligt udformede, astralt kondenserede 
skikkelser. Den nyligt kropsløse ankommer hos en astral familie efter invitation, 
draget af lignende mentale og åndelige tendenser.

”Det astrale legeme er ikke underkastet kulde eller hede eller andre naturlige 
forhold. Anatomien indbefatter en astral hjerne, eller lysets tusindbladede lotus, og 
seks vakte centre i sushumna eller den astrale cerebrospinale akse. Hjertet drager både
kosmisk energi og lys fra den astrale hjerne og sender det til de astrale nerver og 
celler eller livtronerne.

 

DEN ASTRALE YTRE FORM
”I de fleste tilfælde er den astrale form en nøjagtig genpart af det sidste 

fysiske legeme. En astral persons ansigt og krop ser ud som da han var ung på sit 
sidste ophold på jorden. Astrale væsener er i stand til at udvirke forandringer i deres 
form ved livtronisk kraft og hellige mantriske vibrationer. Af og til vælger en eller 
anden, ligesom jeg, at beholde sin alderdoms udseende.

“ Min mester, der udstrålede selve ungdommens væsen, lo muntert.

”Ulig den rumlige, tredimensionale fysiske verden, som kun opfattes gennem 
menneskets fem sanser, kan de astrale sfærer opfattes af den altomfattende sjette sans,
intuitionen,“ fortsatte Sri Yukteswar. ”Alle astrale væsener ser, hører, lugter, smager 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   5

og berører gennem ren intuitiv følelse. De har tre øjne, hvoraf de to er delvis lukkede. 
Det tredie og vigtigste øje, som sidder lodret i panden, er åbent. Astrale 
mennesker har alle de ydre sanseorganer - øjne, ører, næse, tunge og hud, - men 
benytter den intuitive sans til at opleve sansefornemmelser gennem en hvilken som 
helst del af legemet. De kan se gennem øret eller næsen eller huden, høre gennem 
øjnene eller tungen, smage gennem ørerne eller huden, o.s.v. 5) 

5 Eksempler på sådanne evner mangler heller ikke på jorden, som i tilfældet Helen Keller og andre.

MOMENTAN HEALING OG SKJØNNHET
”Menneskets fysiske legeme er udsat for utallige farer og bliver let beskadiget 

eller lemlæstet; det hænder også at det æteriske astrale legeme kommer til skade eller 
bliver kvæstet, men det helbredes straks ved ren viljekraft. “

”Gurudeva, er alle astrale personer smukke?“
”I den astrale verden ved man, at skønhed er en åndelig egenskab,“ svarede Sri 

Yukteswar. ”Astrale væsener tillægger derfor ansigtstræk liden betydning. De har 
imidlertid det privilegium efter ønske at kunne iklæde sig nye, farverige, astralt, 
materialiserede legemer. Ligesom jordens mennesker ifører sig nyt antræk til galla 
begivenheder, således finder astrale personer lejligheder til at bære særligt kreerede 
skikkelser.

”Glade festligheder på høje astrale planeter som Hiranyaloka finder sted, når et 
væsen som følge af åndelig udvikling er blevet befriet fra den astrale verden og derfor
er rede til at indtræde i kausalverdenens himmel. Ved sådanne lejligheder vil den 
usynlige Himmelske Fader og de helgener, som er blevet ét med Ham, materialisere 
Sig i udsøgte astrale legemer og deltage i højtideligheden. For at glæde Sit elskede 
barn antager Herren den form, som er ham kærest. Bhaktas eller Gudhengivne 
personer ser Gud i skikkelse af den Guddommelige Moder. For Jesus var Fader-
aspektet af det Uendelige det mest tiltrækkende. Den individualitet, hvormed 
Skaberen har udstyret hver af Sine skabninger, stiller ethvert tænkeligt og utænkeligt 
krav til Hans alsidighed!“ Min guru og jeg lo lykkeligt sammen.

GJENKJENNELSE
”Venner fra andre liv genkender let hinanden i den astrale verden,“ fortsatte Sri 

Yukteswar med sin smukke, fløjteagtige stemme. ”De glæder sig over venskabets 
udødelighed og forstår, at kærlighed ikke kan gå til grunde - hvad jordelivets triste, 
illusoriske adskillelser ofte får os til at tvivle på.

DE KAN SE OSS - MEN VI NORMALT IKKE DEM….
”Ved intuition kan astrale personer trænge gennem sløret og iagttage 

menneskelige aktiviteter, men mennesket kan ikke skue de astrale sfærer, medmindre 
hans sjette sans er udviklet noget. Tusinder afjordboere har momentant set et glimt af 
et astralt væsen eller en astral verden. 6)

6) På jorden er børn af rent sind undertiden i stand til at se feernes yndefulde astrale legemer. 
Gennem narkotiske midler eller berusende drikke, hvis brug er forbudt af alle skrifter, kan et menneske i 
den grad forstyrre sit sind, at han ser de hæslige skikkelser i det astrale helvede.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   6

ASTRAL NATT OG SØVN
”Indbyggerne på Hiranyaloka holder sig i reglen vågne i ekstase gennem den lange

astrale dag og nat, hvorunder de hjælper med at løse indviklede problemer vedrørende
kosmisk regering og forløsningen af ”fortabte sønner“, jordbundne sjæle. Når 
Hiranyaloka væsener sover, har de af og til drømmeagtige oplevelser og astrale 
visioner. Deres sind er sædvanligvis opslugt i den højeste nirbikalpa-fryds bevidste 
tilstand.

MERKER MENTAL SMERTE
”Indbyggere af alle dele af det astrale kosmos kan stadig lide(føle) mental smerte. 

De sensitive sind hos de ophøjede væsener på planeter som Hiranyaloka føler stærk 
pine, hvis der bliver begået nogen fejl med hensyn til opførsel eller opfattelse af 
sandheden. Disse højtudviklede væsener stræber efter at bringe hver eneste af 
deres tanker og handlinger i fuldkommen samklang med åndelig lov.

TELEPATI, FØDE OG ASTRAL TELEVISJON
”Kommunikationen mellem beboerne af alle astrale verdener sker udelukkende 

ved hjælp af telepati og astral television. Der findes intet af den forvirring og de 
misforståelser det skrevne og det talte ord forårsager for jordboere. Ligesom man 
forstår, at mennesker på filmslærredet er lysbilleder, som bevæger sig og handler 
uden at ånde, således kan man forestille sig astralverdenens beboere som personer, 
hvis væsen er lys, og som bevæger sig og arbejder som intelligent ledede og 
koordinerede væsener, der ikke kræver ilt til at give sig liv. Mennesket er vitalt 
afhængigt af faste, flydende og luftformede stoffer og af luftens livsenergi; men 
astral-beboerne holdes hovedsageligt i live ved kosmisk lys.“

”Min mester, spiser astrale personer noget?“
 Jeg inddrak hans strålende skildring med både sind, hjerte og sjæl. Flygtige 

sanseindtryk er aldrig mere end det midlertidigt og relativt sande; menneskets 
erindring om dem mister snart sin livagtighed. Men overbevidste indtryk er 
permanent virkelige og uforanderlige; min gurus ord trængte sig så dybt ind i mit 
væsen, at jeg til enhver tid ved at indtræde i samadhi klart kan fremkalde den 
guddommelige oplevelse.

”Der vokser en rigdom af lysende, stråleagtige urter i den astrale jord,“ svarede 
han. ”Astralverdenens beboere spiser frugt og grøntsager og drikker en nektar, der 
flyder fra strålende lysfontæner og i astrale bække og floder. Ligesom de normalt 
usynlige billeder af mennesker på jorden kan uddrages fra æteren og gøres synlige 
gennem et fjemsynsapparat for senere at blive forvist til rummet, således bliver de 
Gud-skabte, usete astrale grundmønstre til grøntsager, frugter og planter, der 
svømmer i æteren, nedfældet på en astral planet på indbyggernes befaling. Ligeledes 
opstår der ud af astralvæsenernes tilfældige fantasier vældige haver, der senere bliver 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   7

sendt tilbage til deres æteriske usynlighed.

”Skønt beboerne på himmelske sfærer som Hiranyaloka er næsten fri for 
nødvendigheden af at spise, er tilværelsen for de så godt som perfekte væsener i 
kausalverdenen endnu mere ubunden; disse væseners eneste føde er lyksalighedens 
manna.

GAMLE MØTER FRA JORDEN OG FORTIDEN
”En astral person møder en mængde venner og slægtninge: fædre, mødre, hustruer,

ægtemænd og børn, som han har kendt i forskellige inkarnationer på Jorden, 7) når 
disse væsener viser sig fra tid til anden i forskellige dele af det astrale kosmos. 

7) Buddha blev engang spurgt, hvorfor man skal elske alle personer lige meget. ”Fordi, “ svarede 
den store lærer, ”ethvert andet væsen (på et eller andet tidspunkt og i en eller anden skikkelse, dyrisk 
eller menneskelig) har stået enhver af os nær.”

Isa Upanishaden giver den samme tanke en anden orientering: “Den, som ser alle 
væsener i sig selv og sig selv i alle væsener, vil aldrig gøre nogen fortræd. ”

 Det er ham derfor ikke muligt at være klar over, hvem han særlig skal elske; på 
denne måde lærer han at vise alle den samme guddommelige kærlighed som børn og 
individualiserede manifestationer af Gud.

Selv om ens kæres ydre kan have ændret sig mere eller mindre i overensstemmelse
med deres udvikling af nye egenskaber i det foregående liv benytter et astralt væsen 
sin usvigelige intuition til at genkende alle dem, han engang holdt af på andre af 
tilværelsens planer, og byder dem vel  kommen til deres nye astrale hjem  . Da hvert af 
skabelsesværkets atomer er udstyret med en individualitet, 8) som ikke kan gå til 
grunde, vil en astral ven blive genkendt, uanset hvad kostume han ifører sig; ligesom 
man på jorden ved nærmere iagttagelse kan opdage en skuespillers identitet trods 
forklædningen.

8) De otte grund-egenskaber, der indgår i alt skabt liv fra atomet til mennesket, er jord, vand, ild, luft,
æter, bevægelse, sansebevidsthed og individualitet. (Bhagavad Gita VII. 4.).

LIVSLENGDEN OG ASTRAL "DØD" 

- OVERGANG TIL ENDA HØYERE PLAN
”Livsspandet er meget længere i den astrale verden end på jorden. Et normalt 

fremskredent astralt væsens gennemsnitlige livslængde er fra femhundrede til et 
tusinde år, målt efter jordisk tidsstandard. Ligesom visse kæmpefyrre lever årtusinder 
længere end de fleste andre træer, eller ligesom nogle yogier lever adskillige 
hundrede år, skønt de fleste mennesker dør før de når de 60 (dette fra indisk 
målestokk på 40tallet R.Ø.anm.), således lever nogle astrale væsener meget længere 
end det normale spand af astral eksistens. 

Gæster i den astrale verden opholder sig der i længere eller kortere perioder ifølge 
vægten af deres fysiske karma, som trækker dem tilbage til jorden inden for et be-
stemt tidsrum.

”Et astralt væsen behøver ikke at kæmpe smertefuldt med døden, når han skal 
skille sig af med sit lysende legeme. Mange astrale personer føler sig ikke desto 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   8

mindre let nervøse ved tanken om at kaste deres astrale skikkelse til fordel for den 
finere kausale.

”Astralverdenen er fri for uønsket død, sygdom og alderdom. Disse tre trusler er 
fqrbandelsen på jorden, hvor mennesket har tilladt sin bevidsthed at identificere sig 
næsten fuldstændigt med et skrøbeligt fysisk legeme, der kræver konstant hjælp fra 
luft, næring og søvn for overhovedet at eksistere.

”Fysisk død er ledsaget af åndedrættets ophør og opløsning af legemets celler. 
Astral død består i en spredning af livtronerne, de manifeste enheder af kosmisk 
energi, som udgør astralvæsenernes legemlige liv. Ved fysisk død mister et menneske
sin bevidsthed om kødet og bliver sig sit subtile legeme i den astrale verden bevidst. 

Når tiden er moden, oplever personen astral død og går således fra bevidstheden 
om astral fødsel og død til bevidstheden om fysisk fødsel og død. Disse gentagne 
kredsløb af indespærring i skiftevis astral og fysisk form er alle uoplyste væseners 
uundgåelige skæbne. Skrifternes definitioner af himmelen og helvede vækker 
undertiden menneskets dybere-end-underbevidste erindringer om hans lange række af
erfaringer i det glade astrale rige og i den skuffende verden på jorden.“

”Elskede mester, “ spurgte jeg, ”vil du ikke beskrive forskellen mellem genfødsel 
på jorden og genfødsel på andre planeter mere detaljeret?“

”Mennesket som en individualiseret sjæl tilhører kausalverdenen,“ forklarede Sri 
Yukteswar. ”Kausalformen er matricen for de femogtredive ideer, Gud kræver som 
grundlæggende eller kausale tankekræfter, hvorfra Han senere dannede det fine 
astrallegeme bestående af nitten elementer og det grove fysiske legeme af seksten 
elementer.

ASTRALLEGEMETS MANGE ELEMENTER
”Astrallegemets nitten elementer er mentale, emotionelle og livtroniske. Disse er 

intelligens; ego; følelse; sind (sansebevidsthed); kundskabens fem instrumenter, de 
subtile modstykker til syns-, høre-, lugte-, smags- og berøringssansen; handlingens 
fem instrumenter, det mentale sidestykke til de udøvende evner formering, 
tarmudtømmelse, tale, gang og udøvelse af manuel færdighed; og livsenergiens fem 
instrumenter, de som har til opgave at udføre legemets krystalliserende, 
assimilerende, eliminerende, stofskifte - og kredsløbs-funktioner. Denne subtile 
astrale indfatning af de nitten elementer overlever døden af den fysiske form, 
sammensat af seksten grove kemiske elementer.

”Gud udtænkte forskellige ideer i sig selv og projicerede dem ud i drømme. 
Således sprang Fru Kosmisk Drøm ud, kolossalt og endeløst dekoreret med sine 
relativitetssmykker.

 ”I kausallegemets femogtredive tankekategorier udarbejdede Gud alle de 
komplicerede træk ved menneskets nitten astrale og seksten fysiske modstykker. Ved 
fortætning af vibratoriske kræfter, først fine, så grove, frembragte han menneskets 
astrale legeme og til sidst den fysiske form. I henhold til relativitetsloven, ved 
hvilken den Oprindelige Enkelhed blev til den forvirrende mangfoldighed, er det
kausale kosmos og det kausale legeme forskellige fra det astrale kosmos og det 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   9

astrale legeme; det fysiske kosmos og det fysiske legeme afviger ligeledes på 
karakteristisk måde fra de andre skabelsesformer.

”Det kødelige legeme er gjort af Skaberens faste, objektiverede drømme. 
Dualiteterne er altid til stede på jorden:

sygdom og sundhed, nød og lyst, tab og vinding. Mennesker moder begrænsning 
og modstand i det tredimensionelle stof. Når menneskets ønske om at leve 
undergraves af sygdom eller andre årsager, ankommer døden; og kødets tunge 
overfrakke afkastes midlertidigt. Sjælen forbliver imidlertid indesluttet i de astrale og
kausale legemer. 9) 

9) Legeme betyder et hvilket som helst hylster for sjælen, hvad enten det er groft eller fint. De tre 
legemer er bure for Paradisets Fugl.
 Den adhæsionskraft, der holder alle tre legemer sammen, er ønsket. De uopfyldte ønskers magt er roden 
til al menneskets slaven.

ASTRALE ØNSKER
”Fysiske ønsker har rod i egoisme og sanseglæder. Den bydende karakter eller 

fristelsen af sanseoplevelser har større magt end den ønskekraft, der er forbundet med
astral tilknytning og kausale indtryk.

”Astrale ønsker er rettede mod vibratorisk nydelse. Astrale væsener hører 
sfærernes æteriske musik og fortrylles ved synet af al skabelse som uudtømmelige 
former af skiftende lys. Astrale personer kan også lugte, smage og føle lyset. Astrale 
ønsker er således forbundet med et astralvæsens magt til at udskille alle objekter og 
erfaringer som lysformer eller som kondenserede tanker eller drømme.

”Kausale ønsker opfyldes kun gennem opfattelse og erkendelse. De næsten frie 
personer, der kun indesluttes i det kausale legeme, ser hele kosmos som projektioner 
af Guds drømme-ideer; de kan materialisere alt og alle i form af ren tanke. De 
betragter derfor nydelsen af fysiske sansefornemmelser og astrale glæder som grove 
og kvælende for sjælens fine følsomhed. Kausale personer opfylder deres ønsker ved 
at materialisere dem øjeblikkeligt. 10) 

10) L.igesom Babaji hjalp Lahiri Mahasaya med at befri sig for et underbevidst ønske fra et 
tidligere liv om et palads (se kap. 34).

De, som kun er dækket af kausallegemets fine slør, kan manifestere universer, 
ligesom Skaberen. Da alle verdener er dannet af det kosmiske drømmestof, kan et 
væsen, der kun er klædt i det tynde kausale legeme, realisere vældige kræfter.

”Da en sjæl af naturen er usynlig, kan den kun skelnes ved sit legeme eller sine 
legemers tilstedeværelse. Selve tilstedeværelsen af et legeme tilkendegiver, at dets 
eksistens er muliggjort af uopfyldte ønsker. 11) 

11)” Men han sagde til dem: ”Hvor ådslet er, der ville også ørnene samle sig.“ (Lukas 17.37.). Hvor 
som helst sjælen er indesluttet i det fysiske legeme eller i det astrale legeme eller i det kausale legeme, 
dér vil ønskernes ørne som snylter på menneskelig svaghed over for sanserne og i astrale og kausale 
tilknytninger - også samles for at holde sjælen fangen.

”Så længe menneskets sjæl er indesluttet i en, to, eller tre legemlige beholdere, der
er tæt tillukkede af uvidenhedens og ønskernes propper, kan mennesket ikke opgå i 
Åndens hav. Når den grove fysiske beholder er ødelagt af dødens hammer, er der 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   10

stadig de to andre - den astrale og den kausale -- til at hindre sjælen i bevidst at forene
sig med det Allestedsnærværende Liv. Når ønskeløshed er opnået gennem visdom, 
vil dens magt opløse de resterende to beholdere. Den lille menneskesjæl stiger 
frem, endelig fri, ét med de Umålelige Vidder.“

LIVET PÅ "KAUSALPLANET" (visdomrikets høyere del og "den guddommelige 
verden" slik jeg jevnfører det med Martinus' begreper på disse nivåer - R.Ø.anm.) 

Jeg bad min guru kaste yderligere lys over den høje og mystiske kausalsfære.
”Kausalverdenen er ubeskriveligt subtil,“ svarede han. ”For at forstå den måtte 

man besidde så enorm koncentrationsevne, at man kan lukke øjnene og forestille sig 
det astrale kosmos og det fysiske kosmos i hele deres udstrækning - den lysende 
ballon med den massive kurv - som kun eksisterende i ideer. Hvis det lykkedes én ved 
denne overmenneskelige koncentration at omdanne eller opløse de to kosmos'er med 
alle deres komplekse bestanddele i rene ideer, ville man nå den kausale verden, og stå
på grænse-linjen for sammensmeltning mellem sind og materie. Dér ser man alle 
skabte ting - faste, flydende og luftformige stoffer, elektricitet, energi, alle væsener: 
guder, mennesker, dyr, planter, bakterier - som bevidsthedsformer; akkurat som et 
menneske kan lukke øjnene og vide, at han eksisterer, selv om hans legeme er 
usynligt for hans fysiske øjne og kun er til stede som en idé.

”Hvad som helst et menneskeligt væsen kan gøre i fantasien, kan et kausalt 
væsen gøre i virkeligheden. Et menne  ske, som besidder den størst tænkelige   
menneskelige fantasi og intelligens, er i stand til - men kun i tanken - at sprin  ge fra   
planet til planet, at tumle endeløst ned i evighedens skakt, at hæve sig som en raket op
i den stjernestrøede him  melhvælving, og at funkle som et søgelys over mælkeveje og   
stjernestrøede vidder. Men væsener i kausalverdenen har et langt større spillerum og 
kan uden besvær projicere deres tanker ud i øjeblikkelig manifestation uden nogen 
fysisk eller astral hæmning eller nogen karmisk restriktion.

”Kausale personer er klar over, at det fysiske kosmos ikke først og fremmest er 
konstrueret af elektroner, ligesom det astrale kosmos ikke er fundamentalt sammensat
af livtroner - men at begge i virkeligheden er skabt af uendeligt små partikler af 
guddommelig tanke, kløvet og delt af maya, relativitetsloven, som tilsyneladende 
kommer imellem for at skille det skabte fra dets Skaber.

”Væsener i den kausale verden kender hinanden som individualiserede punkter af 
lyksalig ånd; tanke-genstande er de eneste, som omgiver dem. Kausale personer ser, 
at forskellen mellem deres legemer og tanker kun er ideer. Ligesom et menneske ved 
at lukke øjnene kan forestille sig et blændende hvidt lys eller et svagt blåt skær, 
således er kausale væsener ved hjælp af tanke alene i stand til at se, høre, lugte, smage
og føle. Ved den kosmiske tankes kraft skaber de hvad som helst eller opløser det 
igen.

”Både død og genfødsel er i den kausale verden i tanken; kausale personer 
delikaterer sig kun med evig ny videns ambrosia; de drikker af fredens kilder, strejfer 
om på guddommelig erkendelses jomfruelige jord og svømmer i et endeløst ocean af 
lykke. Se deres strålende tankelegemer suse forbi trillioner af Gud-skabte planeter, 
friske bobler af universer, visdom-stjerner og spektrale drømme af gyldne stjernetåger
på Uendelighedens himmelhvælv!



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   11

”Mange væsener forbliver i det kausale kosmos i tusinder af år. Under dybere 
ekstaser drager den befriede sjæl sig ud af det lille kausale legeme og ifører sig det 
kausale kosmos's umådelige vidde. Alle særskilte hvirvler af ideer, specielle bølger af
kraft, kærlighed, vilje, glæde, fred, intuition, ro, selvbeherskelse og koncentration 
smelter sammen med det uudtømmelige Hav af Salighed. Sjælen behøver ikke 
længere at opleve sin lykke som en individuel bevidsthedsbølge, men er opgået i det 
eneste ene Kosmiske Ocean med alle dets bølger - evig latter, skælven, pulseren.

”Når sjælen er ude af de tre legemers kokon, undslipper den for bestandig 
relativitetsloven og bliver den uudsigelige Evigt-Eksisterende. 12) Se 
Allestedsnærværelsens sommerfugl med stjerner, sole og måner indridset i vingerne! 

12) “Den, som sejrer, ham vil jeg gøre til en søjle i min Guds tempel, og han skal ikke mere gå ud 
derfra (d.v.s. han skal ikke mere reinkarneres> ... Den, som sejrer, ham vil jeg give at tage sæde hos mig 
på min trone, ligesom jeg har sejret og har taget sæde hos min Fader på Hans trone.“ johs. 
Åpenbaring3.12.21)

Sjælen, som har udvidet sig og er blevet til Ånd, dvæler alene i lys uden lys, 
mørke uden mørke, tanke uden tanke, beruset i sin saligheds ekstase i Guds drøm om 
kosmisk skabelse.“

 ”En fri  sjæl!“ udbrød jeg med ærefrygt.
”Når en sjæl endelig kommer ud af den legemlige illusions tre beholdere,“ 

fortsatte mesteren, ”bliver den ét med det Uendelige uden at miste sin individualitet. 
Kristus havde vundet denne endelige frihed, endnu før han blev født som Jesus. I tre 
fortidige stadier, symboliserede i hans jordeliv som dødens og opstandelsens tre dage,
havde han opnået fuld magt til at opstå i Ånden.

”Det uudviklede menneske må gennemgå utallige jordiske, astrale og kausale 
inkarnationer, før han slipper ud af sine tre legemer. En mester, som vinder denne 
endelige frihed, kan vælge at vende tilbage til jorden som profet for at bringe 
andre mennesker tilbage til Gud, eller han kan som jeg vælge at opholde sig i det
astrale kosmos. En frelser påtager sig dér noget af indbyggernes karmabyrde og 
hjælper dem derigennem med at afslutte deres inkarnations-cyklus i det astrale 
kosmos og drage videre for bestandig til kausale sfærer. 13: 

13) Sri Yukteswar mente hermed, at ligesom han i sin jordiske inkarnation af og til havde påtaget sig 
sygdoms byrde for at lette sine disciples karma, således var han i sin mission som frelser i den astrale 
verden i stand til at påtage sig noget af den astrale karma for beboerne af Hiranyaloka og således 
fremskynde deres evolution mod den højere kausale verden.

 Eller en frigjort sjæl kan indtræde i den kausale verden for at hjælpe dens væsener
med at forkorte deres ophold i kausallegemet og således opnå Absolut Frihed.“

FYSISK-JORDISK KARMAGJELD OG HØYERE PLAN
”Genopstandne mester, jeg ønsker at vide mere om den karma, som tvinger sjæle 

til at vende tilbage til de tre verdener.“ Jeg kunne lytte for evigt, tænkte jeg, til min 
alvidende mester. Aldrig i hans jordeliv havde jeg været i stand til på så kort tid at 
assimilere så meget af hans visdom. For første gang fik jeg nu klar, sikker indsigt i de
gådefulde mellemrum på livets og dødens skakbræt.

”Menneskets fysiske karma eller ønsker må afvikles fuldstændigt, før hans 
permanente ophold i de astrale verdener bliver muligt,“ forklarede min guru med sin 
betagende stemme. ”De astrale sfærer har to slags beboere. De, som stadig har 
jordisk karma at skille sig af med, og som derfor igen må iføre sig et groft fysisk 
legeme for at kunne betale deres karmiske gæld, kan efter fysisk død betegnes som 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   12

midlertidige besøgende i astralverdenen, snarere end permanente beboere.
”Væsener med uforløst jordisk karma får ikke lov til efter astral død at gå til den 

høje kausale sfære af kosmiske ideer, men kan kun gå frem og tilbage mellem den 
fysiske og den astrale verden, hvor de har bevidsthed om henholdsvis det fysiske 
legeme bestående af seksten grove elementer og det astrale legeme af nitten fine 
elementer. En uudviklet person forbliver dog efter hvert tab af sit jordiske legeme for 
størstedelen i dødssøvnens bedøvelsestilstand og har næppe bevidsthed om det 
smukke astrale rige. Efter den astrale hvile vender et sådant menneske tilbage til det 
fysiske plan for at modtage ny lærdom. Ved gentagne rejser vænner han sig gradvis til
den stofligt finere astralverden.

”De normale eller faste beboere af det astrale univers er på den anden side de 
som, for bestandig frigjort, ikke mere behøver at vende tilbage til jordens grove 
vibrationer. Sådanne væsener har kun astral og kausal karma at afvikle. Ved astral 
død går disse personer over til den uendeligt finere kausale verden. Efter et af 
kosmisk lov bestemt tidsrum afkaster disse højtudviklede væsener derpå kausallege-
mets tankeform og vender tilbage til Hiranyaloka eller en lignende høj astral planet, 
genfødt i et nyt astrallegeme, for at afvikle resterne af deres astrale karma.

”Min søn, du vil nu kunne forstå mere fuldkomment, at jeg er genopstanden ved 
guddommeligt bud,“ fortsatte Sri Yukteswar, ”som frelser af astralt reinkarnerede 
sjæle, der kommer tilbage fra den kausale sfære, snarere end for astrale væsener, der 
stadig har rester af jordisk karma. Disse kan ikke stige til så høje astrale planeter som 
Hiranyaloka.

”Akkurat som de fleste personer på jorden ikke gennem meditation har erhvervet 
evnen til at værdsætte astrallivets højere glæder og fordele og derfor i dødstimen 
ønsker at vende tilbage til jordens begrænsede, ufuldkomne nydelser, således vil 
mange astrale væsener under den normale opløsning af deres astrale legemer være 
ude af stand til at danne sig et billede af den mere udviklede tilstand af åndelig 
herlighed i kausalverdenen; idet de i tanken dvæler i det grovere og mere prangende 
astrale paradis, længes de efter at besøge det igen. Sådanne personer må afvikle tungt 
astral karma, før de efter astral død kan opnå permanent ophold i den kausale 
tankeverden, der kun er skilt fra Skaberen ved et tyndt slør.

”Først når et væsen ikke har flere ønsker om erfaringer i det indtagende 
astrale kosmos og ikke kan fristes til at gå tilbage til det, forbliver han i 
kausalverdenen. Her fuldfører han arbejdet med at afvikle sin kausale karma ved at 
tilintetgøre alle kim af fortidige ønsker, og endelig uddrager den indesluttede sjæl den
sidste af uvidenhedens tre propper. Idet sjælen frigør sig for den sidste beholder, det 
kausale legeme, forener den sig med det Evige.

”Forstår du nu?“ Mesteren smilede fortryllende.

”Ja, ved din nåde. Jeg er stum af glæde og taknemmelighed.“
Aldrig havde jeg fra sange eller fortællinger modtaget så inspirerende kundskab. 

Skønt hindu skrifterne omtaler de kausale og astrale verdener og menneskets tre 
legemer, hvor er de belæringer meningsløse og uvedkommende i sammenligning med
min opstandne mesters varme autentiske ord! For ham eksisterede der intet 
”gådeland, fra hvis grænser ingen vandrer vender tilbage!“ 14) 

14. Shakespeare: Hamlet Akt III, scene 1.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   13

”At menneskets tre legemer indbyrdes gennemtrænger og udfylder hinanden, 
finder udtryk på mange måder i hans trefoldige natur,“ fortsatte min store guru. ”I 
vågen tilstand er et menneske sig sine tre legemer mere eller mindre bevidst. Når 
hans sanser er aktivt optaget af at smage, lugte, røre, lytte og se, virker han 
hovedsageligt gennem sit fysiske legeme. Når han udøver sin vilje og 
visualiseringsevne, vir  ker han hovedsageligt gennem sit astrale legeme. Menne  skets   
kausale medium finder udtryk, når han tænker eller dykker dybt i introspektion eller 
meditation; geniets kosmi  ske tanker kommer til det menneske, som sædvanemæssigt   
kontakter sit kausale legeme. I denne henseende kan en person klassificeres som 
hovedsageligt ”materiel“ eller ”energisk“ eller ”intellektuel“.

”Et menneske identificerer sig omkring seksten timer daglig med sit fysiske 
legeme, hvorefter han sover. Hvis han drømmer, forbliver han i sit astrale legeme, 
hvor han uden besvær skaber en hvilken som helst genstand, ligesom de astrale 
væsener gør. Hvis menneskets søvn er dyb og drømmeløs, er han i stand til i flere 
timer at overføre sin bevidsthed, eller sin jeg-fornemmelse, til det kausale legeme; 
sådan søvn er opkvikkende. En drømmer kontakter sit astrale og ikke sit kausale 
legeme; hans søvn er ikke fuldtud forfriskende. “

Jeg havde kærligt iagttaget Sri Yukteswar, mens han gav denne forunderlige 
belæring.

”Englelige guru,“ sagde jeg, ”dit legeme ser akkurat ud, som det gjorde, da jeg 
sidst græd over det i Puri ashram'en.“

”Åh ja, mit legeme er en fuldkommen kopi af det gamle. Jeg materialiserer og
dematerialiserer dette legeme, når som helst jeg ønsker det, meget hyppigere end
jeg gjorde det, da jeg var på jorden. Ved øjeblikkelig materialisering rejser jeg 
nu med lysekspres fra planet til planet, eller i virkeligheden fra astralt til kausalt
eller til fysisk kosmos.“ Min guddommelige guru smilede. ”Skønt du for tiden 
bevæger dig så hurtigt omkring, havde jeg ingen vanskelighed ved at finde dig i 
Bombay!“

”Åh, mester, jeg sørgede så dybt over din død!“

”Åh, på hvilken måde døde jeg? Er det ikke en selvmodsigelse?“ Sri Yukteswars 
øjne funklede af kærlighed og morskab”. Du drømte kun på jorden; på denne 
drømmejord så du mit drømmelegeme,“ fortsatte han”Senere begravede du dette 
drømmebillede. Nu er mit finere drømmelegeme -som du skuer og i dette øjeblik 
holder temmelig tæt omfavnet! - genopstået på en af Guds finere drømmeplaneter. En
dag vil dette finere drømmelegeme og den finere drømmeplanet forsvinde, heller ikke
disse vil eksistere for evigt. .("drømmelegeme" og "drømmeplanet"  i den forstand at 
disse jo kun utgjør sammensatte bevegelser og da dypest sett er illusjonisk - det 
Martinus kaller X3/"det skapte"  - R.Ø.anm.)  Alle drømmebobler må til sidst briste 
ved den vågne virkeligheds berøring. Min søn Yogananda, du må lære at skelne 
mellem drømme og Virkelighed!“

Disse vedantiske ideer 15) slog mig med undren.
15) Liv og dod som kun tanke-relativiteter. Vedanta påpeger, at Gud er den eneste virkelighed; alt 

skabelsesværk eller særskilt eksistens er maya eller illusion. Denne monistiske filosofi fik sit højeste 
udtryk i Sri Shankaracharyas kommentarer til de gamle Upanishader (sammendrag af Vedaerne).

 Jeg skammede mig over, at jeg havde ynket mesteren, da jeg så hans livløse 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   14

legeme i Puri. Endelig forstod jeg, at min guru altid havde været fuldt vågen i Gud - 
og betragtede sit liv og sin død på jorden såvel som sin nuværende opstandelse som 
intet andet end relativiteter af guddommelige ideer i den kosmiske drøm.

”Jeg har nu, Yogananda, fortalt dig sandheden om mit liv, min død og min 
opstandelse. Sørg ikke over mig, men udbred hellere historien om min opstandelse fra
den Gud-drømte jord beboet af mennesker til en anden Gud-drømt planet beboet af 
sjæle iklædt astralt skrud. Så vil verdens dødsfrygtende i elendighed nedsunkne 
drømmere få indgivet nyt håb i deres hjerter.“

”Ja, mester!“ Hvor villigt jeg ville dele min glæde over hans opstandelse med 
andre!

”På jorden var min opførsels-standard ubekvemt høj og uegnet for de fleste 
menneskers natur. Jeg skændte ofte mere på dig, end jeg skulle have gjort. Du bestod 
min prøve; din kærlighed skinnede igennem alle reprimandernes skyer.“ Ømt tilføjede
han: ”Jeg er også kommet i dag for at sige dig, at jeg aldrig mere skal bære dadlens 
strenge blik; jeg skal aldrig mere skænde på dig.“

Hvor havde jeg savnet min store gurus revselser! Hver af dem havde været en 
beskyttende engel!

”Kæreste mester! Irettesæt mig en million gange! Skænd på mig nu!“
”Jeg skal ikke irettesætte dig mere.“ Hans guddommelige stemme var alvorlig, 

men med en understrøm af latter. ”Du og jeg skal smile sammen, så længe vore to 
skikkelser viser sig forskellige i Guds maya-drøm. Til sidst skal vi smelte sammen 
som én i den Kosmiske Elskede; vore smil skal være Hans smil, vor forenede 
glædessang vibrere gennem evigheden og opfanges af sjæle, som er i samklang med 
Gud!“

Sri Yukteswar kastede lys over visse ting, som jeg ikke kan åbenbare her. I løbet af
de to timer, han tilbragte med mig i hotellet i Bombay, besvarede han ethvert 
spørgsmål, jeg stillede. En række af de verdensprofetier, han bragte den junidag i 
1936, er allerede gået i opfyldelse.

”Jeg forlader dig nu, du elskede!“ Ved disse ord følte jeg mesteren svinde bort i 
mine armes greb.

”Mit barn“ lød hans stemme, vibrerende helt ind i min sjæl, ”når som helst du går 
ind ad nirbikalpa samadhi døren og kalder på mig, skal jeg komme til dig i kød og 
blod, ligesom i dag.“

Med dette himmelske løfte forsvandt Sri Yukteswar fra mit blik. En stemme fra 
skyerne gentog i musikalsk torden:

”Fortæl det til alle! Enhver, som gennem nirbikalpa erkendelse ved, at jeres jord er
en af Guds drømme, kan komme til den finere planet Hiranyaloka og dér finde mig 
genopstanden i et legeme nøjagtig lig mit jordiske. Yogananda, fortæl det til alle!“

Borte var adskillelsens smerte. Sorgen over hans død, som længe havde berøvet 
mig freden, var drevet på skamfuld flugt. Lyksalighed vældede frem som en fontæne 
gennem endeløse, nyligt åbnede sjæleporer. Den fremvældende flodbølge af ekstase 
åbnede nu med sin renhed sjælens porer, der hidtil havde været tilstoppede på grund 
af manglende brug. Som en film viste alle mine tidligere inkarnationer sig for mit 
indre øje i rækkefølge. Al god og dårlig karma hørende til disse drømmeskikkelser 
var blevet opløst i det kosmiske lys, der var udgydt over mig under mesterens 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   15

guddommelige besøg.
I dette kapitel af min selvbiografi har jeg adlydt min gurus befaling og spredt den 

glade tidende, skønt den endnu engang forvirrer en ligegyldig generation. Lave tanker
og handlinger er ikke mennesket fremmede, og fortvivlelse synes sjældent langt 
borte; men disse er forvrængninger, ikke en del af menneskets sande lod. Den dag, 
han vil, er han på vejen til frihed. Alt for længe har han lyttet til sine ”støv du er“ 
rådgiveres klamme pessimisme uden at ænse den ubetvingelige sjæl.

Jeg var ikke den eneste, som fik det privilegium at skue den opstandne guru.

En af Sri Yukteswars chelas var en ældre kvinde, kendt under kælenavnet Ma 
(moder), hvis hjem var i nærheden af ashram'en i Puri. Mesteren var ofte standset for 
at snakke med hende på sin morgenspadseretur. Om aftenen den 16. marts 1936 
ankom Ma til ashram'en og bad om at se guruen.

” ”Men Mester døde jo for en uge siden!“ Swami Sebananda, som nu forestod Puri
ashram'en, så bedrøvet på hende.

”Det er umuligt!“ protesterede hun med et smil.
”Nej.“  Sebananda  berettede  begravelsens detaljer. ”Kom, lad mig føre dig ud i 

forhaven til hans grav.“
Ma rystede på hovedet. ”Der er ingen grav for ham! Nu til morgen klokken ti 

passerede han forbi min dør på sin sædvanlige tur. Jeg talte med ham i flere minutter i
det klare solskin…. “

***
Slutt utdrag fra denne merkverdige bok som har masser av visdom beskrevet i et 

lettfattlig språk - men selvsagt preget av den trang til underkastelse som de østlige, 
søkende "disipler" har overfor sine mestere og åndelige ledere.

****
Andre utdrag fra samme :

Utdrag fra side 74 - kap.6: "tiger swamien"
"På vor indtrængende anmodning indvilligede den imponerende swami i at 

fortælle os om sit tidligere liv. (swami: "den som er ett med sitt SELV - eller en 
medlem av en gammel indisk munkeorden)

”Min tidligste ærgerrighed var at besejre tigre. Min vilje var mægtig, men min 
krop var svag.“

Et overraskelsens udbrud undslap mig. Det forekom utroligt, at denne mand, nu 
”med skuldre som Atlas, med kraft til at bære“, nogensinde kunne have kendt til 
svaghed.

”Jeg overvandt mit handicap ved at fastholde tanken om helbred og styrke med 
utæmmelig viljestyrke. Jeg har al mulig grund til at prise den uimodståelige mentale 
kraft, jeg fandt, som kongetigrenes virkelige betvinger. “

”Tror De, ærede swami, at jeg nogensinde kunne kæmpe mod tigre?“ Det var både
første og sidste gang, at denne bizarre ærgerrighed nogensinde fik indpas i mit sind!

”Ja,“ smilede han, ”men der er mange slags tigre; nogle strejfer om i de 
menneskelige begærs jungler. Der opnås ingen åndelig fordel ved at slå vilde dyr 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   16

bevidstløse. Det er bedre at være sejrherre over de indre rovdyr. “
”Må vi høre, Sir, hvordan De skiftede fra betvinger af vilde tigre til betvinger af 

vilde lidenskaber?“
Tiger Swamien sank hen i tavshed. Hans blik blev fjernt, som dvælede det i 

forgangne tider. Jeg fornemmede hans lette indre kamp for at bestemme, om han 
skulle gå ind på min anmodning. Endelig smilede han indvilligende.

”Da min berømmelse nåede zenith, bragte den stolthedens beruselse. Jeg 
besluttede ikke blot at bekæmpe tigre, men at fremvise forskellige tricks med dem. 
Min ærgerrighed gik ud på at tvinge vilde rovdyr til at opføre sig som tamme. Jeg 
begyndte at udføre mine bedrifter offentligt, med opmuntrende succes.

”En aften kom min far ind til mig i tungsindig stemning. ” ”Min søn, jeg må 
advare dig. Jeg vil gerne frelse dig fra kommende onder fremkaldt af årsagslovens 
søndermalende hjul.“

” ”Er du fatalist, far? Skal overtro have lov til at misfarve min virksomheds 
magtfulde vande?“

” ”Jeg er ikke fatalist, søn. Men jeg tror på gengældelsens retfærdige lov, sådan 
som den hellige skrift fremstiller den. Junglefamilien er vred på dig, og en dag går 
den måske til handling på din bekostning.“

” ”Far, du forbavser mig! Du ved godt, hvordan tigre er
smukke, men skånselsløse! Hvem ved? Måske kan mine slag banke lidt sund 

hensynsfølelse ind i deres tykke hoveder. Jeg er skolebestyrer i skovens skole, hvor 
de skal lære pæne manerer!“

” ”Far, tænk dog på mig som tigertæmmer og aldrig som tigerdræber. Hvordan 
skulle mine gode handlinger kunne bringe ondt over mig? Jeg beder dig om ikke at 
forlange, at jeg skal ændre min livsbane.“ “

Chandi og jeg lyttede opmærksomt med fuld forståelse for hine dages dilemma. I 
Indien kan et barn ikke sådan uden videre være ulydig mod sine forældres ønsker. 
Tiger Swamien fortsatte:

”Far lyttede til min forklaring i stoisk tavshed. Derefter røbede han sin 
hemmelighed med alvorlig stemme:

” ”Min søn, du tvinger mig til at berette om en ildevarslende forudsigelse fra en 
hellig mands læber. Han kom hen til mig i går, da jeg sad på verandaen i min daglige 
meditation.

” ” ”Kære ven, jeg kommer med en meddelelse til din krigeriske søn. Lad ham 
holde op med sine vilde aktiviteter. Ellers vil hans næste møde med en tiger resultere 
i svære sår efterfulgt af et halvt års dødelig sygdom. Derefter vil han forlade sin 
tidligere livsførelse og blive munk. “ “

”Denne beretning gjorde ikke indtryk på mig. Jeg mente, at far havde været det 
godtroende offer for en vildfaren fanatiker. “

Tiger Swamien gjorde denne tilståelse med en utålmodig håndbevægelse, som ad 
en dumhed. Længe sad han i barsk tavshed, tilsyneladende uden at skænke vor 
tilstedeværelse en tanke. Da han genoptog tråden i sin fortælling, skete det pludselig, 
og med dæmpet stemme.

”Ikke længe efter faders advarsel besøgte jeg hovedstaden i Cooch Behar. Det 
maleriske landskab var nyt for mig, og jeg ventede en forfriskende forandring. Som 
overalt fulgte også her en nysgerrig menneskeskare efter mig på gaderne. Jeg 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   17

opfangede bidder af hviskende kommentarer:
” ” Det er manden, som kæmper med vilde tigre.“
” ”Er det ben eller træstammer han har?“
” ”Se på hans ansigt! Han må være en inkarnation af tigerkongen selv!“
”I ved, hvordan gadedrenge fungerer som sidste udgave af en avis! Og med 

hvilken fart cirkulerer ikke kvindernes snakke-bulletin fra hus til hus! I løbet af få 
timer var hele byen i en tilstand af ophidselse over min tilstedeværelse.

”Jeg sad fredeligt og slappede af om aftenen, da jeg hørte hovslag fra galoperende 
heste. De standsede foran min bopæl. Ind kom en flok høje, turbanklædte politimænd.

”Jeg blev usikker. ”Alt er muligt for disse den menneskelige lovs skabninger,“ 
tænkte jeg. ”Jeg gad vide, om de skal til at gå i rette med mig over ting, som jeg intet 
aner om.“ Men politimændene bukkede med uvant høflighed.

” ”Ærede Sir, vi er sendt af fyrsten af Cooch Behar for at byde Dem velkommen. 
Det er ham en glæde at invitere Dem til sit palads i morgen tidlig.“

”Jeg spekulerede lidt over indbydelsen. Af uvisse årsager følte jeg stærk modvilje 
mod denne afbrydelse i min fredelige rejse. Men politimændenes underdanige 
manerer bevægede mig; jeg indvilligede i at komme.

”Næste dag blev jeg forvirret over at blive underdanigt eskorteret fra min dør til en
prægtig karet trukket af fire heste. En tjener holdt en overdådigt udsmykket parasol 
for at beskytte mig mod det svidende solskin. Jeg nød den behagelige køretur gennem
byen og dens skovklædte omgivelser. Den kongelige ætling var selv ved paladsets dør
for at byde mig velkommen. Han bød mig sin egen guldbrokades stol og satte sig selv
smilende i en simplere stol.

” ”Al denne høflighed kommer givet til at koste mig noget!“ tænkte jeg med 
stigende forundring. Fyrstens motiv kom frem efter et par henkastede bemærkninger.

” ”Min by er fuld af rygter om, at De kan bekæmpe vilde tigre med intet andet end 
de bare hænder. Er det rigtigt?“

” ”Det er gauske rigtigt.“
” ”Jeg kan næsten ikke tro det! De er en Calcutta bengaler, ernæret af byfolkenes 

hvide ris. Vær ærlig, har De ikke kæmpet mod opiumsfodrede dyr uden rygrad?“ 
Hans stemme var høj og sarkastisk, farvet af provins-accent.

”Jeg værdigede ikke hans fornærmende spørgsmål svar.
” ”Jeg udfordrer Dem til at kæmpe mod min nyligt fangede tiger, Raja Begum. 2) 

2) ”Fyrste fyrstinde“ - således blev dyret kaldt for at angive, at den besad tigerens og tigerindens 
forenede vildskab.

 Hvis De kan modstå ham med held, lænke ham og forlade buret ved fuld 
bevidsthed, skal De få denne bengalske kongetiger, samt flere tusind rupees og mange
andre gaver. Hvis De nægter at møde ham i kamp, skal jeg udbasunere Dem som 
bedrager i hele staten!“

”Hans uforskammede ord ramte mig som en geværsalve. Jeg udslyngede vredt min
accept. I sin ophidselse havde fyrsten halvvejs rejst sig fra stolen, nu sank han tilbage 
med et sadistisk smil. Han mindede mig om de romerske kejsere, som frydede sig ved
at anbringe kristne i arenaer med vilde dyr.

” ”Kampen vil blive fastsat til om en uge. Jeg kan desværre ikke give Dem lov til 
at se tigeren i forvejen. “

”Hvorvidt fyrsten var bange for, at jeg skulle forsøge at hypnotisere dyret eller i 
hemmelighed fodre det med opium, ved jeg ikke.

”Da jeg forlod paladset, bemærkede jeg til min morskab, at den kongelige parasol 
og udsmykkede karet manglede.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   18

”Den følgende uge forberedte jeg metodisk mit sind og legeme til den kommende 
prøvelse. Gennem min tjener hørte jeg fantastiske fortællinger. Den hellige mands 
frygtelige forudsigelse til min fader var på en eller anden måde blevet kendt vidt 
omkring og vokset undervejs. Mange enfoldige landsbyboere troede, at en ond ånd, 
som var forbandet af guderne, havde reinkarneret sig som tiger, der antog forskellige 
dæmoniske skikkelser om natten, men forblev et stribet dyr om dagen. Denne dæmon-
tiger, mente man, var den, som var sendt for at ydmyge mig.

”En anden fantasirig version gik ud på, at dyrenes bønner til tigerhimlen havde 
fået svar i form af Raja Begum. Han skulle være det redskab som straffede mig 
frække toben, der fornærmede hele tigerslægten! En mand, uden pelsbeklædning eller
rovtænder, der vovede at udfordre en klo-udstyret, sværlemmet tiger! Alle de 
ydmygede tigres koncentrerede galde - erklærede landsbyboerne - havde samlet 
tilstrækkelig kraft til at sætte skjulte love i virksomhed og fremkalde den stolte 
tigertæmmers fald.

”Min tjener fortalte mig endvidere, at fyrsten var i sit element som arrangør af 
styrkeprøven mellem mand og dyr. Han havde forestået opførelsen af en stormsikker 
pavillon, som kunne rumme tusinder. I dennes centrum holdtes Raja Begum i et 
enormt jembur omgivet af et ydre sikkerheds-rum. Fangen udstødte en endeløs række 
brøl, som fik ens blod til at isne. For at skærpe hans appetit og hans vrede blev han 
kun sparsomt fodret. Måske regnede fyrsten med, at jeg skulle være belønnings-
måltidet!

”Da trommerne annoncerede den enestående kappestrid, kom folk i flokkevis fra 
byen og forstæderne ivrigt strømmende for at købe billetter, og da dagen for kampen 
oprandt, måtte hundreder vende om på grund af mangel på plads. Mange brød 
igennem teltåbningerne, eller fyldte enhver plads under gallerierne . “

Min ophidselse steg efterhånden som Tiger Swamiens
historie nærmede sig sin klimaks. Også Chandi var stumt henrevet.

”Under Raja Begums gennemtrængende lyd -eksplosioner og den rædselslagne 
forsamlings mumlen gjorde jeg roligt min entré. Bortset fra et lændeklæde var jeg 
ubeskyttet af tøj. Jeg åbnede slåen til sikkerhedsrummets dør og lukkede den igen 
roligt efter mig. Tigeren vejrede blod. Den kastede sig med et tordnende brag mod 
sine tremmer, idet den udstødte et vildt velkomstbrøl. Tilskuerne var tavse af medfø-
lelsesblandet frygt; jeg syntes et værgeløst lam foran det rasende rovdyr.

”I et nu var jeg inde i buret; men i samme øjeblik jeg smækkede døren i, var Raja 
Begum over mig, og min højre hånd håbløst flået. Menneskeblod, en tigers bedste 
livret, flød i forfærdende strømme. Det så ud til, at den hellige mands profeti var ved 
at gå i opfyldelse.

”Jeg samlede mig øjeblikkeligt efter chok'et fra den første alvorlige kvæstelse, jeg 
nogensinde havde fået. Idet jeg gemte mine læderede fingre under lændeklædet for 
ikke at se dem, svang jeg min venstre arm i et knogleknusende slag. Dyret vaklede 
tilbage, hvirvlede rundt i baggrunden af buret, og sprang derefter krampagtigt fremad.
Mine berømte næveslag regnede over dets hoved.

”Men færten af blod havde virket på Raja Begum som den første slurk vin på en 
tørstende alkoholiker. Dyrets angreb, som understregedes af øredøvende brøl, 
voksede i heftighed. Med min ene hånds utilstrækkelige forsvar var jeg sårbar over 
for kløer og tænder. Men jeg gav igen med lammende slag. Vi var begge oversmurt 
med blod i denne kamp til døden. Buret var vild forvirring, med blodet sprøjtende til 
alle sider og eksplosioner af smerte og dødbringende begær fra dyrets strube.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   19

” ”Skyd den! Dræb tigeren!“ lød skrigene fra publikum. Så hurtigt bevægede mand
og dyr sig, at en vogters kugle gik forbi. Jeg mønstrede al min viljekraft, brølede 
grumt og uddelte et afgørende knusende slag. Tigeren faldt sammen og lå roligt.“

”Som en missekat,“ indskød jeg.
Swamien lo bifaldende og fortsatte så sin spændende fortælling.
”Endelig var Raja Begum overvundet. Hans kongelige stolthed blev yderligere 

ydmyget: med mine mishandlede hænder tvang jeg hans kæber op, og holdt i et 
dramatisk øjeblik mit hoved i den gabende dødsfælde. Jeg så mig om efter en lænke, 
trak en ud fra en bunke på gulvet og bandt tigeren til burets tremmer ved halsen. I 
triumf gik jeg hen imod døren.

”Men denne inkarnerede djævel Raja Begum havde en styrke, der var hans 
formodede dæmoniske oprindelse værdig. Med et utroligt udfald rev han lænken over 
og sprang løs på min ryg. Med hans kæber om min skulder faldt jeg voldsomt. Men i 
et nu havde jeg ham fastnaglet under mig. Under skånselsløse slag faldt det lumske 
dyr hen i halvbevidstløshed. Denne gang sikrede jeg ham mere omhyggeligt. 
Langsomt forlod jeg buret.

”Jeg var nu midtpunktet for en ny tumult, men denne gang af henrykkelse. 
Mængdens bifald brød løs som fra én gigantisk strube. Skønt mishandlet på det 
frygteligste havde jeg dog opfyldt kampens tre betingelser - at bedøve tigeren, binde 
ham med en lænke og forlade ham uden at behøve hjælp til mig selv. I tilgift havde 
jeg såret og skræmt det aggressive dyr så drastisk, at han havde ladet lejligheden gå 
fra sig, da mit hoved lå som præmie i hans mund!

”Efter at mine sår var behandlet, blev jeg hyldet og behængt med guirlander, og 
guldstykker regnede for mine fødder. Hele byen holdt fri i flere dage. Fra alle sider 
hørtes endeløse diskussioner om min sejr over en af de største og vildeste tigre, der 
nogensinde var set. Som lovet blev Raja Begum skænket mig som gave, men jeg følte
intet overmod. Mit hjerte havde oplevet en åndelig forandring. Det lod til, at jeg med 
min endelige exit fra buret også havde lukket døren i for mine verdslige ambitioner.

”En lidelsesfuld periode fulgte. I seks måneder lå jeg døden nær af 
blodforgiftning. Så snart jeg var rask nok til at forlade Cooch Behar, vendte jeg 
tilbage til min fødeby.

” ”Jeg ved nu, at min lærer er den hellige mand, som gav den vise advarsel,“ 
tilstod jeg ydmygt for min fader. ”Åh, hvis jeg bare kunne finde ham!“ Min længsel 
var oprigtig, for en dag ankom den hellige mand uanmeldt.

”Nu er det nok med at tæmme tigre.“ Han talte med rolig sikkerhed. ”Kom med 
mig; jeg vil lære dig at betvinge uvidenhedens vilde dyr, som strejfer om i 
menneskesindets jungle. Du er vant til et publikum: lad det være en hær-skare af 
engle, som underholdes af dit betagende herredømme over yoga!“

”Jeg blev indført i den åndelige vej af min fromme guru. Han åbnede min sjæls 
døre, som var rustne og modstræbende af for lang tids passivitet. Hånd i hånd drog vi 
ud til min træning i Himalaya.“

Chandi og jeg bøjede os ned for swamiens fødder, taknemmelige for hans skitse af
et cyklonisk liv. Både min ven og jeg følte os rigeligt belønnet for den prøvelse det 
var at måtte vente så længe i den kolde forstue!

KAPITEL 7



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   20

Den leviterende helgen
”Jeg så en yogi hænge flere fod over jorden ved et gruppemøde i aftes.“ Min ven 
Upendra Mohun Chowdhury var imponeret.

Jeg sendte ham et begejstret smil. ”Måske kan jeg gætte
hans navn. Var det Bhaduri Mahasaya, Upper Circular Road?“

Upendra nikkede, lidt nedslået over ikke at være nyhedsbringer. Min nysgerrighed 
angående yogier var velkendt blandt mine venner; de elskede at sætte mig på et frisk 
spor.

”Yogien bor så tæt ved mit hjem, at jeg ofte besøger ham.“ Upendras ansigt 
udtrykte dyb interesse ved mine ord, og jeg viste ham endnu en fortrolighed.

”Jeg har set ham udføre bemærkelsesværdige bedrifter. Han har til 
fuldkommenhed mestret de forskellige pranayamas 1)  Metoder til at beherske livs-
energien (prana) ved åndedræts-regulering. Bhastrika (blæsebælg) pranayama'et gør 
sindet roligt  i den gamle ottefoldige yoga, som de er opridset af Patanjali. 2) 

2) Den mest fremstående gamle yoga-fortolker.Engang udførte Bhaduri Mahasaya Bhastrika 
Pranayama 'et for mig med så fantastisk kraft, at det var, som om en storm havde rejst sig i værelset! Så 
udslukkede han det tordnende åndedræt og forblev ubevægelig i en høj tilstand af overbevidsthed. 
Auraen af fred efter stormen var uforglemmelig levende.“

”Jeg har hørt, at den hellige mand aldrig forlader sit hjem.“ Der var en anelse af 
tvivl i Upendras tonefald.

”Det er sandt nok! Han har levet inden døre i de sidste tyve år. Han slapper kun sin
selv-pålagte disciplin lidt ved vore hellige fester, hvor han går så langt som til 
fortovet foran sit hus! Tiggerne samler sig dér, fordi den hellige Bhaduri er kendt for 
sit kærlige hjerte.“

”Hvordan bærer han sig ad med at trodse tyngdeloven og forblive i luften?“
”En yogis legeme mister sin grove konsistens efter anvendelse af visse 

pranayamas. Det vil da levitere eller hoppe omkring som en frø. Selv hellige mænd, 
som ikke dyrkede formel yoga, skal have leviteret i en tilstand af intens hengivelse til 
Gud.“

”Jeg kunne lide at vide mere om denne vismand. Går du til hans aftenmøder?“ 
Upendras øjne tindrede af nysgerrighed.

”Ja, jeg går ofte. Jeg morer mig vældigt over hans visdoms vid. Af og til spolerer 
mine langvarige latteranfald den højtidelige stemning ved hans møder. Den hellige 
mand er ikke ked af det, men hans disciples øjne er som daggerter!“

På min vej hjem fra skole den dag passerede jeg Bhaduri Mahasayas ensomme 
bolig og besluttede at besøge ham. Yogien var utilgængelig for det almindelige 
publikum. En enlig discipel, som beboede stueetagen, vogtede over sin herres 
ensomhed. Eleven var noget af en pedant; han spurgte formelt, om jeg havde en 
aftale. Hans guru kom til stede lige i rette tid til at frelse mig fra bortvisning.

” Lad Mukunda komme, når han vil.“ Yogien blinkede med øjnene. ” Min regel 
om ensomhed er ikke for min egen komfort, men for andres. Verdslige folk holder 
ikke af at få knust deres illusioner af åbenhjertighed. Yogier er ikke blot sjældne, men
også foruroligende. Selv i skrift virker de ofte forvirrende!“

Jeg fulgte Bhaduri Mahasaya til hans spartanske kvarter på øverste etage, som han 
sjældent forlod. Mestre ignorerer ofte verdens ståhej, undtagen som en del af det 
panorama, der rækker til fjerne tider. En vismands samtidige er ikke bare de, som 
horer hjemme i den snævre nutid.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   21

Maharishi, 4) 
4) ”Stor vismand“ - De er den første yogi, jeg har kendt, som altid bliver inden døre.“
Gud planter undertiden sine hellige mænd i uventet jord, at vi ikke skal tro, vi kan 

reducere Ham til en regel!“
Vismanden anbragte sit dynamiske legeme i lotus-stillingen. Skønt op i 

halvfjerdserne, viste han ingen utiltalende tegn på alderdom eller stillesiddende liv. 
Han var stålsat og rank, ideel i enhver henseende. Hans ansigt var en rishi's, som 
beskrevet i de gamle tekster, ædelt med en rigdom af skægvækst. Han sad altid rank 
med de rolige øjne fæstet på det Allestedsnærværende.

Yogien og jeg gik ind i den meditative tilstand. Efter en times forløb vækkede 
hans blide stemme mig.

Du går ofte ind i stilheden, men har du udviklet anubhava?  5) Virkelig opfattelse 
af Gud.

 Hans hensigt var at minde mig om at elske Gud mere end meditation. ” Du må 
ikke forveksle teknikken med Målet .“

Han bød mig nogle mangoer. Med det godmodige vid, som jeg fandt så 
vederkvægende i hans alvorlige natur, bemærkede han: ”Folk i almindelighed holder 
mere af fala Yoga (forening med mad) end af Dhyana Yoga (forening med Gud).“

Jeg brølede af latter over hans yogiske ordspil.
Hvilken latter du har!“ Der kom et kærligt glimt i hans øjne. Hans ansigt var altid 

alvorligt, dog med en anelse af et ekstatisk smil. Hans store lotus øjne indeholdt en 
skjult guddommelig latter.

Disse breve kommer fra det fjerne Amerika.“ Vismanden pegede på flere tykke 
kuverter på et bord. ”Jeg korresponderer med nogle selskaber dér, hvis medlemmer er
interesserede i yoga. De er ved at opdage Indien påny, med en bedre retningssans end 
Columbus! Jeg er glad ved at hjælpe dem. Kendskabet til yoga er til rådighed for alle,
som vil modtage det, på samme måde som dagslyset.

Hvad rishi'erne opfattede som væsentligt for menneskelig frelse behøver ikke at 
blive fortyndet før Vesten. Skønt forskellige i ydre erfaring er Vesten og Osten ens i 
sjælen, og ingen af dem vil blomstre, uden at der praktiseres en eller anden form for 
disciplinær yoga.“

Den hellige mand fastholdt mig med sine rolige øjne. Jeg var ikke klar over, at 
hans tale var en tilsløret profetisk vej-ledning. Det er først nu, mens jeg skriver disse 
ord, at jeg forstår den fulde mening med de tilfældige vink, han ofte gav mig om, at 
jeg en dag skulle føre Indiens lære til Amerika.

Maharishi, jeg ville ønske, De ville skrive en bog om yoga til gavn for verden.“
”Jeg træner disciple. De og deres elever vil tjene som levende bøger, 

imprægnerede mod tidens naturlige opløsning og kritikernes unaturlige 
fortolkninger.“

Jeg blev siddende alene sammen med yogien, indtil hans disciple ankom om 
aftenen. Bhaduri Mahasaya begyndte en af sine uforlignelige taler. Som en fredelig 
stormflod skyllede han sine tilhøreres mentale affald bort og førte dem mod Gud. 
Hans slående lignelser blev udtrykt på fejlfrit bengali.

Denne aften fremsatte Bhaduri forskellige filosofiske tanker i forbindelse med 
Mirabai's liv, en middelalderlig Rajputani fyrstinde, som havde forsaget hoflivet for 
at søge yogiernes selskab. En stor sannyasi, Sanatana Goswami, nægtede at tage imod
hende, fordi hun var kvinde; men hendes svar bragte ham ydmygt ned for hendes 
fødder.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   22

”Sig til mesteren,“ havde hun sagt, ”at jeg ikke vidste af, at der var andre 
maskuline væsener i universet end Gud; er vi ikke alle kvinder for Ham?“ (Den 
hellige skrift opfatter Herren som det eneste Positive Skabende Princip, og Hans 
skaberværk som intet andet end passiv maya).

Mirabai forfattede mange ekstatiske sange, som stadig skattes højt i Indien. En af 
dem lyder i oversættelse:

Hvis jeg ved at bade daglig kunne erkende Gud,
Ville jeg hellere være en hval i dybet;
Hvis Han kunne kendes ved at spise rødder og frugter,
så valgte jeg gladelig gedens skikkelse;
Hvis det kunne afsløre Ham at tæller perler på rosenkransen,
Ville jeg fremsige mine bønner til gigantiske perler;
Hvis man fandt Ham ved at knæle for stenbilleder,
Ville jeg ydmygt tilbede et flinte-bjerg;
Hvis Herren kunne drikkes ind med mælk,
Ville mange kalve og børn kende ham;
Hvis man kunne forene sig med Gud ved at forlade
sin kone,
Ville ikke tusinder være eunukker?
Mirabai véd, at det eneste fornødne for at finde Den
Ene Guddommelige er Kærlighed.“

Flere elever lagde rupees i Bhaduris slippers, som lå ved siden af ham, mens han 
sad i yoga stillingen. Denne ærbødige offergave, som anvendes i Indien, tilkendegiver
at disciplen lægger sine materielle ejendele for guruens fødder. Taknemmelige venner
er kun Herren i forklædning, som tager sig af sine egne.

” Mester, De er vidunderlig!“ En elev, som var ved at tage afsked, så med 
brændende øjne på den patriarkalske vis-mand. ” De har forsaget rigdomme og 
komfort for at søge Gud og lære os visdom!“ Det var velkendt, at Bhaduri Mahasaya 
havde forsaget stor familie-rigdom i sin tidlige barndom, da han uden andet i tankerne
havde betrådt yogaens vej.

” Du vender tingene på hovedet!“ Den hellige mands ansigt udtrykte mild 
irettesættelse. ”Jeg har forladt nogle få usle rupees, et par indholdsløse fornøjelser, for
et kosmisk imperium af endeløs lyksalighed. Hvordan kan jeg da have nægtet mig 
selv noget? Jeg kender glæden ved at dele skatten med andre. Er det et offer? De 
kortsynede verdslige folk er de virkelige forsagere! De opgiver en guddommelig 
besiddelse uden sidestykke for en håndfuld jordisk legetøj!“

Jeg kluklo over dette paradoksale syn på forsagelse - som sætter krøsus-huen på 
enhver hellig tigger, medens alle stolte millionærer forvandles til ubevidste martyrer.

Den guddommelige orden arrangerer vor fremtid mere viseligt end noget 
forsikrings- selskab . “ Mesterens afsluttende ord indeholder hans overbeviste 
livsanskuelse. ”Verden er fuld af usikre tilhængere af ydre sikkerhed. Deres bitre 
tanker er som ar på deres pander. Han, som gav os luft og mælk fra vort første 
åndedrag, Han vil også dag for dag sørge for dem, der elsker Ham.“

Jeg fortsatte mine pilgrimsture til den hellige mands dør efter skoletid. Med stille 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   23

nidkærhed hjalp han mig til at opnå anubhava. En dag flyttede han til Ram Mohan 
Roy Road, som lå langt fra mit hjem på Gurpar Road. Hans hengivne disciple havde 
bygget ham en ny bolig, kendt som ”Nagendra Math.“ 6)

6) Hans fulde navn var Nagendranath Bhaduri. En maih er strengt taget et kloster, men udtrykket 
anvendes ofte på en ashram eller eremitbolig.

Blandt den kristne verdens “leviterende helgener“ var St. Joseph af Cupertino i det
17. århundrede. Hans bedrifter blev rigeligt bekræftet af øjenvidner. St. Joseph 
udviste en verdslig åndsfraværelse, som i virkeligheden var guddommelig 
nærværelse. Hans klosterbrødre kunne ikke lade ham servere ved det fælles bord uden
risiko for, at han ville gå til vejrs med lertøjet. Denne hellige mand var sandelig på 
enestående vis uegnet til jordiske pligter på grund af sin manglende evne til at 
forblive på jorden i længere tid ad gangen! Ofte var synet af en hellig statue nok til at 
løfte St. Joseph op i vertikal flugt; de to helgener, den ene af sten, den anden af kød, 
kunne da ses cirklende sammen i de øvre luftlag.

St. Theresa af Avila, hvis sjæl var løftet til store højder, fandt fysisk løftelse meget
forstyrrende. Tynget af store organisatoriske pligter, som hun var, søgte hun forgæves
at forhindre sine ”opløftende“ oplevelser. “Men mine små forholdsregler er til ingen 
nytte,“ skrev hun, “når Herren vil have det anderledes.“ St. Theresas lig, som ligger i 
en kirke i Alba i Spanien, har i fire århundreder vist sig uforgængeligt, og det 
udsender til stadighed en duft af blomster. Stedet har opvist utallige mirakler.

Skønt det bringer mig en årrække forud for min historie, vil jeg her gengive de 
sidste ord, som Bhaduri Mahasaya sagde til mig. Kort før jeg tog afsted til Vesten, 
opsøgte jeg ham og knælede ydmygt for at modtage hans afskeds-velsignelse:

Min søn, rejs til Amerika. Tag det gamle Indiens værdighed med dig som dit 
skjold. Sejren er indskrevet på din pande; det fjerne ædle folk vil modtage dig vel.“

****

Andre utdrag fra samme bok 

(innlednings-kommentar: fra de åndelige plan arbeider sterke krefter for å 
stimulere fram det beste i "de som enda har evnen til blint å kunne tro" - og kanskje 
særlig da de katolsktroende, som i høy grad er personfokusert og som blir "åndelig 
løftet gjennom mirakler og undere" og det er bl.a.  dette utdraget omhandler- de som 
på den annen side  har "vokst ut av den følelsesmessige/ religiøse tro/suggesjon må 
dog stimuleres av åndelig stoff som bygger på logikk og sammenhengende 
forklaringer på de såkalte mirakler - rø)

KAPITEL 39

Therese Neumann, den katolske stigmatiserede
”Kom tilbage til Indien. Jeg har ventet tålmodigt på dig i femten år. Snart skal jeg 

svømme ud af legemet og drage til den Strålende Bolig. Yogananda, kom!“
Sri Yukteswars stemme lød overraskende i mit indre øre, mens jeg sad i 

meditation i mit hovedkvarter på Mt. Washington. Efter at have tilbagelagt ti tusind 
miles på et øjeblik, gennemtrængte hans budskab mit væsen som et lynglimt.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   24

Femten år! Ja, jeg gjorde mig det klart, nu er det 1935; jeg har tilbragt femten år 
med at udbrede min gurus lære i Amerika. Nu kalder han mig tilbage.

Kort tid efter beskrev jeg min oplevelse for en kær ven, Mr. Jamesj. Lynn. Hans 
åndelige udvikling gennem daglig udøvelse af Kriya Yoga har været så 
bemærkelsesværdig, at jeg ofte kaldte ham ”den hellige Lynn“. I ham og i en række 
andre vesterlændinge ser jeg med en følelse af glæde opfyl-delsen af Babajis profeti, 
at Vesten også ville frembringe hellige mennesker af sand Selv-virkeliggørelse 
gennem den urgamle yoga-vej.

Mr. Lynn insisterede gavmildt på at betale for min rejse.
Da det finansielle problem således var løst, gjorde jeg forberedelser til at sejle via 

Europa til Indien. I marts 1935 fik jeg Self- Realization Fellowship (SRF) lovmæssigt
indregistreret i staten California som en ikke-sekterisk, idealistisk organisation, 
bestemt til at eksistere bestandig. Til SRF skænkede jeg alle mine besiddelser i 
Amerika, indbefattet rettighederne til alle de bøger jeg har skrevet. SRF opretholdes 
gennem salget af, hvad jeg har skrevet, samt, i lighed med de fleste andre 
opdragelsesmæssige og religiøse institutioner, gennem bidrag fra sine medlemmer og 
fra offentligheden.

”Jeg kommer' tilbage, “ sagde jeg til mine elever. ”Jeg skal aldrig glemme 
Amerika. “

Ved en afskedsbanket, som blev givet til min ære i Los Angeles af kærlige venner,
så jeg længe på deres ansigter og tænkte taknemmeligt: ”Herre, den som husker Dig 
som den Eneste Giver, vil aldrig savne glæden ved venner blandt de dodelige.

Jeg sejlede fra New York den 9. juni 1935 på Europa. To elever ledsagede mig: 
min sekretær, Mr. C. Richard Wright, og en ældre dame fra Cincinnati, Miss Ettie 
Bletch. Vi nød de fredelige dage på havet, en velkommen kontrast til de sidste 
fortravlede uger. Vor fritid var kortvarig; moderne bådes hastighed har sine 
beklagelige sider!

Som ethvert andet selskab af nysgerrige turister spadserede vi rundt i den 
kæmpestore, gamle by: London. Dagen efter min ankomst var jeg inviteret til at tale 
til en stor forsamling i Caxton Hall, hvor jeg blev introduceret til London-
publikummet af Sir Francis Younghusband.

Vort selskab tilbragte en behagelig dag som gæster hos Sir Harry Lauder på hans 
landsted i Skotland. Et par dage efter sejlede vi over den Engelske Kanal til 
kontinentet, for jeg ønskede at foretage en pilgrimsrejse til Bayern. Jeg følte, at dette 
ville være min eneste lejlighed til at besøge den store katolske mystiker, Therese 
Neumann fra Konnersreuth.

Mange år tidligere havde jeg læst en forbløffende beretning om Therese med 
følgende oplysninger:

1) Therese, født 1898, var i en alder af tyve år blevet kvæstet ved et 
ulykkestilfælde; hun blev blind og lam.

2) På mirakuløs vis genvandt hun sit syn i 1923 gennem bønner til St. 
Theresa, aDen Lille Blomst“. Senere genvandt hun førligheden i løbet af et 
øjeblik.

3) Fra 1923 har Therese fuldstændig afholdt sig fra at spise og drikke med 
undtagelse af en lille indviet oblat daglig.

4) Stigmatiseringerne, Kristi hellige sår, viste sig i 1926 på Thereses hoved, 
bryst, hænder og fødder. Hver fredag gennemlever hun Kristi lidelseshistorie og 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   25

oplever i sit eget legeme hele hans historiske dødskamp.
5) Skønt Therese til daglig kun kender det enkle tyske sprog, som tales i 

hendes lille by, siger hun under sine fredagstrancer sætninger, som sproglærde 
har identificeret som gammel-aramæisk. På de rigtige tidspunkter i sin vision 
taler hun hebraisk eller græsk.

6) Efter gejstlig tilladelse har Therese flere gange været under nøje 
videnskabelig observation. Dr. Fritz Gerlick, redakt øren af et protestantisk tysk
blad, tog til Konnersreuth for at ”afsløre den katolske svindel“, men endte med 
ærbødigt at skrive hendes biografi.

Som altid, hvad enten i østen eller i Vesten, var jeg ivrig efter at træffe en helgen. 
Jeg var derfor glad, da vort lille selskab den 16. juli ankom til den lille, mærkelige by 
Konnersreuth. De bayerske bønder udviste levende interesse for vor Ford automobil 
(som vi havde bragt med fra Amerika, og dens blandede indhold: en ung amerikaner, 
en ældre dame og en olivenfarvet orientaler med langt hår stoppet ind under 
frakkekraven.

Thereses lille rene og nette hytte med geranier blomstrende ved en primitiv brønd 
var desværre lukket. Naboerne og selv postbudet, som gik forbi, kunne ingen 
oplysning give. Regnen begyndte at falde, og mine ledsagere foreslog, at vi skulle 
tage afsted.

”Nej, “ sagde jeg stædigt, ”jeg bliver her, indtil jeg finder et spor, der fører til 
Therese . “

To timer senere sad vi stadig i vognen i den triste regn. ”Herre , “ sukkede jeg 
klagende, ”hvorfor førte Du mig hertil, hvis hun er forsvundet?“

En engelsktalende mand standsede ved siden af os og tilbød høfligt sin hjælp.
”Jeg ved ikke bestemt, hvor Therese er,“ sagde han, ”men hun tager ofte på besøg 

hos professor Franz Wutz, lærer i fremmede sprog ved universitetet i Eichstatt, firs 
kilometer herfra.

Næste morgen kørte vort selskab til den stille by Eichstatt. Dr. Wutz hilste os 
hjerteligt: ”Ja, Therese er her.“ Han sendte besked til hende om gæsterne, og snart 
efter kom budet tilbage med hendes svar.

”Skønt biskoppen har bedt mig om ikke at se nogen uden hans tilladelse, vil jeg 
gerne tage imod den Guds mand fra Indien . “

Dybt rørt over disse ord fulgte jeg efter Dr. Wutz op til dagligstuen. Therese kom 
straks efter ind, udstrålende en aura af fred og glæde. Hun var iført sort kjole og 
ulastelig hvid hovedpynt. Skønt hun da var syvogtredive år, så hun meget yngre ud, 
med en barnlig friskhed og charme. Sund, velformet, munter og med røde kinder, 
sådan er den helgen, som ikke spiser!

Therese hilste mig med et meget blidt håndtryk. Vi strålede i tavst fællesskab, thi 
hver af os vidste, at den anden elskede Gud.

Dr. Wutz tilbød venligt sin tjeneste som tolk. Da vi satte os, lagde jeg mærke til, at
Therese så på mig med naiv nysgerrighed; øjensynligt havde hinduer været sjældne 
gæster i Bayern.

”Spiser De aldrig noget?“ Jeg ønskede at høre svaret fra hendes egne læber.
”Nej, intet undtagen en oblat 2) 
2)En cukaristisk mel-oblat klokken seks om morgenen.“
”Hvor stor er oblaten?“
”Den er papirstynd, på størrelse med en lille mønt.“ Hun tilføjede, ”jeg tager den 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   26

som sakramente; hvis den ikke er indviet, er jeg ude afstand til at spise den. “
”De kan dog sikkert ikke have levet af det i hele tolv år?“ ”Jeg lever af Guds lys.“
Hvor enkelt hendes svar, hvor emsteinsk!
”Jeg forstår, at De indser, at energi tilflyder Deres legeme fra æteren, solen og 

luften.“
Et hurtigt smil lyste over hendes ansigt. ”Jeg er så glad over at vide, at De forstår, 

hvordan jeg lever.“
”Deres hellige liv er en daglig demonstration af den sandhed, som Kristus udtalte: 

”Mennesket skal ikke leve af brød alene, men af hvert ord, der udgår gennem Guds 
mund“.“ 3)

3) Matthæus 4.4. Menneskets legemsbatteri vedligeholdes ikke alene gennem grov føde (brød), 
men af vibratorisk kosmisk energi (ordet eller Aum). Den usynlige kraft strømmer ind i menneskelegemet
gennem den forlængede marvs port. Dette sjette legemlige center findes i nakken oven over de fem 
rygmarvs chakras (sanskrit for ”hjul“ eller centre af udstrålende livskraft).

Centret ved den forlængede marv er hovedindgangen for legemets forsyning med 
universel livsenergi (A um) og er ved polaritet direkte forbundet med 
Kristusbevidsthedens center (Kutastha) i det enkelte øje mellem øjenbrynene, sædet 
for menneskets viljekraft. Kosmisk energi oplagres da i det syvende center i hjernen 
som et reservoir af uendelige muligheder . Igen viste hun glæde over min forklaring. 
”Ja, sådan er det. En af grundene til, at jeg er her på jorden i dag, er for at bevise, at 
mennesket kan leve af Guds usynlige lys, og ikke bare af mad.“

”Kan De lære andre, hvordan man lever uden mad?“
Hun syntes lidt forskrækket. ”Det kan jeg ikke, Gud ønsker det ikke.“
Da mit blik faldt på Thereses stærke, yndefulde hænder, viste hun mig et firkantet, 

nylig helet sår på bagsiden af hver hånd. I hver håndflade viste hun mig et mindre, 
halvmåneformet sår, også nylig helet. Hvert sår gik lige igennem hånden. Synet gav 
mig en tydelig erindring om de store, firkantede jemsøm med halvmåneformede 
spidser, som stadig bruges i Orienten, men som jeg ikke mindes at have set i Vesten.

Helgeninden fortalte mig om sine ugentlige trancer. ”Som en hjælpeløs tilskuer 
gennemlever jeg hele Kristi lidelse.“ Hver uge, fra torsdag midnat til fredag 
eftermiddag klokken et, springer hendes sår op og bløder; hun taber fem af sine 
sædvanlige 55 kilo. Skønt Therese lider intenst i sin medfølende kærlighed, ser hun 
glad frem til disse ugentlige visioner af sin Herre.

Jeg forstod straks at Guds hensigt med hendes mærkelige liv er at forvisse alle 
kristne om den historiske sandhed af Kristi liv og korsfæstelse som beskrevet i det Ny
Testamente, og på dramatisk måde at føre bevis for det stedsevarende bånd mellem 
den Galilæiske Mester og hans tilbedere.

Professor Wutz fortalte om nogle af sine oplevelser med helgeninden.
”En gruppe af os indbefattende Therese rejser ofte i dagevis på ture rundt i 

Tyskland,“ fortalte han mig. ”Det er en slående kontrast - Therese spiser intet, mens 
vi andre får tre måltider om dagen. Hun forbliver så frisk som en rose, uberørt af 
træthed. Når vi andre bliver sultne og ser efter landevejskroer, ler Therese muntert. “

Professoren tilføjede nogle interessante fysiologiske detaljer: ”Da Therese ikke 
tager nogen føde til sig, er hendes mave skrumpet ind. Hun har ingen afføring, men 
hendes svedkirtler fungerer; hendes hud er altid blød og fast.“

Da vi skulle gå, udtrykte jeg over for Therese mit ønske om at være tilstede ved 
hendes trance.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   27

”Ja kom dog til Konnersreuth på fredag,“ sagde hun venligt. ”Biskoppen vil give 
Dem tilladelse. Jeg er meget glad over, at De opsøgte mig i Eichstatt.“

Therese trykkede os blidt i hånden mange gange og spadserede med os til 
indkørslen. Mr. Wright drejede op for bilens radio; helgeninden undersøgte den med 
små, begejstrede latterudbrud. Så stor en skare børn samlede der sig, at Therese måtte 
trække sig tilbage til huset. Vi så hende i et vindue, hvor hun kiggede ud og vinkede 
til os som et barn.

Gennem en samtale næste dag med to af Thereses brødre, som var meget venlige 
og elskværdige, fik vi at vide, at helgeninden kun sover én eller to timer hver nat. 
Trods de mange sår i sit legeme er hun aktiv og fuld af energi. Hun elsker fugle, 
passer et fiske-akvarium og arbejder ofte i sin have. Hendes korrespondance er stor; 
fromme katolikker skriver til hende for at bede om forbønner og helbredende 
velsignelser. Mange søgende er gennem hende blevet helbredt for alvorlige 
sygdomme.

Hendes bror Ferdinand, som var omkring treogtyve, forklarede, at Therese er i 
stand til ved bønner at overføre andres lidelser til sit eget legeme. Helgenindens 
afholdenhed fra føde daterer sig fra en gang, da hun bad om, at den strubesygdom, 
som plagede en ung mand fra hendes sogn, der forberedte sig til at indtræde i en 
hellig orden, måtte blive overført til hendes egen strube.

Torsdag eftermiddag kørte vort selskab til biskoppens hjem; han så på mine 
flagrende lokker med nogen forundring, men skrev beredvilligt den nødvendige 
tilladelse. Der var intet honorar; den regel, kirken havde indført, var simpelthen for at 
beskytte Therese mod tilstrømningen af tilfældige turister, som i tidligere år var 
kommet i tusindvis til Konnersreuth om fredagen.

Vi ankom til den lille by fredag morgen omkring halvti. Jeg lagde mærke til, at 
Thereses lille hytte har en afdeling med glastag for at give hende rigeligt lys. Vi var 
glade over at se, at dørene ikke længere var låste, men stod gæstfrit vidtåbne. Vi 
sluttede os til en række på omkring tyve besøgende, der alle medførte en tilladelse. 
Mange var kommet fra fjerne steder for at se den mystiske trance.

Therese havde bestået min første prøve i professorens hus ved sin intuitive viden 
om, at jeg ønskede at se hende af åndelige årsager og ikke blot for at tilfredsstille en 
forbigående nysgerrighed.

Min anden prøve var forbundet med den kendsgerning, at jeg, lige før jeg gik op til
hendes værelse, hensatte mig i yogatrance for at komme i telepatisk og televisionær 
forbindelse med hende. Jeg trådte ind i værelset, som var fyldt med besøgende; hun lå
på sengen iført en hvid kjole. Med Mr. Wright lige bagved mig standsede jeg lige 
inden for dørtærsklen, slået af ærefrygt over et mærkeligt og frygteligt syn.

Blodet flød uafbrudt i en tynd strøm på en tommes bredde fra Thereses underste 
øjenlåg. Hendes blik var koncentreret mod det åndelige øje i midten af panden. Det 
stykke klæde, som var viklet om hendes hoved, var gennemtrukket af blod fra 
tornekronens stigmatiseringssår. Den hvide kjole havde røde pletter over hjertet fra 
såret i hendes side på det sted, hvor Kristi legeme for lange tider siden havde lidt den 
sidste skændighed fra soldatens spydstød.

Thereses hænder var rakt frem i en moderlig, bedende gestus; hendes ansigt havde 
et udtryk, der på én gang var forpint og guddommeligt. Hun så tyndere ud og var på 
mange subtile måder forandret både i det indre og det ydre. Med let skælvende læber 
mumlede hun ord på et fremmed sprog til personer, der var synlige for hendes 
overbevidste syn.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   28

Da jeg havde bragt mig i samklang med hende, begyndte jeg at se scenerne i 
hendes vision. Hun betragtede Jesus, som bar korset gennem den spottende 
folkemængde. 4)

 4)1 timerne forud for min ankomst havde Therese allerede været igennem mange visioner af de 
sidste dage i Kristi liv. Hendes trance begynder i rew len med begivenhederne efter den sidste nadver, og 
hendes hellige visioner ender med Jesu død på korset; eller undertiden med hans begravelse.

Pludselig løftede hun hovedet i forfærdelse: Herren var faldet sammen under den 
grusomme vægt. Synet forsvandt. Udmattet af sin brændende medlidenhed sank 
Therese tungt tilbage mod puden.

I samme øjeblik hørte jeg et højt bump bagved mig. Da jeg et sekund drejede 
hovedet, så jeg to mænd bære et afmægtigt legeme ud. Men da jeg lige var ved at 
komme ud af en dyb overbevidst tilstand, genkendte jeg ikke straks den besvimede 
person. Igen fæstede jeg mit blik på Thereses ansigt, som var dødblegt under 
blodstrømmene, men nu roligt, udstrålende renhed og hellighed. Lidt senere kastede 
jeg et blik tilbage og så Mr. Wright stå med hånden mod kinden, hvorfra blodet 
dryppede.

”Dick,“ spurgte jeg ængsteligt, ”var det dig, der faldt?“
”Ja, jeg besvimede ved det rædselsvækkende syn.“
”Så er det tappert af dig,“ sagde jeg trøstende, ”at komme tilbage og se på synet 

igen.“
Ved tanken på den tålmodigt ventende række af pilgrimme bød Mr. Wright og jeg 

stilfærdigt Therese farvel og forlod hendes hellige selskab. 5)
5) Et INS nyhedstelegram fra Tyskland (26. marts 1948) berettede: ”En tysk landbokvinde lå 

denne langfredag på sin seng; hendes hoved, hænder og skuldre var mærkede af blod, hvor Kristi legeme 
havde blødt fra korsets nagler…

****

Utdrag fra side 132- kap.12: "årene i min mesters ashram"
….Sri Yukteswars stemme dirrede af ærefrygt. ”Større var han som menneske og 

yogi end nogen anden lærer, hvis liv jeg er kommet i berøring med.“
Stille bøjede jeg mig for det velkendte billede. Min sjæl sendte sin hyldest til den 

uforlignelige mester, som havde velsignet mig i min spæde barndom og ledet mine 
skridt til denne time.

Under min gurus førerskab gik jeg gennem huset og haven. Ashram'en var stor, 
gammel og velbygget og var omgivet af en gård med massive søjler. Ydermurene var 
mosdækkede; over det flade, grå tag flagrede nogle duer, som uden videre havde taget
bopæl i ashram'en. Baghaven var køn med jackfrugt, mango og pisangtræer. De 
øverste værelser i den to-etages bygning havde balkoner med balustrader, der på tre 
sider vendte ud mod gården. En rummelig sal i stueetagen med højt loft støttet af en 
søjlegang blev hovedsagelig anvendt, sagde mesteren, under de årlige Durgapuja 1)

“Durga-tilbedelse“. Det bengalske års vigtigste højtid, som finder sted omkring 
slutningen af september og varer i ni dage. Umiddelbart efter følger den ti dages 
højtid Dashahara (“Den, der befrier for ti synder“ -. tre af legemet, tre af sindet, fire 
aftalen). Begge pujas er helliget Durga, bogstaveligt “den Utilgængelige“, et aspekt af
den Guddommelige Moder, Shakti, en personifikation af den kvindelige skabende 
kraft.

 festligheder. En trappe førte til Sri Yukteswars opholdsstue, hvis lille balkon 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   29

vendte ud mod gaden. Ashram'en var enkelt møbleret; alting var rent, enkelt og funk-
tionelt. Man så flere stole, bænke og borde i vestlig stil.

Mesteren inviterede mig til at overnatte. Et aftensmåltid af grøntsager i karry blev 
serveret af to unge disciple, som modtog ashram træning.

”Guruji, vil De ikke nok fortælle om Deres liv.“ Jeg sad på hug på en stråmåtte 
nær ved hans tigerskind. Set fra balkonen syntes de venlige stjerner ganske tæt ved.

”Mit familienavn var Priya Nath Karar. Jeg er født 2) SriYukteswar blev født den 
10. maj 1855 her i Serampore, hvor min far var en velhavende forretningsmand. Han 
efterlod mig denne famileejendom, som nu er min ashram. Min formelle 
skoleuddannelse var ringe; jeg fandt den langsom og indholdsløs. Allerede som ung 
mand påtog jeg mig en husfaders ansvar og jeg har en datter, som nu er gift. Mine 
manddomsår var velsignede med Lahiri Mahasayas ledelse. Efter min hustrus død 
sluttede jeg mig til Swami Ordenen og fik det nye navn Sri Yukteswar Gin. 3) ) 
Yukteswar betyder “forenet med Gud“. Gin angiver en af de ti gamle Swami grene. 
Sri betyder “hellig“; det er ikke et navn, men en ærbødighetdstitel.

Det er mine simple annaler.“
Mesteren smilede ad mit ivrige ansigt. Som alle biografier havde hans ord givet de

ydre kendsgerninger uden at afsløre den indre mand.
”Guruji, jeg ville så gerne høre nogle historier fra Deres barndom. “
”Jeg skal fortælle dig nogle - hver af dem med en morale!“ Sri Yukteswar 

blinkede med øjnene ved sin advarsel. ”Min mor søgte engang at skræmme mig med 
en skrækindjagende historie om et spøgelse i et mørkt rum. Jeg gik øjeblikkelig 
derind og udtrykte min skuffelse over ikke at have fået øje på spøgelset. Mor fortalte 
mig aldrig mere rædselshistorier. Morale: Se frygten i ansigtet, og den vil aldrig mere 
besvære dig.

”Et andet tidligt minde er mit ønske om en grim hund, der tilhørte en nabo. Jeg 
holdt min familie i ånde uger igennem for at få den hund. Mine ører var døve for 
tilbud om kæledyr med et mere tiltalende udseende. Morale:

Tilknytning forblinder og giver genstanden for begæret en indbildt glorie af 
tiltrækkende egenskaber.

”En tredie historie vedrører det ungdommelige sinds evne til at formes af indtryk. 
Jeg hørte min mor henkaste en bemærkning: ”En mand som accepterer et arbejde 
under en anden, er en slave.“ Dette indtryk fæstnede sig så uudsletteligt hos mig, at 
jeg selv efter mit giftermål afslog alle stillinger. Jeg klarede udgifterne ved at 
investere familie-formuen i jord. Morale: Børns sensitive ører bør belæres af gode og 
positive tanker. Deres tidlige forestillinger ætses dybt ind.“

Mesteren faldt hen i rolig tavshed. Ved midnat førte han mig til en smal briks. Jeg 
sov sødt og fast den første nat under min gurus tag.

Sri Yukteswar valgte den følgende morgen til at indvie mig i Kriya Yoga. Jeg 
havde allerede lært teknikken af to af Lahiri Mahasayas disciple - min far og min 
lærer, Swami Kebalananda. Men min mester besad en forvandlende kraft; ved hans 
berøring vældede et stort lys ind over mit væsen, som utallige soles samtidige glans. 
En flodbølge af usigelig lyksalighed oversvømmede mit hjerte til dets inderste kærne.

Det var sent på eftermiddagen den følgende dag, før jeg kunne få mig selv til at 
forlade ashram'en.

”Du vil vende tilbage om en måned.“ Min ankomst til mit hjem i Calcutta bragte 
opfyldelsen af mesterens forudsigelse. Ingen af mine slægtninge kom med spydige 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   30

bemærkninger om den ”højtflyvende fugl“s tilbagevenden, som jeg havde frygtet.
Jeg gik op til mit lille kvistværelse og kastede kærlige blikke på det som på et 

levende væsen. ”Du har været vidne til mine meditationer og til min sadhanas tårer 
og storme. Nu har jeg nået havnen hos min guddommelige lærer.“

”Min søn, jeg er lykkelig på både dine og mine vegne.“ Far og jeg sad sammen i 
aftenstilheden. ”Du har fundet din guru, ligesom jeg engang på mirakuløs vis fandt 
min egen. Lahiri Mahasaya holder sin hellige hånd over vore liv. Din mester har vist 
sig ikke at være en utilgængelig hellig mand i Himalaya, men en nær-boende. Mine 
bønner er blevet besvaret: Du er ikke blevet fjernet for bestandig fra mig i din søgen 
efter Gud.“

Far var også glad over, at mine formelle studier skulle genoptages, og arrangerede 
det fornødne. Næste dag blev jeg indskrevet på det nærliggende Scottish Church 
College i Calcutta.

Lykkelige måneder fløj afsted. Mine læsere har utvivlsomt gjort den skarpsindige 
formodning, at jeg ikke sås ofte i college-klasseværelserne. Serampore ashram'en var 
for uimodståeligt tillokkende. Mesteren accepterede mit stadige nærvær uden 
kommentarer. Til min lettelse omtalte han sjældent lærdommens haller. Skønt det var 
klart for alle, at jeg ikke var skabt til at studere, lykkedes det mig fra tid til anden at 
opnå minimums-points for at bestå.

Det daglige liv i ashram'en forløb roligt og med få variationer. Min guru vågnede 
før daggry. Liggende, eller sommetider siddende på sengen, indtrådte han i en tilstand
af samadhi. 4) 4) Direkte oversat “at føre sammen“. Samadhier en lyksalig 
overbevidst tilstand, i hvilken yogien oplever identiteten af den individualiserede sjæl
med den Kosmiske Ånd.

 Det var den letteste sag af verden at opdage, hvornår mesteren var vågnet: 
pludselig ophør af vældig snorken. 5) 5)Snorken er ifølge fysiologerne et tegn på 
fuldkommen afslappelse.

Et suk eller to; måske en bevægelse af kroppen. Så en lydløs tilstand uden 
åndedræt: han var i dyb yogalykke.

Der fulgte ingen morgenmad; først kom en lang spadseretur ved Ganges. Disse 
morgenture med min guru - hvor virkelige og levende står de ikke stadig for mig! Jeg 
genkalder mig med lethed mindet, og befinder mig ofte ved hans side. Den tidlige sol 
varmer floden; hans stemme klinger rigt af visdommens ægthed.

Et bad, så middagsmad. Dennes omhyggelige tilberedelse efter mesterens daglige 
forskrifter var de unge disciples hverv. Min guru var vegetarianer. Men før han 
aflagde munkeløftet, havde han spist æg og fisk. Hans råd til sine elever var at følge 
en hvilken som helst enkel diæt, som passede for ens konstitution.

Mesteren spiste kun lidt; ofte ris farvet med gurkemejerod, rødbedesaft eller 
spinat, og med lidt bøffel ghee eller smeltet smør over. En anden dag kunne han spise 
linse-dhal eller channa 6) 

6) Dhal er en tyk suppe lavet af flækkede ærter eller andre bælgfrugter. Channa er en ost, der 
laves af nyligt sammenløben mælk (yoghurt), ofte skåret i firkanter og serveret med karry og kartofler  
karry med grøntsager. Til dessert mango-frugter og appelsiner med risbudding, eller jackfrugt-saft.

Om eftermiddagen kom der gæster, en stadig strøm vældede ind i den stille ashram
fra verden udenfor. Min guru modtog alle med høflighed og venlighed. En mester -
en der har erkendt sig selv som den allestedsnærværende Sjæl og ikke som 
legemet eller egoet - ser en slående lighed i alle mennesker.

Hellige mænds uvildighed har rod i visdom. De er ikke længere under indflydelse 



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   31

af mayas skiftende ansigter, ikke længere underlagt sympatier og antipatier, som 
forvirrer uoplyste menneskers dømmekraft. Sri Yukteswar viste intet særligt hensyn 
til dem, der havde magt, rigdom eller dannelse, ejheller overså han andre på grund af 
deres fattigdom eller manglende kundskaber. Han kunne lytte ærbødigt til 
sandhedsord fra et barn, og lejlighedsvis kunne han åbenlyst ignorere en indbildsk 
pundit.

Klokken otte var der aftensmad, og undertiden blev nogle af gæsterne hængende 
til denne. Min guru ville ikke trække sig tilbage for at spise alene; ingen forlod hans 
ashram sulten eller utilfredsstillet. Sri Yukteswar var aldrig i vildrede, aldrig bestyrtet
over uventede gæster; under hans opfindsomme ledelse kunne disciplene forvandle et 
sparsomt forråd til en banket. Dog var han økonomisk, hans beskedne midler rakte 
langt. ”Hav det behageligt inden for din pengepungs evner,“ sagde han ofte. 
”Ekstravagance vil bringe dig ubehag.“ Hvad enten det gjaldt detaljer i ashram-
husholdningen eller bygnings- og reparationsarbejde eller andre praktiske spørgsmål, 
udviste mesteren en skabende ånds originalitet.

De rolige aftentimer bragte ofte samtaler med min guru: tidløse skatte. Enhver af 
hans udtalelser var mejslet i vis-dom. Hans udtryksmåde udmærkedes af sublim 
selvtillid: den var enestående. Han talte som ingen anden jeg har hørt. Hans tanker 
blev vejet på en fintmærkende kritisk vægt, før han iklædte dem talens klædebon. 
Sandhedens væsen, som er altgennemtrængende og endog har et fysiologisk aspekt, 
strømmede som en sjælens udsondring fra ham. Jeg var mig altid bevidst, at jeg stod 
over for en levende manifestation af Gud. Hans guddommeligheds vægt bøjede 
automatisk mit hoved for ham.

Hvis gæster opdagede, at Sri Yukteswar var ved at blive fuldstændig optaget af det
Uendelige, drog han dem hurtigt ind i samtale. Han var ude af stand til at stille sig an 
eller prale med sin indre tilbagetrækning fra verden. Da han altid var ét med Herren, 
behøvede han ingen særskilt tid til at sætte sig i forbindelse med Ham. En mester, 
som er nået til erkendelse af Selvet, har allerede lagt meditationens trappetrin bag sig.
”Blomsten falder, når frugten kommer frem.“ Men hellige mænd holder ofte fast ved 
åndelige former for at sætte et eksempel for deres disciple.

Når midnat nærmede sig, kunne min guru slumre ind med et barns naturlighed. 
Der var intet besvær med at gå i seng. Ofte lagde han sig uden så meget som en pude 
på en smal sovesofa, som dannede baggrunden for hans sædvanlige siddeplads på 
tigerskindet.

Ikke sjældent havde vi filosofiske diskussioner, der varede hele natten; enhver 
discipel kunne fremkalde en sådan ved sin interesses intensitet. Så følte jeg ingen 
træthed, ingen trang til søvn; mesterens levende ord var tilstrækkeligt. ”Ah, det er 
morgen! Lad os gå tur ved Ganges.“ Således endte mange af mine natlige 
opbyggelsesstunder.

Mine første måneder hos Sri Yukteswar kulminerede i en nyttig lektion: ”Hvordan
man overlister en moskito.“ Hjemme brugte min familie altid moskitonet om natten. 
Jeg var bestyrtet over at opdage, at denne kloge skik snarere blev betragtet som en 
uskik i Serampore ashram'en, skønt insekterne havde taget fuldt ophold der. Jeg blev 
bidt fra hoved til fod. Min guru fik medlidenhed med mig.

”Køb dig et net, og også ét til mig.“ Han tilføjede leende:
”Hvis du kun køber ét til dig selv, vil alle moskitoerne koncentrere sig om mig!“
Jeg var mere end taknemmelig over at adlyde. Hver nat, som jeg tilbragte i 

Serampore, bad min guru mig om at arrangere moskitonettene ved sengetid.



Fra boken EN YOGIS SELVBIOGRAFI Av Paramahansa Yogananda - 1946  side   32

En aften, da en sky af moskitoer omgav os, undlod mesteren at give sine 
sædvanlige instruktioner. Jeg lyttede nervøst til insekternes forberedende summen. Da
jeg gik i seng, sendte jeg en forsonende bøn i deres retning. En halv time senere 
hostede jeg demonstrativt for at tiltrække min gurus opmærksomhed. Jeg troede, jeg 
skulle blive vanvittig over stikkene og især over den syngende brummen, hvormed 
moskitoerne fejrede deres blodtørstige ritualer.

Ingen bevægelse til svar fra mesteren; jeg nærmede mig ham forsigtigt. Han 
åndede ikke. Det var første gang, jeg så ham i yoga-trance; det fyldte mig med 
forfærdelse.

”Hans hjerte må have svigtet!“ Jeg anbragte et spejl under hans næse; ingen damp 
fra åndedrættet viste sig. For at være helt sikker lukkede jeg i flere minutter hans 
mund og næse med mine fingre. Hans legeme var koldt og ubevægeligt. Fortumlet 
vendte jeg mig mod døren for at tilkalde hjælp.

”Nå, så du er en spirende eksperimentator! Min stakkels næse!“ Mesterens stemme
rystede af latter. ”Hvorfor går du ikke i seng? Skal hele verden forandres for din 
skyld? Du skal forandre dig selv og aflægge moskito-bevidstheden.“

Ydmygt vendte jeg tilbage til min seng. Ikke ét insekt vovede sig nær. Jeg forstod, at min 
guru tidligere kun var gået med til nettene for at glæde mig; han havde ikke næret nogen 
frygt for moskitoerne. Han kunne forhindre dem i at bide ved hjelp av sin yogakraft….

 For øvrig en ganske ukjent «gullgruve» fra forrige århundre:

les også: Röster i mörkret : mitt liv som medium av Leslie Flint.
Tekst/lyd versjon  svensk-oversatt   (+lyd) av den engelske org.utg: fra 1971 :

her det ydmyke
medium 
Adelma van
Vay som
formidlet
mange bøker
sist på
1800tallet i
ungarn - en bok
oversatt -klikk
bildet- eng&no

https://rune.ws/lydboker/2017uploadAudiobooks/voices_in_the_Dark_Leslie/
https://rune.ws/lydboker/2025/adelma-van-vay/reiseminner-lyd-no/
https://rune.ws/lydboker/2017uploadAudiobooks/voices_in_the_Dark_Leslie/leslieFlintLjudbok.mp3
https://rune.ws/lydboker/2017uploadAudiobooks/voices_in_the_Dark_Leslie/mitt_liv_som_medium_leslie_flint.pdf
https://rune.ws/lydboker/2017uploadAudiobooks/voices_in_the_Dark_Leslie/
https://rune.ws/lydboker/2017uploadAudiobooks/voices_in_the_Dark_Leslie/
https://rune.ws/lydboker/2025/adelma-van-vay/

	EN YOGIS SELVBIOGRAFI
	Utdrag fra side 182 / annen del - kap.43:
	"Sri Yuktaswars opstandelse"
	ET VIRKELIG MATERIALISERT LEGEME FRA
	EN ASTRAL (4.dimensjonell) KLODE
	DET FINNES MANGE VERDENER OG PLAN
	MØRKE ASTRALE VERDENER/PLAN

	DEN ASTRALE/4.DIMENSJOELLE VERDEN
	DEN ASTRALE YTRE FORM
	MOMENTAN HEALING OG SKJØNNHET
	GJENKJENNELSE
	DE KAN SE OSS - MEN VI NORMALT IKKE DEM….
	ASTRAL NATT OG SØVN
	MERKER MENTAL SMERTE
	TELEPATI, FØDE OG ASTRAL TELEVISJON
	GAMLE MØTER FRA JORDEN OG FORTIDEN
	LIVSLENGDEN OG ASTRAL "DØD"
	- OVERGANG TIL ENDA HØYERE PLAN
	ASTRALLEGEMETS MANGE ELEMENTER
	ASTRALE ØNSKER
	FYSISK-JORDISK KARMAGJELD OG HØYERE PLAN
	Utdrag fra side 74 - kap.6: "tiger swamien"
	Den leviterende helgen
	KAPITEL 39
	Therese Neumann, den katolske stigmatiserede
	Utdrag fra side 132- kap.12: "årene i min mesters ashram"



