A

A NEVTELEN SZELLEM BOLCSESZETE

TITKOS TANITASOK

A ,NEVTELEN SZELLEM" KINYILATKOZTATASAI
ESZTER MEDIUM UTJAN

1. kotet.

KIADJA:

A SZELLEMI BUVAROK PESTI EGYLETE
BUDAPEST, 1936.



B

TARTALOMJEGYZEK
(**)
Bevezetég. .................... L 1
OROKKEVALOSAG ES TEREMTESI KORSZAKOK. )10
A SZELLEMI SZOLIDARITAS MELYSEGEI

1. A dudlszeretetrol. ......ccooveiiiiiiiiie e 27
2. A hasonlo lelki természetek Gsszetartozandosagarol. .... 42
3. A nd és a férfi szerepe a fejloddésben. .........ccccovvvriennne. 48
4. Torvényes €s torvénytelen hazassag, torvényes és
torvénytelen gyermekek. ..........ccoooviiiiiiiiiiiinice 59
5. A szepldtlen fogantatas misztériuma - Mdria. ............... 65
A LELEK ES TEST VISZONYA. MEDIUMITAS.

LA halalrol. ..o 76
2.A médiumitasrol altaldban. ...........ccccoeeiiiiiiiniiiiee, 79
3. A médiumités részletes iSmertetése. ........cccovvvrrirrrieeninnns 85
ST PS 90
FEL s 95
4. Az aktiv €s a passziv természetrol. .........cccovvriiirinnnne 102
A BOJTOLES MAGIKUS HATASA.

I. A bojt fogalma €s alkalmazasa. .........cccccoeveeviiieninnnne 104
2. Az irdnyitott bOJOIEs. .....coovvviiiiiiiiii 112
ISTEN NAGYSAGA.

1. A kegyelem ereje. .ooooveiieiiiciie e 119
2. A legrovidebb Ut. ......ccovvviiiiiiiee e 126
VEGYES KOZLEMENYEK.

A terméketlen fligefa példazata. ..........c..coeviviiiiiiininnnn, 131
A 7-es és a 12-es szam jelent0S€ége. .......ccvvvviiiiiiiinininn, 145
A L mESterek.” ..o 157
A 1€lek igazi arculata. ..o 164

Befe]ez€s. .ooiviviiiiii i 174



1

Bevezetés.(**)
A Lélek indittatasa. — Az erésebb lelkek hivatasa. — Mi a bizonysag arra
nézve, hogy a szellemek megnyilatkozasai megfelelnek az igazsagnak? —
Igazi és al-alazatossag. — Hogyan valik vétekké a szellemvilaggal vald
kapcsolat? — Kiilonbség a spiritista és nem spiritista kozott. — Az eljo-
vend6 nemzedék meghoditasa.

A Lélek az, amely titeket a ti életetek és feladataitok
megoldasahoz kozelebb akar vezetni; az a Lélek, amelyrdl ti
nem tudtok, amely koriilottetek munkalkodik, és bennetek vi-
lagossagot gyujt, hogy afelé a cél felé vezessen benneteket,
amelyrél mint emberek nem tudtok. Csak érzitek a vonzast, a
hatalmat, amely titeket beliilrél cselekedetekre O0sztondz, és
érzitek azt a kényszert, amely titeket mindig erdteljesebben
kényszerit arra, hogy a sotétséget az értelmetekkel atfurjatok, a
homalyt atdolgozzatok, hogy az igazsag ismeretére eljuthassa-
tok. Ez a célja annak a Léleknek, amelynek az 0sztonzését ko-
vetitek és kovettétek mar akkor, amikor a lathatatlan vilaggal
Osszekapcsolodast kerestetek, mert nem voltatok megelégedve
a folddel; mert a lelketek nem taldlta meg a kielégiilést, amely-
re sziiksége volt és van, hogy abban clhelyezkedve, ha nem is
tokéletesen, de valamennyire boldog és békés lehessen. Tulaj-
donképpen minden Iélekben megvan ez az érzés. Minden lelket
egyarant silirget a vagy, hogy ezt megszerezze magénak, de
nem minden Iélekben tud ez a visszhang tisztan kialakulni, az 6
elrejtett 1ényébdl nem tud olyan tisztdn kivetitddni a foldi érte-
lem- és érzelemvilagra, mert elhomalyositja azt a test kivansa-
ga és torekvése, amely 6t az ideiglenes életben fogva tartja.
Mert itt a test kivansaga szerint valo ¢€letet megizlelve, az meg-
koti az ember lelkét.

Boldogoknak mondom azokat, akiknek f6ldi énjén ez az
érzés mar keresztiil tudott hatolni és azt cselekvésre, keresésre
tudta birni. Mert ez az érzés a lelket arra kényszeriti, hogy a
maga taplalékat megkeresse, hogy az oOrokkévalosagban ne
legyen kénytelen folyton nélkiilozni. Mert hiszen tudjatok,
hogy az idéknek utols6 szakaban éltek, és nem all majd



2

modotokban a testoltéseknek belathatatlan sorozatan ke-
resztill mindazt megszerezhetni magatoknak, amire még
sziikségetek van. Hiszen nem is a testoltések szama és leheto-
ségei, és nem is azok az életlehetdségek, amelyek mint keretek
szolgalnak a ti megjelenésetekhez, adjak meg azokat a kelléke-
ket, amelyekre a léleknek sziiksége van. Mert barmilyenek is
legyenek ezek a keretek, amelyekben itt a mulanddsagban meg-
jelentek, ha ezeken a kereteken beliil megtalaljatok a lelketek
iranyat és céljat, akkor tulajdonképpen a ti Istent nélkiil6zd
lelki természetetek taldlja meg azt a forrast, amelyen keresztiil
megerdsddhettek és megtolthetitek magatokat az Isten Lelkével
és erejével. Erre van sziiksége a léleknek. Es hogy ezt elérhes-
se, a mulandé életnek sok hosszh és kinzo, szenvedéssel teljes
utjat kell végigjarnia, hogy az elhullatott, aprd, kicsiny men--
nyei igazsagokat megtalalhassa, és magat azokkal taplalva vég-
re megtalalhassa azt az elvesztett helyes irdnyt is, amelyen ma-
gat eléredolgozva, dsszekapcsolddast nyerhet Istennel.

Ti mindnydjan ilyen lelkek vagytok, akik érzitek a ti
bensotokben ennek a nagy sziikségességét; ez volt az, ami tite-
ket a lathatatlan vilag felé¢ sodort, és ezért lettetek spiritistakka.
Tulajdonképpen nem is tehettek errdl, éppugy, mint nem tehet-
nek rola azok sem, akik titeket a ti hitetekért és meggy6zodése-
tekért kiginyolnak. Ezeknek az életcéljuk még messze van
attol, amit ti a lelketek mélyén mar megsejtettetek.

*

Sziikséges, hogy ha tobben ¢€lnek egy eszmében egyiitt, akkor
akik erdsebbek, értelmesebbek, akiknek a lelki érzéseik fejlet-
tebbek, akik tobb igazsagot, tobb szeretetet tudnak magukban
felhalmozni, azok segitsék a gyengébbeket, és altalaban véve
oszlopaiva valjanak annak az egyesiilésnek, amely egyesiilés
mint egy szerves egész Osszetartja a kicsinyt a naggyal, az eré-
sét a gyengével, hogy koziiliik egy is el ne vesszen. A spiri-
tizmust a szellemi élet javait szolgalé iranyzatnak kell te-
kintenetek elsdsorban a ti szellemetek szamara, azutan pe-



3

dig azok szamara, akiket a sorsuk, a végzetiik, mint gyen-
géket, mint kicsinyeket, mint értelmetlen és kialakulatlan
lelkiieket hozzatok sodort, mint a sors viharanak tildozottéit,
hogy a ti lelketek kdzelében igazsagot tapasztaljanak, szeretetet
¢s enyhiiletet talaljanak, hogy ezeket tanitsatok és felemeljétek
a bennetek testté lett Ige altal. Sziikséges ugyanis, hogy az Ige
testet 6ltson az él6 emberekben, hogy hathasson, hogy munkal-
kodhasson. Mert hidba van konyvekbe bezarva az igazsag;
ezeket a konyveket csak mint holt targyakat latja és szemléli a
tévelygd foldi ember; és nagyon sokan igy gondolkoznak:
,hem értjiik az irasokat; nem talaljuk meg benniik a lelkiink
enyhiiletét” — egyszdval, a ti nyelveteken igy fejezik ki magu-
kat: ,,nem lesziink beldle okosabbak”. Nektek értenetek kell
ezeknek a kicsinyeknek az észjarasat, és éreznetek kell, hogy
mit is kivannak ezek, hogy miben van hidnyuk, hogy a ti meg-
szerzett jotokkal €s igazatokkal segitségiikre siethessetek. A ti
hitetek, a ti meggyézédésetek, amit az Urtol ingyen kegyelem-
bl kaptatok, erre a munkara utal titeket, hogy a ti hitetekkel, a
ti meggy6zdodésetekkel bizonysagot tegyetek ezek eldtt, hogy
az ezek lelkében kialakulni késziild hit szintén taplalékot nyer-
jen a ti meggydzddésetekbdl.

Mert nem mindenkinek adatik meggy6z6dés, mivel
nem mindenki jutott el arra az allomasra, ahol ezek a meg-
gy6zodések feltalalhatok, mint ahogy nem mindenki jut el a
hitre sem, barmennyire érzi is annak a sziikségességét. De
mivel az ilyen emberben a csaléodasok folytan a régi hit 6s--
szeomlott, nem olyan konnyu a léleknek osszeszednie a lat-
hatatlan vilagban azokat a téglakat, amelyekbdl 0j hitet épit-
hetne magéanak, mert az Isten Lelkével valo Osszekottetése
megszakadt, ¢s ameddig az 6 hite csak valamennyire is ki nem
alakul, addig nem is tudja az Osszekottetést ujra helyreallitani.
Ez az oka, hogy vannak emberi lelkek, akik azt gondoljak,
hogy hisznek, holott az ¢ hitiik csak a kiils¢ értelmiikben tudott
kialakulni; vannak emberek, akik imadkoznak, de az 6 imadsa-



4

guk nem tud feljebb emelkedni, mint a foldi vilag vagyai, ke-
resgélései, amelyekkel a mulandé én szamara keresgéli Gssze
azokat a sziikségletre valokat, amelyek nélkiil szikolkodik.
Ezek mind igen gyenge, kicsiny lelkek, telve a mulandosag
poraval, a mulanddsag felhdivel, amelyek Oket koriilfogjak. S
mivel ezek gyengeségiik folytan még nem tudjak magukat ezen
a kodon keresztiildolgozni, azért ezeknek a lelkeknek adatik a
meggy0zodés altal a hit megszerzésének a lehetdsége. De nem
minden lélek egyugyanazon térvényhez tartozik, nem minden
lélek egyugyanazon a modon tudja megszerezni a maga hitét,
mert ,, adatik annak, akinek van, és akinek nincs, még az is el-
vétetik téle, amivel bir”. Hiszen nem az emberé, nem a l1éleké
az érdem, hogy valamit megszerzett, hanem az Istené a ke-
gyelem, amellyel mindenkihez eljuttatja az ¢ aldasait, az 6 vi-
lagossagat, az ¢ igazsagat. Csakhogy nem minden lélek képes
azokat meglatni és megérezni.

Mert mi biztositja a kiils6 ént arrdl, hogy az mind he-
lyes és igaz, amit mi beszélink, amir6l mi nektek tudomast
adunk?! Nem adhatunk magunkro6l minden esetben és pont-
rol-pontra meggy6zodést az emberi értelem szamara, ha-
nem a ti lelketeknek, a ti lelketek felébredt érzéseinek kell
bizonysagot tennie arrdl, hogy az, amit mondunk, jo és
igaz, és az Istentdl ered6. Ezt nektek meg kell éreznetek, és
magatokhoz kell vonnotok; a masik kezetekkel pedig biztos
mozdulattal kell eltolnotok magatoktdl azt, amit a ti bensd éne-
tek elvet magatol, mert nem talalja igaznak, hogy ezeknek ne
legyen hatasuk a ti lelketekre.

*
Olyan lelkekre van sziikség, akik biztos kézzel nyulnak az igaz
utan, hogy ezek a lelkek oszlopaiva valjanak az eszmének.
Hogy ezekre az oszlopokra épithessiik az Isten szerint vald
igazsag épiiletét, amely mindazokkal a mennyei erékkel bovel-
kedik, amelyek kozelre €s tavolra megmutatjak minden 1élek-
nek, hogy mire van sziiksége. A kicsiny, erdtlen léleknek



5

megmutatjdk a neki vald taplalékot, a fejlettebbnek pedig
messzebbre, tdvolabbra mutatd vilagossagot nyujtanak, ahon-
nan meritenie kell. Az Eszme magéaba foglalja a kicsinyt és
nagyot, az er0sét €s gyengét, hogy az Isten kegyelme altal mind
a kicsiny, mind a nagy novekedjék, er6sodjék és elvégezhesse
a mulando6 vilagban azt a munkat, amire az Isten Lelke mind-
egyiket el6hivta. Mindegyiknek onmagan kell dolgoznia; az
egyiknek ismereteket kell szereznie, a masiknak pedig, akinek
mar béven van ismerete és az onmaga lelkén vald6 munkalkodas
révén bizonyos eredményt mar elért, alkalom és modd adatik,
hogy a nala, gyengébb lelkeken munkalkodhassak abban az
egységben, amelybe 6t az Isten Lelke helyezte. Mert ti nem
mind magatoktdl akartatok odajutni, ahol vagytok; titeket
mindnyajatokat a lelketek képességei és ereje szerint helye-
zett el az Isten kegyelme abban a reményben, hogy céljaito-
kat felismerve mindnyajan elvégezitek azt a feladatot,
amellyel 6 biz meg titeket. Tehat, testvéreim, mindegyiktek
vessen szamot dnmagaval, hogy mennyire képes Isten akaratat
a muland6 vilagban, a foldi életben, Kint a vilagban és bent a
testvéri kozosségben érvényre juttatni minden kiilsé dicsekvés
és kivalasztottsag érzése nélkiil. Mert abban a pillanatban,
amikor koziiletek valaki azt gondolna magadban: én kiilonb va-
gyok, és érdemesebb vagyok Isten eldtt, mint a tobbiek, akiket
nem hivott az Ur, hogy munkdlkodjanak — annak az érdeme
maris alaszallt és az 6 ertéke hasznavehetetlenné valt az Isten
kezében, abban a pillanatban mar nem alkalmas arra, hogy az
isten akaratat szolgalja. Tehat els6 és f6 kellék az isteni szol-
galatban az alazatossag megszerzése. A lelki alazatossagé,
nem pedig a kiilsé ember megjelenési formajaban megnyi-
latkozo megalazkodasé, amely Kkiilséleg talan ajtatoskodo,
kegyes élet latszatat mutatja, hanem a lélek alazatossaga, a
léleknek az a bensé megtérése, amely nem ,,az ember” elétt
tetszetds alakban akar megnyilvanulni és magarol életjelt
adni. Akiket az Ur munkaba hivott, azoknak nem 6nmagukat



6

kell adniuk, nem az 6nmaguk szamara kell tetszet6s kiilsé for-
mat keresniiik, hogy miként végzik azt, hogy akér az emberek,
akar a szellemek el6tt dicséretet, vagy dicsdséget arathassanak.
Egyediil az iigy szentsége, az Isten akaratanak a magasztossa-
ga legyen az, ami a lelketeket lelkesiilt langgal latja el, és ma-
gaért a joért és igazért valo cselekvésre Osztonoz benneteket.
Hogy a lelketekben elnémuljon a kiils6 ember tetszeni vagyasa
¢s onértekelése, és egyediil a jo és igaz irant valo nagy lelke-
stiltség és szent odaadas kényszeritsen benneteket a munkara.
Egyediil csak igy talaljatok meg a ti munkatokban azt az 6ro6-
mot, azt a megelégedést, azt a boldogsagot, amellyel a ti men--
nyei Atyatok béven megfizeti a lelketek faradsagat és mun-
kalkodasat, amellyel az 6 Igéjét magatok koriil a vilagbhan el-
hintitek és tovabbadjatok.
*

Nem lehet két-, vagy haromféle igazsag egy testvéri kozosség-
ben; csak egy igazsdag és egy cél lehet. Ez az igazsag pedig,
amely a kozdsséget osszetartja: a Krisztusé. Senki sem beszél-
het mas igazsagot, aki Krisztustol valo, mint a Krisztus igazsa-
gat. Ha pedig valaki mas igazsagot beszél, €s azt foléje helyezi
a Krisztus igazsaganak, az aruldjava és ellenszegiildjévé valt
annak az iranynak, amelyet a kdzosségnek, az egységnek ko-
vetnie kell. Azutan ne feledjétek el, testvéreim, hogy koriilotte-
tek csoportosul és sorakozik a lathatatlan vilag sokasaga, olyan
szellemek, akik elévesztették az utat, és biinben koltoztek el a
mulandé vilagbdl. Ezeket nyugtalanitja az életiik teleirt lapja,
amely tévelygésekkel és haszontalan faradozasokkal van telve;
nélkiilozik a békét, és a békétlenség érzésétdl sokat szenved-
nek. Ez a szenvedés sarkalja ket a jobb és igazabb megisme-
rés keresésére, ami Oket megbékéltetné és kivezethetné a té-
velygés labirintusabol. Ezek hozzatok férkéznek, kortilottetek
vannak, a ti lelki vilagotokban €lnek; ezek a kor szellemi részét
képezik. Hogyan allhatna meg ezek eldtt az egységes gyiileke-
zet két-, vagy tobbféle igazsaggal?!



7

Azon kiviil ezeknek egy részétdl bizonyos haborgatta-
tast is szenvedtek l1élekben, azoktol t.i., akik még nem értették
meg, ¢és nem is akarjak megérteni az igazsagnak azt a vilagos-
sagat, amely felbontana az § igazsaguk homalyat. Mert minden
Iéleknek van bizonyos igazsaga, de ezek kozt Oriasi kiilonbsé-
gek vannak. A test igazsdiga gyézedelmeskedik a kdarhozatra, a
szellem igazsaga gyozedelmeskedik az orokéletre, amelyet
Isten Krisztusban az altal a remény altal adott nekiink,
amely remény lépésrdl 1épésre megvalosul azoknak a lel-
keknek a szamara, akik nemcsak kiviilrél, megszokasbhol
nevezik magukénak a Krisztus igazsagat, hanem élnek is
abban. S ha valakik €élnek a Krisztus igazsagaban, és ha vala-
kiknek élniiik kell is benne, ugy elsésorban ti spiritistak vagy-
tok arra hivatva, hogy benne éljetek; mert ha ti nem éltek ben-
ne, akkor vétkeztek a szellemi vilaggal vald kapcsolat altal.
Mert akik a szellemvilag titokzatos 1étezését, annak titokzatos
torvényét megbolygatjak, de 6k maguk nem adhatnak ennek az
alacsonyabb szellemvilagnak egy magasabb vilagossagot, egy
magasabb igazsagot, mint amivel ez a tévelygd szellemvilag
rendelkezik, azok egészen bizonyos, hogy aldozataiva valnak a
naluk alacsonyabb szellemfluidoknak, emez alacsonyabb szel-
lemfluidok torekvéseinek és akaratanak. Mert hiszen ezek él-
nek, ezek hatalmas erdk, amelyek az alacsonyabb szférakat
fenntartjak, és ezekben mindazokat a szenvedéssel teljes alla-
potokat rogzitik, amelyeket 6k a maguk téves igazsagai altal
megalkottak.

Kedves testvéreim, tehat szdmoljatok ezzel, amikor a
szellemvilag ajtajan kopogtattok, mert csak ha ezzel szamoltok,
akkor kaphattok feliilrol olyan igazsagot Isten kegyelmébdl,
amely a ti milando emberi életetek feladatait konnyen megold-
hatova teszi, mert megmutatja nektek az irdnyt és a modot,
hogy mikent éljetek, és mit cselekedjetek, az élet nehéz kérdése-
it hogyan oldjatok meg. Es mikozben ezt asszimilaljatok,
ugyanakkor szolgalatot vallaltok magatokra, ugyanakkor kote-



8

lezettséget vesztek magatokra az alacsonyabb régiokban €16
szellemvilaggal szemben. Mert ameddig nem vagytok spiritis-
tak és médiumok, addig bizonyos természeti réteg az emberré-
levés torvényével elzar titeket a szellemvilagtol, és csak mint
embereknek szab elétek feladatokat. De amikor a szellemvilag
ajtajan kopogtattok, és a szellemekkel kozvetlen érintkezést
nyitottatok meg, ugyanakkor ez a réteg lekopik rolatok, vagy a
ti vilagossagotok altal atlatszova valik, és ti lathatokka lesztek
a szellemvilag szamara is. Ugy hogy a szellemek latjak a ti
mozgasotokat, kedélyhullamzasaitokat, a ti gondolataitokat, és
ami a 0, latjak a ti cselekedeteiteket, az érzéseiteket €és azokat
az indit6 rugokat, amelyek nalatok a cselekedeteket létrehoz-
zak. Ekkor mar ezer meg ezer szem figyel benneteket, hogy a ti
¢letetek példajabol lathassak és meggydzOddhessenek rola, hogy
az Istentdl kapott jonak €s igaznak milyen értéke és milyen
eredménye képzddik a lelketek koriil, hogyha ti ebben a joban
és igazban éltek és mozogtok. Es amikor latjak, hogy az isteni
igazsag, az isteni kegyelem a ti mulando ¢€leteteket hogyan ala-
kitja at, hogyan teremti Gjja a ti benso lelketeket. Hogyan valik
az ragyogova a ti emberi ruhatokon keresztiil, vagyis azon a
fluidon, amely koriilottetek emberi testté alakult. S hogy azon
az ¢lethullamon, amely testté szovodve rajtatok az ideiglenes
hiivelyt képezi, mint ragyog keresztiil az Isten kegyelmének
dicsOsége, €s hogyan hat a teremtett vildigmindenségre az Isten
igazsagossaganak az a kicsiny, apro részecskéje, amely a ti
lelki megmozdulastokbdl arad ki a teremtettségre. S hogy egy-
idejiileg milyen dicsséggel von az be titeket, és mindazt, ami-
vel érintkezésbe 1éptetek: akkor ezek a vétkezd és biinben el-
koltozott szellemtestvéreitek kitdgult szemmel ratok meredve
csodalnak titeket, és az 6 lelkiikkben megérnek a megtérésre, a
blinbanatra. Meggérik a lelkiik arra a gondolatra: vajha én is igy
cselekedhetnem, vajha én is igy cselekedtem volna még f6ldi
¢letemben! Ekkor megbanjak elhibazott foldi életiiket, elsza-
kadnak a maguk igazsagatol és minden vagyukkal és akaratuk-



9

kal Isten igazsagahoz kivannak kapcsolodni, amelyet a ti lelke-
teken keresztiil kivanatosnak és megszerzésre érdemesnek ta-
lalnak.

Igy anélkiil, hogy kiallnatok a piacra, és ugy hir-
detnétek a ti lelketek igazsagat, a ti meggyézodéseteket,
anélkiil, hogy a vilag szerint valé propagandat csinalnatok
a ti igazsagotoknak, az orok életnek, a siron tal valé élet-
nek, megérlelitek magatok koriil az elkovetkezendé nemze-
dék szellemi magjat. Es anélkiil, hogy tudtatok vagy akartatok
volna, magatoknak ezek koziil oridsi tomegii kovetoket, alatt-
valokat szereztek, akik rajtatok keresztiil ismerték meg Isten
igazsagat ¢és rajtatok keresztiil kivantak meg a jo €s igaz életet.
Ti a ti csendes, alazatos, jora igyekvo, becsiiletes életetekkel
tobbet cselekedtetek, mint a vilag szerint nagy hangon igaz-
sagot hirdeto prédikatorok, akik lélekben meg nem tértek, s
akik bar igazsagot szolnak, és jot beszélnek, de mindent az
6 mulando6 énjiik dicséségére forditanak. Ti a ti egyszerii
életetekkel sokkal tobbet cselekedtek, mint a hadvezérek, akik
orszagokat hoditanak. Mert akik az erdszak hatalmaval hodita-
nak, azok felé gyiilolettel fordulnak a meghoditottak, mig akiket
ti hoditotok meg, azok szeretettel engedelmeskednek minden
gondolatotoknak és érzéseteknek. Es mindezt egyediil azzal
értétek el, hogy akartatok jok lenni a mulandé életben, az Isten
igazsagahoz kapcsolodtatok, csendben épitettétek az Isten or-
szagat magatok koriil az ¢ igazsdgaval, amit ti foldi életetek
rendjén valosagga tettetek.

Az 1d6ék mulnak, az emberi tévelygés sokasodik, el-
hatalmasodik és az Isten akaratdnak, az Isten egyszerli torvény-
ének ellenében mindenfelé gatak és barikadok épiilnek, ame-
lyek mogil az ellentét hdborut indit az Isten igazsagat kovetok
ellen. Siessetek! Nincs vesztegetni valé idétok. Nem biza-
kodhattok a testoltések szamaban, amelyek esetleg ratok
varhatnak; mert ki biztosit titeket, hogy adatik-e még ido és
alkalom, hogy ha eltévedtek, djra helyrehozhatjatok, ¢s ha



10

ma eltévesztitek az iranyt, vajon az 1j test nem uj iranyban in-
dit-e benneteket, ha most nem haladtok a kivanatos uton? Ami
sziiletik testtol, test azt, de ami sziiletik lélektol (a Szentlélektol)
lélek az, és a 1€lek céljahoz vezet titeket. Tehat sziilessetek meg
a Szentlélektdl. Kérjétek a Megvaltot, hogy bocsassa reatok az
6 szent Lelkének vildgossagat €s teremtse ujja a ti lelketeket,
hogy abban az 6 minden gondolata, akarata tiszta tiikorlapra
talaljon, hogy amit rajtatok keresztiil akar, az minden pil-
lanatban mint egy tiszta tiikdrlapon jelenhessék meg, hogy
azonnal észrevegyétek, hogy a Krisztus sz6lt hozzatok. Nagy
¢s szép feladat az, ami ratok var. Tehat fogadjatok el, ne vona-
kodjatok Krisztus elStt, hogy az & akaratat teljesithessétek. Es
meglatjatok, hogyha azt teljesitettétek, akkor jon el az ido,
hogy tiszta szellemszemekkel felismerhetitek, hogy tulajdon-
képpen mi a ti emberi feladatotok, és mi a ti szellemi feladato-
tok, hogy hova helyez titeket az Ur, és mit akar rajtatok keresz-
tiil véghezvinni.

Hogyha a ti lelketek fel van késziilve, és elfogadja a
szavakon keresztiil a szellemet, amely énrajtam keresztiil is
mint fény arad reatok, akkor a ti lelketek meggazdagszik, ha-
talmassa lesz. Es még a ti foldi életetekben eléritek azt, amirdl
a ti lelketek, az a titokzatos valaki almodott, akinek tudasa van
a multrol és sejti a jovot is, és vagyai vannak, amelyeknek be-
teljesiilését varja. S amely célbol felvette az ideiglenes hiivelyt,
hogy abban dolgozzék és munkalkodjék, hogy az Isten Szentlel-
kéhez kozelebb jusson és az 6 munkajat és torekvését tokélete-
sen elvégezhesse.

OROKKEVALOSAG ES TEREMTESI KOR-
SZAKOK. (**)

1d6 és ,allapot”. — A szférak és vilagok keletkezése. — Visszatérés Isten-
be. — Uj teremtési korszak. — A fejlédés fogalma. — A boldogsag érzése
a fejlettségi fokozattdl fiigg. — Mi az orokértékii aldozat? — A foldi erdk
felszabaditdsa. — Az eszményi szeretet: az dldozat. — A szeretet eggyétevo
hatalma. — A két véglet. — Amikor a lélek szellemmé valik. — A szellem



11

maradando épitkezése. — Az isteni gondolat kiteljesedése a 1élekben. — A
tokéletes szellemek érté¢kegysége. — Az 6rokkévalosag ,lejarodasa”. — A
tiszta szellemek kozt nincs fokozati kiilonbség.

Keérdeés: Kedves Vezetonk! A ,,Szellem, erd, anyag”
cimii konyv egy helyen ezt a kitételt alkalmazza: ,,Az 6rokkeé-
valosagok lejarddtak, melyekbdl Isten eldsugarozott”. Ez a
kitétel azt a gondolatot ébreszti a relativumban €16 ember lel-
kében, mintha egyes teremtési korszakok egymast kovetdleg
allananak el6. S igy az a gondolat is el6térbe nyomul az ember
értelme el6tt, hogy eszerint az el6z0 teremtési korszakban mii-
kodott szellemek a teremtési korszak ,,lejarodasa” utan egy uj
teremtési korszakra nézve mar magasabb rendi, vagyis sokkal
tokéletesebb 1ények lennének, mint azok a szellemek, akik az
ujabb teremtési korszakban kezdenek mitkodni. E szerint a fel-
fogas szerint tehat a szellemek tokéletességiik sorrendjében egy
végtelen lancolatot képeznének, amely felfogas viszont ellent-
mondani latszik a tiszta els6dok egyenrangusagi elvének. Me-
lyik tehat a kettd koziil a helyes felfogas? Tiszteletteljesen kér-
lek, kedves Vezetonk, sziveskedjél erre a kérdésre vilagossagot
deriteni.

Felelet: Az id6 a ti részetekre csak azért tinik fel egy
megmérhetd valaminek, mivel a ti testi természetetek lejaran-
ddésaga méri az 1d6t, mert ez bizonyos forduldhoz, az 6rokkéva-
l6sagnak bizonyos koriilhatarolt részéhez van kotve. Es mivel
ti benne vagytok ebben a részben, azért ezt ti ilymddon érzitek,
ahogyan ez szamotokra adva van. Abban a pillanatban azon-
ban, amikor visszatértek az 6rokkévalosagba és megsziinik ko-
rillottetek az anyagnak a mozgasa, a korforgas, a ti részetekre
ismét nem lesz 1d6, csak az, amit én mint fejléddési fokmérot
ezzel a szoval szoktam jelolni: allapot. Ez az ,,allapot” lehet jo,
kellemes, boldogit6 az tidvosségben, és lehet szenvedtetd, bol-
dogtalan — s6t azt lehet mondani — megsemmisité a karho-
zatban. Azonban sem az egyiknek, sem a masiknak a végét
nem latja a szellem, mert a szellem ,,allapota™ altal urava lesz
az idoének. Ennek az ,,allapot”-nak az ,,id6” felett valo hatalmat



12

eléggé jellemzi az, hogy mar itt a f61don is, annak dacara, hogy
lejarando testhez vagytok kotve, ennek az ,,allapot”-nak a ha-
talmat érzitek a boldogsagban, a kellemes 1d6toltésben, amikor
szivvel lélekkel egy magasabb rendi életet éltek, egyszoval
boldogoknak érzitek magatokat. Vagy pedig egy kényszeredett
allapotban éltek, amely a ti részetekre ugyszolvan tarthatatlan-
nak tlnik fel, annyira tarthatatlannak, hogy minden aron sze-
retnétek azt megsziintetni, azonban arra képesek nem vagytok,
mert nem all hatalmatokban. Ha ez az ,.allapot” kellemetlen,
akkor az i1d6 rendkiviil hosszinak, ha pedig kellemes, akkor
hihetetlentil rovidnek tiinik fel, egyszeriien az ,,allapot” hatésa
alatt.

Ez érthetetlen, felfoghatatlan dolog az ,.ember” képze-
16tehetsége eldtt, mert nem tudja magat tokéletesen beleélni az
»allapotaba”. Ezért is nem tudja a talvilagi életet a megfelelé
formaban elképzelni, mert a tulvilagi élet csakugyan ,,alla-
pot”, id6 és tér nélkiil, mert a szellem ura az idének és a
térnek, mivel a szellem 6rokkévalo. A szellem gondolatai és
érzései at- meg atszovik a mindenséget; és amit az 6 gondolata-
ival és érzéseivel benépesitett, az az ¢ vildgat képezi. Hogy
milyen gondolatokkal és érzésekkel népesitette be ezt az 6 al-
kotott vilagat, az 6 fokozatatol fligg. Hogy milyen magas foku,
vagy milyen alacsony rendi érzéseket ¢s gondolatokat termelt
ki a szellem 6nmagabol, attol fiigg, s azzal teremti meg maga-
nak a boldogsagot, vagy boldogtalansagot, amelyben benne él,
¢s ez az 0 ,,allapota”. Tobb hasonlé gondolkodasu és érzési
szellem gondolat- és érzésszalainak kapcsolédasabol, atha-
sonulasabél, osszefolyasabol alakulnak ki a szférak. Es ké-
s6bb, amikor ezek a szférdk megérnek arra, hogy nagyobb egy-
ségekké (jobb kifejezést nem taldlok a nyelvetekben) alakul-
hassanak, vagyis az anyagukat annyira megstrtsitik, hogy mar
képesek egy-egy vilagtestet alakitani, akkor vildgok keletkez-
nek beldliik. Mert hiszen a fluidok sem masok, mint anyagok,
¢és az anyag sem mas, mint a mindsités szerinti magasabb- vagy



13

alacsonyabb rendii fluid. A magasabb rendi, tisztabb gondola-
tok és érzések magasabb élethullamot, életerét tartalmaznak,
higabbak, lagyabbak, és igy nagyobb szabadsagot biztosito ter-
mészettel birnak, mint az alacsonyabb rendiiek. Ellenben minél
rosszabb, gonoszabb, 6nzdébb, Istentdl minél tavolabb esé a
szellemnek a gondolat- és érzésvilaga, annal siiriibb, villamo-
sabb, szigorubb, és keményebb anyagrészecskéket tartalmaz.
Es ezekbdl a kemény anyagrészecskékbél osszetomoriilt vilag
mindenesetre keményebb és kellemetlenebb tartozkodasi helyet
nyujt. Hogy ezek a megstirtisodott vildgok ismét elfoglalhassak
helyiiket a maguk felszabadult természetével abban a rendszer-
ben, amelyben 6ket a mindenséget teremtd erd 1étrehozta, oda
kell fokozatilag felfelé fejlodniiik, hogy az anyag szigort tor-
vénye, amely mintegy harmadlagos természet alakult ki ben-
niik, feloldodjék, atalakuljon és ismét fluidda valhasson, vagyis
ismét szabadda valhasson ettél a harmadlagos természettdl. fgy
minden viligrendszer, a napok és csillagok, az 6 rotaciéjuk
folytan ismét azza fejlodnek vissza, amik voltak, miel6tt
még siiri anyagga képzodtek volna, vagyis ismét fluidda
valnak. Es mikor a vilagtestek ilyképpen ismét fluidda val-
tak, akkor érik el a szellemek a szabadsagukat, és akkor
rajzoljak koriil Istennek azt a gondolatat, amelyet O a te-
remtés pillanataban, mint tervet megalkotott.

Marmost, ameddig az egyes vilagok és veliik egyiitt a
hozzéjuk tartoz6 szellemek és szellemcsoportok is kénytelenek
ilyen kemény térvényben végezni rotacidjukat, hogy hibaiktol,
ferde fejlodésiiktdl megszabaduljanak, addig semmiképpen
sem rajzolhatjak koriil, semmiképpen sem adhatjak meg a te-
remtésnek azt a format, amit Isten az 6 szamukra mint célt ki-
tlzott, mert addig Osszes energiajukat a maguk okozta akada-
lyok és tokéletlenségek legydzésére kell forditaniuk. Amikor
azonban felszabaduldsukat elérték, és az egész teremtett vilag
egy nagy, boldog egyiittesben egyesiil, akkor kiteljesedett Isten
akarata, gondolata, amelyet a teremtett szellemek vittek tokéle-



14

tességre. Ez egy Orokkévaldsagnak a folyamata, amely alatt a
szellemek fokozatosan ismét visszatérnek és beleolvadnak Is-
tenbe, a nélkiil a gondolat nélkiil azonban, amelyet ti taplaltok,
amikor ezt olvassatok: ,,az 6rokkévalosag lejarodott™, ami alatt
azt gondoljatok, hogy megsziint Nem szlint meg az 6rokkéva-
16s4g, hanem kiteljesedett, mert Istenben tovabbél. Es ez az
orokkévalosag, amely az Istenben tovabbél, Benne uj alakula-
tot nyer és Benne egy magasabb rendi kivetitésben uj terem-
téssé alakul at, egy magasabb rendi, még tokéletesebb gondo-
latnak a materializaciojava valik. Persze, ti hozza vagytok
szokva ahhoz a gondolathoz, — kiilonosen ebben a salakos
naprendszerben — hogy bukas és alameriilés nélkiil el sem
lehet képzelni egy ilyen teremtés kialakulasat. Ez a ti esettsé-
geteknek a kovetkezménye éppugy, mint ahogyan nem tud-
jatok elképzelni a jot rossz nélkiil, a fényt arnyék nélkiil,
mert a ti fogalmaitokhoz ez hozzaragadt. Azonban Istennek
ez az uj kivetitése nem tartalmazza sziikségképp a bukast,
csak mint lehetéséget a szabad akaratnal fogva. Mert ha
nem volna szabadakarat, a teremtett lények nem tudnanak iste-
ni magaslatra fejlédni. Mar pedig egy ilyen fejlodési korszak-
ban, egy-egy ilyen nagy, 6rokkévalosagra szant teremtési tur-
nusban azok az isteni szikrak nem maradnak csupan isteni szik-
rak, hanem magukban rejtik azt a kiszamithatatlan isteni lehe-
toséget — amely nagy titok, — hogy oriasi, megmérhetetlen,
orokkévalosagokat magukba zar6 isteni 1ényekké fejléddhesse-
nek.

Ezt hidba probalna az emberi agy felbontani és atérteni,
err6l magéanak fogalmat alkotni, ezt megkozeliteni teljességgel
képtelen, oly mérhetetleniil tavol esik téle. Hiszen az ember
onmagat mint embert sem tudja kiismerni, annal kevésbé mint
lelket. Pedig mint szellem mindezeknél titokzatosabb. Ha pedig
ezt még mint szellem sem képes felfogni és megérteni, annal
kevésbé mint ember. Azért hat ezeket a dolgokat az ember ne is
boncolgassa. Es ha én ezt nagyjaban, hozzavetéleg megérthe-



15

tové probalom tenni, alig tehetem masképpen, mint hogy ha-
sonlatokban beszélek, mert a fogalmaitok hidnyossaga folytan
a végigazsagot semmiképpen sem tudndm szdmotokra megért-
hetévé tenni. Ami nem jelenti azt, mintha ezt a végigazsagot
egy mas fokozaton, mas gondolatokkal bird lelkeknek maés
forma szerint kifejteni nem lehetne. Azért ennek mint igazsag-
nak ne is tulajdonitsatok til nagy fontossagot, mert ez az igaz-
sagnak csak egy kicsiny, halvany karcolata, kezdetleges vazla-
ta.
*

Tehat ezeknek az orokkévalosagoknak lejarodasaval a szellem-
Iény betoltotte Teremtdjének akaratat, gondolatat. Mivel pedig
minden teremtett szellemlény egy-egy elrejtett titkot hordoz
magaban, amelyet a teremtés pillanatdban helyezett el benne az
6 Teremtdje: azért fejlddésének folyaman megprobal dnmaga-
bol a munkalkodasaval, mozgasaval, gondolkozasaval és érzés-
ével minden lehetd szépet és jot felszinre hozni. Azonban 6n-
magabol addig, ameddig még nem kész, tokéletes szellem, tel-
jesen tokéleteset, az Istenben maradandét nem tud kihozni, sét
a tole telhetd legtokéletesebbet 1s csak ugy tudja felszinre hoz-
ni, ha folyton-folyvast a Teremt6jén fiigg a tekintete. Es csak
akkor teljesedik be az utolso pontig Istennek az a gondola-
ta, az akarata, amelyet egy-egy ilyen teremtési turnussal
megalkotni és kialakitani tervezett, amikor az abban mii-
kodo gyermekeinek fejlodése befejezédott, vagy - hogy em-
beri szoval fejezzem ki magamat - a nagykorusaguk kiala-
kult. Ez a kiteljesedés azonban, mint fentebb is emlitettem,
anélkiil kovetkezik be, hogy Istennek egy masik terve, egy ma-
sik gondolata, amelyet a ,,Szellem, er6, anyag” lejartnak jelez,
megszlnt volna. A fejlédés nem az, amit az emberek itt a fol-
don gondolnak ¢és hisznek; a fejlédés annyit jelent, hogy a 1¢lek
kihozza magéabol a benne elrejtett isteni értékeket, és azok ter-
mékeivel a semmiséget benépesiti. Mert hiszen, még ha el nem
bukik is, még ha nem is jut abba a kisértésbe, hogy a ,,nincs”-



16

bél, az arnyékbol vegyen az 6 tulajdonképpen valdé munkéja-
hoz, még akkor sem hoz ki az elsé szarnyprobalgatasokkal on-
magabol tokéleteset, még akkor is atalakuldsoknak van alavet-
ve, és szamara fejlodési korszakokat ir elé az Isten torvénye.
Azonban hogyha elbukik, akkor még meg is neheziti és meg-
lassitja ezt a fejlodést azzal a lehetdséggel, amelyet onmagéanak
tamasztott, amelyet tévelygésével 6nmaganak teremtett. Es
mikor a tévelygéssel annyira lehullott, hogy a szellemének, a
gondolat- és érzésvilaganak kivetitése a fluidokba nem hoz
tobbé a szamara Oromot, boldogsagot, gyonyoriiséget ¢s
megelégedettséget, hanem ellenkezdleg, szenvedést és gyot-
relmet: akkor az § erdinek oOridsi mennyiségét emészti fel az
eréfeszités, amellyel ezeket az 6nmaga altal 1étrehozott kel-
lemetlenségeket és gyotrelmeket okoz6 teremtettségeket meg-
szlintetni kényszeriil. Mivel tehat az 6 energiamennyiségének
nagy részét elfogyasztja az ezekkel vald kiizdelem, azért nem
haladhat az ¢ fejlédésében eldre még akkor sem, ha a jot elfo-
gadja is, mert teljesen lekoti 6t az erbfeszités, az a munka, hogy
legy6zze a rosszat, amelyet kitermelt és eliiltesse helyébe a jot,
hogy majdan a lelke ennek a jonak az eredményeivel taplal-
kozhassak.

Ti magatok is azt mondjatok, hogy itt a f61don az em-
bernek vajmi kevés 6rome, de annal tobb szenvedése és baja
van, és ami 6rome van, az is ald van vetve a valtozas torvényé-
nek. Tehat itt ezen a f61don is, ebben a lebukott vilagban is érez
az emberszellem 6romot és boldogsagot, és érzi az Isten alda-
sat, mert az Isten a kevés jot is megsokszorozza azokban az
eredményekben, amelyeket 6 ad azoknak, akik 6t félik, vagyis
az 6 akaratat cselekszik, és neki engedelmeskednek. Az Isten
megaldja az embernek a jora valé torekvését a természet-
torvény altal, mint ahogyan Modzes konyvében meg van ir-
va: ,,Ameddig az én torvényemet cselekszitek, megsokasi-
tom a ti gabonatokat, borotokat és olajotokat”. Azonban ha
az ember ezekben a foldi 6romokben €s boldogsagokban jol



17

érzi is magat, hogyha az ¢ emberi vagyai mindenképpen betol-
tetnek is, mégsem ¢élvezhet mennyei, vagyis maradandd oro-
moket, mert mindezekt6l megfosztja 6t a halal. Amikor mar a
gytldletbdl, a gonoszbdl valamennyire meggyogyult és meg-
ismeri a szeretet boldogito erejét a hozzatartozékban, megisme-
ri a jonak aldasait és dolgozik, és a munkdja eredményének
oriil, akkor tiszta 6rome van neki. Es mégis kiveszi a kezébél a
halal a munkaeszkozoket, elveszi téle az eredményeket és szét-
bontja az egyiivé tartozas szeretetkapcsolatait, sirba fekteti azt,
akit talan a legjobban szeretett a f6ldon.

Tehat a foldi embernek még a boldogsaga is nyo-
morusagos, és még az sem adhat neki maradandé meg-
nyugvast, ha az Isten talan minden aldasaval elhalmozza is,
mert a lelkének fokozata még nem tart ott, ahol a mara-
dandé jot élvezhetné. Neki még csak egy-egy rovid pihendre
adja az Isten ezeket az aldasokat. Hiszen ezeket minden jora
torekvo 1éleknek megadja. Mert hiszen minden kivanatos dolog
(amit t.i. az ember kivanatosnak talal) egyszer mindenki sza-
mara megadatik. Az ember foldre jovetelével egyszer szép,
egyszer gazdag, egyszer hatalmas, egyszer okos, eszes, egyszer
olyan képességekkel megaldott, amelyek mas emberek folé
emelik 6t. De ezek mind hol probaképpen, hol pihenésképpen
adatnak a léleknek. Es boldog az a lélek, aki ezeket csak Isten
aldasainak tekinti és megérti, hogy ezeket csakugyan koteles-
sége is aldassa tenni, hogy minden koriilotte levo 1élekben halat
¢bresszen az Isten irant. De jaj azoknak, akik ezeket az ajandé-
kokat rosszul hasznaljak, mert a szép testi megjelenés utan rat
kontds var rajuk, a gazdagsdg utan nyomor, az uralom utan
elnyomatas; egyszoval minden az ellenkez6 formaban jelenik
meg a kovetkezd fordulonal.

Amikor innen feliilr6l nézitek a dolgokat, ahonnan én
igyekszem a szemeitek elé tarni, latjatok ugyebar, hogy milyen
kicsiny értékii a foldi jo, mert azt senki meg nem tarthatja ma-
ganak. Azért nincsen semmi €rtelme annak, hogy ha valamivel



18

rendelkezik az ember, maris kivalasztottnak képzelje magat, és
elbizakodjék vagy gégossé valjék, és az Isten aldasat atokka
valtoztassa az ¢ pillanatnyi foldi megjelenésében. Mert még
hogyha rendelkezik is a foldon valami joval, az nem az G&vé,
mert akkor veszi el t6le a térvény, amikor akarja, akkor veszi
vissza Isten az 6 aldasat, amikor akarja. Itt az ember semmi-
vel sem rendelkezik, mert semmije sincsen. Hiszen mindent
kegyelembdl kapott. Hanem az embernek sajatja az, amit eze-
ken a probakon keresztiil a maga lelkében mint tapasztalatokat
elraktdroz és mint bolcsességet leszlir a maga szadmara, ¢€s
mindjobban igyekszik megismerni az Istent, az 6 Teremtdjét,
és az 6 torvényét, hogy a szerint jarjon el. Es amikor elérkezik
annak az ideje, hogy az Isten probara teszi Ot és a lelkének tar-
hazabol, vagyis az 6 meglevé érzéseibdl kell valamit adnia:
akkor kell helytallania. Es amikor Isten 6t olyan helyzet elé
allitja, hogy engedelmeskedjék neki: akkor kell tudnia enge-
delmeskedni. Amikor pedig olyan helyzetbe hozza 6t, hogy tiir-
nie kell: akkor tiirni kell tudnia; amikor olyan allapotba helye-
zi, hogy megalaztatdsok, meghurcoltatidsok kozt kell ahhoz
ragaszkodnia, amit jonak ismert meg, akkor tudjon mindaz-
ért a sok joért, ami elotte értéket képvisel, az 6vébol vala-
mit felaldozni. Azaz, amikor aldozatokat kivan téle az Is-
ten, akkor tudjon aldozatot hozni. Amit ilyenkor ad oda az
ember joszivvel, az Isten irant valo szeretetbol, engedelmes-
ségbol, alazatossagbol: az az ové, az az, amit senki el nem
vehet téle. Mert ezekkel az érzésekkel, ezekkel a foldiekrol
valé lemondasokkal, ezekkel, amiket 6 a szeretet oltarara
mint aldozatokat tesz oda, szellemesiti at az anyagnak felfe-
1¢ torekvo megtisztult fluidjait, ezekkel épit maganak az
orokkévalosagban olyan hajlékokat, olyan pihendhelyeket,
ahonnan nem szolitja 6t vissza a korforgas torvénye, nem
szolitja testbe a kényszeriliség a mulandosag, valtozanddésag
vilagaba. Ezekkel a valtozhatatlansagba tevédik at az 6 életé-
nek térvénye, amelyben allandosagban, bizonyossagban, Isten-



19

ben ¢l. E felett a torvény felett nem uralkodik a valtozandé
vilagban uj alakokat, j formakat létrehozo6 természettorvény.

Minden, amit az ember azokon az anyagi javakon ke-
resztiil, amelyeket Isten aldasanak tart, igy ismer meg jonak: az
az igazi jo. Es amit igazsagnak és az igazsag magasabb rendi
valosaganak ismer meg, az az igazsag, amelyhez ragaszkodik, S
amelynek az alsobb fokut mindig felaldozza. De ez a felaldozés
nem torténik dm csak az elméleti vilagban, hanem az elméleti
vilag a gyakorlati, a természeti vilaggal kapcsolatban van. S ez
a gyakorlati vilag mindig megprobalja a szellemet, hogy vajon
valdsag-e az az érzés, amely benne kialakult, s hogy a maga-
sabb rendtiért, azaz az értékesebbért aldoz-e Gnmagabol, a mu-
landohoz kotottbdl, a testiségbdl? Ez az dldozathozatal a mu-
land6 vildgban bizony fajdalmat €s keserliséget okoz, amelyet
azonban az Istenbe vetett hittel és reménnyel kell elhordoznia a
szellemnek. Ez képesiti Ot arra a nagy lelki atalakulasra, ami a
mulandobodl atiilteti 6t az 6rokkévaloba és megtanitja arra,
hogy a vagyait, reményeit s mindazt, amivel rendelkezik, oda-
adja, hogy ezzel a jot, az igazat itt ezen a foldon is materializal-
ja. Amikor az ember ezeket cselekszi, még mindig nem cse-
lekedett mast, mint kiizdott az anyagban az anyagért, és
egyben az anyagbol valé szabadulasért; kiizdott azoknak a
rossz szellemi eredményeknek a felbontasaért, amelyeket 6
maga hivott életre. S amikor a foldi viligba a maga eszmé-
nyi gondolatait elhelyezte és lemondasaval, kiizdelmével
azokat megvalositotta, akkor a foldnek egy bizonyos részét,
amely kozvetleniil az 6 1ényének a jaruléka, felszabaditotta,
vagyis megvaltotta abbdl a nehéz torvénybdol, amely torvény
mintegy vasmarokkal kényszeriti 6t a hasonlokkal valo ko-
zosségre, a hasonlok sorsanak viselésére, egyszoval mind-
azoknak az eredményeknek elhordozasara, amik az ellenté-
tes szellemi tevékenység nyoman megkeményedtek.

Amikor az ember felszabadult a maga torvényének
nyomasztd parancsa alol, vagyis felszabadult a sorozatos testol-



20

tések terhétdl, mert elfogadta Isten kegyelmének torvényét, és
ennek segitségével a sajat nehéz torvenyét felbontotta a maga
szamara: akkor kezd az 6 szellemi fejlodése megindulni. Az-
utan is jonnek ugyan még valtozéd allapotok, ahova még az
anyag szelleme fel-felcsap (negyedik szféra) és kisértésbe viszi
az alig megszabadult szellemet. Mert a részleges igazsag még
mindig ott kisért az emberszellem koriil a 1élekben, hogy via-
dalra keljen az Isten igazsagaval. Azonban minél erésebben
ragaszkodik a lélek Istenhez és az § igazsagdhoz, és minél in-
kabb meg tudja tagadni a maga igazsagat, annal tisztabban je-
lenik meg elbtte az eszményi igazsag, az aldozatkész szeretet
igazsaga. Amely altal az egész 1énye felolvad abban az isteni
szeretetben, amelynek minden torekvése az, hogy boldogitson,
hogy masokért dolgozzék, hogy mindazokat folemelhesse, aki-
ket magaval egynek tart. A szeretet nem bant, a szeretet nem
itélkezik, a szeretet nem kellemetlenkedik; a szeretet kiméletes,
nem durva, nem okoz fijdalmat; a szeretet inkabb aldoz, in-
kabb onmaga érzi a fajdalmat, csak hogy masnak ne kelljen
fajdalmat éreznie. A szeretet nem {ildozi halalba a kiilonb6z6
¢letformdkat, a szeretet inkabb 6nmagabdl adja, amit csak oda-
adhat, hogy azokat megmentse az életre. Az a l¢élek, akiben ki
van fejlddve a szeretet, nemcsak embertarsaival érzi magat
egynek, akikkel meg tudja magat értetni, nemcsak azokat sze-
reti, akik Ot szeretik, és akik az 6 szeretet-igényeit kielégitik,
hanem megtagadja 6nmagat, és egynek érzi magat mindennel,
ami él. Egynek érzi magat a fiivel, a faval, a viraggal, az allat-
tal. Amikor a szeretet idaig fejlodott, akkor boldogito erejével
aldasava valik a vilagnak, mert azokat a gondolatokat, azokat
az érzéseket, amelyekkel a vilagban materializalodott élethul-
lam megjelenik, magahoz lancolja. Mert amit a szeretetiinkkel
magunkhoz kapcsolunk, amit szeretiink — de nem ugy, hogy az
szolgaljon minket, hanem ugy, hogy mi szolgaljuk azt a mi
jénkkal — az mind a miénk. Igy a szeretettel oriasi gazdagsa-
gokat szerezhetiink magunknak az Orokkévalosag szamara.



21

Ellenségeinkbdl, akikért imadkozunk, akiknek gonoszsagat
nem rosszal, hanem joval viszonozzuk — mert meg akarjuk
6ket nyerni a jonak, és azért nem tiizzel-vassal és erdszakkal,
hanem szeretetiinkkel ¢és aldozatunkkal kozelediink hozzajuk
— szolgakat €és szolgaldleanyokat szerziink magunknak. Mert
amikor ezek feleszmélnek, és raismernek a szeretet Oriasi ha-
talmara, 6k maguk kinaljak fel szolgalataikat, 6k maguk allitjak
oda hibas, vagy hibatlan erejiiket a mi céljaink elébbre vitelére,
mert atérzik a szeretetnek vildgot-teremtd é€s fenntartd6 nagy
hatalméat. AKi a szeretetnek ezt a titokzatos nagy hatalmat és
erejét at nem érzi, az még nincsen megmentve; de aki atérzi
és felajanlotta magat ennek a szolgalatara, az meg van
mentve a lét durva alakjatol. AKi a szeretettel eggyé lett, az
eggyé lett Istennel; annak szdméra Isten mindeniitt ott van,
mert az tudja, hogy mindenben, mindenhol az Isten Lelke €1, az
vezeti a fejlodést, az vezeti a torvényt; és nem talal semmi ki-
vetnivalot sem az alsobb-, sem a magasabb rendi igazsagban,
mert 6 mindezeken feliil van. Ezt ugyan a tévedésekben és bii-
nokben elmeriilt embereknek hidba beszélitek, mert ezt azok
meg nem értik. Nekik csak az a fontos, hogy biineik kdvetkez-
ményeitdl: a szenvedésektdl és gyotrelmektél minél rovidebb
id6 alatt megszabaduljanak. Igy tehat az atlagemberek elStt
ezek a dolgok olyan nyelven vannak mondva, amelyet 6k meg
nem értenek, mert 6k tovabbra is ragaszkodnak rossz szokasa-
ikhoz, tévelygéseikhez, testi természetiikhoz, a testben elérhetd
oromokhoz, €s hogy ezt elérhessék, feldldozzak a lelki 6romo-
ket, a lelkiik otthonat, lelki fejlodésiiket.
*

Aki bele tudja magat ezekbe a gondolatokba ¢lni, a: meg tudja
itélni, hogy mennyire nyomorasagos allapota van a foldi em-
bernek, ameddig a bilinben ¢l, ameddig a tévelygések szabnak
eléje célt és iranyt. Milyen szomoru allapotuk van azoknak is,
akik az igazsagot ismerik ugyan, azonban a legfébb igazsagot:
a szeretetet, az elnézést, a tiirelmet, a megbocsatast nem gyako-



22

roljak! Mily keserli csalodasokra kell ébredniiik azoknak is,
akik telve vannak elditéletekkel, rosszallassal, rosszhiszemu-
séggel masokkal szemben! Ezekrdl a hibakrél nem lehet azt
mondani, hogy blindk, csak a tévelygéseknek a vezeklés utjan
elhintett hulladékai, amelyek sokszor eltorlaszoljak a haladés
utjat a lélek elétt. Nagyon sokszor csak azért kell némely szel-
lemnek terhes és nyomorusagos testoltést vallalnia, hogy eze-
ket az elditéletekkel teljes természeteket, ezeket a felettébb
valo igazsagoskodasokat, ezeket a balul felfogott bolcsessége-
ket magukbdl kiirthassdk. Nem durva biindk ezek, és mégis
nagyon nehéz a Iéleknek ezektdl a tormelékektdl megszabadul-
nia. Ugyancsak nehéz az emberi 1éleknek a kiilonboz6 életek-
ben szerzett csalddasok és szenvedések nyomaitdl megszaba-
dulnia, mint példanak okaért a kiilonbozd félelemérzések, ame-
lyek sokszor gydvasagga siirisddnek és megbénitjdk, mintegy
bilincsbe verik a 1¢élek cselekvoképességét. Az eloitélet, azaz az
a hajlam, amellyel az ember masokat mindig csak a hibaik ¢és
tévelygéseik szempontjabol tekint. A bizalmatlansag, a hitet-
lenség, a kételkedés, a gyanu, a féltékenykedés, a batortalan-
sag: mind-mind a lelken ragodd apro — ahogyan ti magatok
kifejezitek — fert6z6 betegségek.

Ekképp a l¢élek, ha telve van is nagy €s nemes elszant-
saggal, munkakészséggel, lelkesedéssel, szeretettel, de amikor
olyanokkal talalkozik, akikben ezek a taltengések megvannak,
akkor egyszerre megriad, félénkké valik, mert fél a lekicsiny-
1éstdl, a semmibevevéstdl. Ez az egyik véglet. A masik véglet
pedig az, hogy amikor a lélek maganak a legkisebb jét meg-
szerezte, a legkisebb igazsaggal rendelkezik, amit a szenve-
dések iskolajaban nagy nehezen kibanyaszott, abbol kardot
kovacsol és iit-vag vele maga koriil. Kérlelhetetlen minden
iranyban, mindenkit a maga igazsaganak igaja ala akar
hajtani; hatni vagyé, diktalni akar, senkinek sem akarja
meghagyni a szabad akaratat; a legkisebb Kkilengést és fél-
reértést kegyetleniil biinteti szoval és tettel, és mindenkép-



23

pen az 6 részletigazsagat akarja érvényre juttatni. Es ha
valamit elér, oriasi nagynak képzeli magat, elismerést var érte
¢s az atlagemberekt6l — taldn a nala sokkal jobbaktol is —
hajlongéasokat és dicséreteket igényel, s azt kivanja, hogy 6t
mindenki f6l¢ helyezzék. Természetes, hogy ennek a lelki ma-
gatartdsnak is nagy csalodds, nagy szomorusag lesz a kovet-
kezménye.

A fejlédés folyamdn azonban végiil is megtanul az em-
ber lassan és nyugodtan jarni, maga koriil figyelmesen szétte-
kinteni, kisebb lendiilettel mozogni, hogy meg ne bantsa a ko-
riilotte elhelyezkedett lelkeket. Megtanulja kivarni a dolgok
eredményét, és amikor kivarta, levonni bel6liik a kovetkezteté-
seket ¢és igy haladni tovabb az O6nmaga fejlesztésének utjan.
Ekkor mar megtanulja a legkisebb igaz jot iS megbecsiilni, és
halasnak lenni a legkisebb szeretetért is. Ilyenkor gyakran még
a kolcsonkért szeretetet, a tettetett szeretetet is megbecsiili és
értékeli, mivel az ember el6bb-utobb elfarad a vezeklés utjan.
Mert ez még nem a fejlodés utja, hanem a vezeklés¢, mert ez
még kiizdelem a rossznak eredményeivel. Amikor az ember
mindezekkel a mellékkoriilményekkel tisztaba jott, és mikor
mar megtanul gy mozogni, hogy senkit sem bant meg, s Ugy
gondolkozni, hogy a jot — amit t. i. 6 annak tart — nemcsak
magéanak kivanja, hanem masoknak is. Es nemcsak a maga,
hanem a masok javaért is kész munkalkodni, akkor kezdi csak
megtanulni az isteni szeretet elsé betiijét. Az Istenhez valo tar-
tozas elsO szalai akkor kezdenek megerdsodni a lelkében, s
akkor kezdddik a fejlédése. Akkor indul el a I¢lek az 6rok Szép
¢s Jo hazaja felé, akkor enged fel az anyaghoz valo kotottsége,
akkor valik tulajdonképpen szellemmé. S mikor ezen az tton
elindul Isten felé, akkor a lelkének termékei mar kezdenek ma-
radando jelleget olteni, tigyhogy évszazadokig, évezredekig,
s6t egy-egy fejlodési turnus befejezéséig fennmaradhatnak, és
érvényben lehetnek.



24

Mert csakis Istenbdl veheti a lIélek azokat a gondolato-
kat és érzelmeket, amelyekkel maradandot épithet. Igy épithet a
szellem a szférakon, ahol az 6 gondolatai, érzései és cselekede-
tei materializalodnak. Igy épiti fel ezekbsl a maga vildgat,
amely hosszt ideig fennmaradhat. Es amit igy épitett és alko-
tott, az utana kovetkezd szellemeknek hossza ideig pihendhe-
lyeket, enyhiil6 allapotokat nyujt, és mivel igy az igaz jot szol-
galja, ez az alkotasa maradand6. Ekdzben a szellem, aki ezeket
a légkorben megépitett kellemes és boldogité allapotokat meg-
teremtette, s az ¢ szivének, lelkének kivetitésével, az 6 szép-
fogalmaival benépesitette: fejlddése utjan tovabbhaladva még
szebb és tokéletesebb allapotokat alkot az 6 fejlettebb szeretet-
ével, erdsebb hitével, vilagosabb értelmével és még nagyobb
bizonyossagot, még nagyobb valdsagot feloleld igazsagaval.
Ilyenképpen az 6 lelkének, az 6 érzéseinek kivetitésével, tuda-
saval és ismeretével mind tokéletesebb és tokéletesebb alkota-
sokat hagy maga utan. Igy az 6 vilagossagaval, amelyet elsaja-
titott, amelyet felbontott, amelyet igazsagga tett, taplalhatja
mindazokat a szellemeket, akik raszorulnak, és ezzel szolgal a
nala gyengébbeknek, a kisebb vilagossagiaknak, a nehezebben
értéknek. Ez képesiti azutan 6t mind nagyobb és nagyobb
munka elvégzésére, mind nagyobb és nagyobb szeretet kifej-
lesztésére. Mikor egy-egy vilagteremtési turnus lejarodik,
ezek a szférakban valo épitkezések is elmosodnak, mert hi-
szen azok az erok, azok a gondolatok, amelyek ezeknek
életet adtak, mar tdalhaladottakka lesznek, rajuk tobbé
sziikség nincsen, azért ezek mint energiak ujra visszakeriil-
nek ahhoz, aki azokat magabol kibocsatotta. De ezer meg
ezer lélekben ott él az eredmény, az emlékezés. A fejlodésiik
elsé alapjainak megismerési lehetdsége ott €l a lelkiikben mint
emlék éppugy, mint annak az embernek a lelkében, aki gyer-
mekkoraban megtanulta az abc-t, ifji koraban pedig egyetemet
végzett, az abc tanulasa rég elmosddott, de a szélesebb, a na-
gyobb tudasnak alapja, a magja mégis az a ,,lejaroédott” abc



25

volt. Amelynek fontossaga bar megsziint szamara, mert fejlo-
dése utjan mind magasabb ¢és magasabb fokot ért el, de a tudo-
manyt mégis csak ezen az alapon szerezte meg és épitette fel a
lelkében. Igy minden alkotds, minden teremtés lejarodik, hogy
helyet adjon egy tokéletesebbnek. Es amikor a fejléds 1élek
elérte az Istennel valé kapcsolatat, az ¢ 1énye, mint egy virdg,
teljesen kinyilik szépségben, tudasban, bolcsességben, vilagos-
sagban; és akkor teljességgel kibontakozik a 1élekben a beléje
helyezett isteni gondolat, az a 1ényeg, amiért tulajdonképpen a
teremtésbe hivatott. Ez az a név, amelyen minden lelket szo-
lit az Isten, mint a szentirasban van: ,Neveden szolitlak
téged . Amikor ezt az 6 céljat elérte, akkor eggyé olvad Is-
tennel. Nem gy, mintha az 6 lényege megsziinnék, hanem
ugy, hogy Istenben tokéletessé valik, az istenségnek részévé
lesz, Istenben ¢l tovabb. Istenben eggyé olvad minden és min-
denki, hogy Istennek jabb gondolatat, Gjabb tervét szolgalja az
0 onmagaban valdo megjelenésével és cselekedetével. Ez igy
elmondva nagyon szarazon hangzik, azonban ez az eggyé
levés 1ényegében felfoghatatlan boldogsagot és kimondha-
tatlan gyonyort jelent, amir6l minden teremtett lélek almo-
dik. Istennek mindnyajan részévé valunk, mint ahogyan része a
testnek a kéz, a 1ab, a fej, és minden résznek egyiivé tartozasa-
val valik a test teljessé, tokéletessé, mert az egyiittesnek az
egyikre éppugy sziiksége van, mint a masikra. Es mint ahogyan
a szervek az embernek mint egységnek a testében harmoniaban
vannak egymassal ¢és egyik sem feljebbvaldo a masiknal, mert
mindnyajanak egylitt- és dsszemiikodése adja meg a testnek a
J0 kozérzeést: ilyképpen vannak egyiitt Istenben a tokéletességre
fejlodott szellemek. A szervek az emberben egyiitt alkotjdk az
.embert” s az Gsszesség eggyé valik; vagyis a tokéletesen kifej-
lett emberben mindegyik szerv értékegységet nyer, mert nem
értékesebb egyik és nem értéktelenebb a masik, mivel mind-
egyik az ,,ember”-hez tartozik.



26

igy a szellemek is Istenben Istennel egységet képez-
nek és nincs kozottiik felsébb- vagy alsébb rendii, mert mi-
korra Istenbe érnek be, mindegyik megnyeri az 6 ér-
tékegységét, mert hiszen Istenné lesznek, amely egységnek
parancsoldja, fenntartdja, egybefoglaloja a Teremtd Isten, az
Alkoto, vagyis az Atyaisten. Mint ahogy az agyban székeld
szellem az Gsszes szervek mozgasat és miikodését a maga céljai
szerint irdnyitja, ugy az Atya, a Teremtd is mindent, ami 6bel6-
le lett, 6sszevonhat és 11j gondolat elvégzésére képesithet anél-
kiil, hogy azok megsziinnének. Ez az 6rokkévalosagnak a ,,leja-
rodasa”.

*

A fentebb elmondottakbdl kovetkezik, hogy a tiszta és toké-
letes szellemek kozotti hierarchia gondolata csak a bukott-
sag kovetkezménye, valamint ugyanennek a kovetkezménye
az a gondolat is, mintha az egyes teremtési periodusok és
lejarodasok az idében mennének végbe (ami nincs is) és
hogy ezek szerint régebbi (!) korszakok szellemei magasabb
fokozatot nyerhetnének, mint ujabb (!) korszakok szellemei.
Ha isteni dolgokrol akartok elmélkedni, ne zavarjatok Ossze
foldi, emberi gondolkozasi formakkal. Azok a szellemek tehat,
akik munkajukat egy teremtési turnusban beteljesitették, az 6
relativ tokéletességiliket elérve, az Istenben vannak. Relativ
tokéletesség nem jelent tovabbtokéletesedési lehetdséget, mert
ami tokéletes, az nem lehet tokéletesebbé. Ez ismét csak az
emberi bukottsagbhdl eredé gondolkozas terméke, amely a
bukasban megszokta a fokozatok fogalmat, és attol magat
megszabaditani nem képes.

Minden teremtési turnus Istennek egy-egy terve, és az
abban miikodé minden egyes szellem Istennek egy-egy 6nallo
gondolatat zarja magaba. Ezek a tisztasagukat soha el nem ve-
szitett, vagy 0jbol elnyert szellemek a teremtési turnus lejaro-
désa utan teljes tisztasagukban ragyogtatjdk azt az isteni gon-
dolatot, amely mindegyikben kiteljesedik. Mas gondolatot 6k



27

éppugy nem tiikrozhetnek, mint ahogyan az emberi testben
nem végezheti a kéz munkdjat a 1ab, vagy a szem munkajat a
fiil, mert mindegyik az 6 rendeltetését van hivatva tokéletes-
ségre vinni.

A SZELLEMI SZOLIDARITAS MELYSEGEI

1. A dualszeretetrél. (**)

Adam és Eva allegoriaja. — Mit6l szenved csorbat a dual-szeretet? — Az
ado-fél bline és az elfogado-fél hibai. — A nd a keleti vallasokban. — A né
felemelkedése az anyai szereteten keresztiil. — A dualfelek talalkozasai. —
A dualok haladasa egyiitt sokkal gyorsabb, mint kiilon-kiilon. — A Keleti
ember tévedése. — A keleti ember felfogasa el6tt zarva van a magasabb
szellemvilag. — Hazassag és Onmegtartdztatds. — Szeretet és zsenialitas.
— Isten minden aldasat a joknak szanja.

A lebukott kettds szellemek, akik egymastol elsza-
kadtak, nem siman, hanem ugy torték, ugy szakitottak szét on-
magukat, mint ahogyan az ember egy kemény targyat eltor.
Ennélfogva a lelkiik feliiletén, amellyel egymashoz kozeledni,
vagyis a masik féllel Osszeilleszkedni probalnak, sziikségkép-
pen litkozések allnak eld, mert az 6sszeilleszkedés feliilete nem
sima és egymadsba il16, hanem mindenféle szabalytalan forma-
kat mutato. Hiszen minden ott torik el, ahol a leggyengébb. Te-
hat a kettés szellemek szétszakadasa is minden egyes szellem
parnal azon a részen tortént, amely részen a fejlodésiikben
megakadtak, tehat amely részen a leggyengébbeknek bizonyul-
tak. Azonban ne higgyétek, hogy ezek a kettésok azonnal, egy
pillanat alatt tortek szét, mihelyt biinbe estek. Nem; ameddig a
biin, a félreertés fel nem duzzasztotta, meg nem betegitette azt a
kozos fluidot, amely a kettost osszekétotte, addig mindig egyiitt
voltak, még az alsobb foku vilagokon, a legalacsonyabb fokii
életekben is.

Hogy vilagosabb képet tarjak elétek, az Adam és Eva

crer

vilagokbol lehullott kettds szellemek allapotanak. Ezzel a le-



28

hullassal nem voltak 6k még a biinokbe ¢€s félreértésekbe an--
nyira alasiillyedve, mint ahogy azt a késobbi életfolyamatok
mutattdk, ¢és mutatjdk a mai allapotok. Kiilonben is az Isten
irgalma a biindsokkel és a hibazokkal szemben minden egyes
testoltés alkalmaval oriasi mértékben megnyilvanul. Jelképes
beszédben azt mondhatnam, hogy olyan hatdsu a kegyelem ¢és
irgalom beavatkozéasa, mint a természeti vilagban a nagy hofu-
vas¢, amely a mélyedéseket és magaslatokat kiegyenliti, és
egyforma sima feliiletté teszi. Az emberi ¢életekben is az yj
testoltések erd- és élethullamzasai, amelyekkel az isteni kegye-
lem felruhazza a szellemeket, elfeledteti, azaz kiegyenliti, és
teljesen jarhatokkd teszi azokat a mélységeket ¢és szakadékokat,
amelyek az emberszellemek lelkében keletkeztek. Hogy ezek a
szakadekok ne alljak utjat az elkdvetkezendd fejléddésnek, ame-
lyet az Istentdl jové kiegyenlits élet-tobblet, életaramlat van hi-
vatva hordozni, amely a valosaggal, az igazsaggal tolti ki azo-
kat a mélységeket, amelyeket a szellemek blinbeesésiikkel vaj-
tak. Tehat amikor a foldre keriilnek azok a szellemek, akik ma-
gasabb vilagokbdl hullottak és hullanak ald, akkor a lelkiikben
el van homalyosodva biineik tudata. El van tompulva az emlé-
kezésiik, és csak a lélek finomabb érzésvilagaban marad meg
az a rezgeés, amely Oket Uj életiikben a kiegyenlités és helyre-
igazitas felé hajtja, és sejtésekkel latja el, hogy hogyan, miként
lehet azt a feladatot beteljesiteniiik, amelyet az ¢ kiegyenlitd
végzetik eléjiik szab. Nos tehat, ezek a szétesett szellemek
mind koriil vannak véve azzal az életerd-tobblettel, amelyet
kegyelembdl kapnak, és mint 0j teremtmények allnak egy-
massal szemben, s az 6 bensd, legtitkosabb énjiikbdl az a rez-
gés, amely Oket egymas felé hajtja, a vagy alakjaban jut kifeje-
zésre a tudatukban, az érzésvilagukban. Ezaltal azokat a szel-
lemeket, akik egymashoz tartoznak, és nagy iitkozéseket még
nem szenvedtek keresztiil, ez a rezgés ismét egymashoz kap-
csolja a szeretetnek abban az elfelejthetetlen formajaban,
amelynek nem tudnak nevet adni, de amelyet, ha az emberi



29

tudatukban nem ismernek is, de a lelkiik mindenesetre ismer.
Ez az érzés kiegyenliti €s kiegésziti egymas vagyat, mert ebben
az 0 fejlodésiik torvényét vannak hivatva betdlteni. Tehat ez az
érzés Oket a beteljesiilés felé tereli. Ha ezt a kozos fluidot,
amely késObb mind jobban és jobban kiépiil, a lelkiikben apol-
jéak, és ezt nem éri valami igen nagy veszteség, akkor sok életen
keresztiil egyiitt ¢lhetnek, ¢és a fejlodéstikkel emelik azt a tor-
zset, azt a fajt, azt a csoportot, ahova 6ket a Gondviselés helye-
zi. Azonban hogyha ez az érzés csorbat szenved, és ebbdl az
érzésbol mindig kisebb és kisebb marad meg a 1¢lekben, amely
Oket egymas felé vezeti, akkor eltévesztik egymast. £z az érzés
pedig akkor szenved csorbdt, ha az egyik a mdsikkal szemben
valé szeretetkitelességét a kiilsé burkolat aldozatava teszi.** A
blinbeesés folytan a kiilonvalt kettds szellemek megtartjdk a
maguk természetét és az 6 kiillonboz6 természetiik folytan az 6
bliniik is kiilonbozové valik. A férfi szellem biine — mivel-
hogy 6 erdsebb, keményebb ¢és durvabb, mert neki a kiilvilag-
gal és a természettel kell hadakoznia, és mivel elfordult az Is-
tentdl, tehat lefelé, az anyag felé irdnyitja az 6 hatni vagyasat,
azaz az anyagi vilagokat akarja megtolteni az ¢ lelkének elfor-
dult elveivel és ott akarja latni azok kikelését, felemelkedését,
elszaporodasat a vilagban — a nagy hatni vagyas. A néi ter-
mészetnek elfordult allapotaban szintén megvannak a maga
hibai. Mivel csakis Orajta keresztiil hathat, csakis Orajta keresz-
till lathat eredményt a férfi, tehat a néi természetben tudatos-
sa lett 6nzés kihasznalni igyekszik a férfi akaratat. Ks elfa-
jult természetével, meg tisztatalan elveivel, amelyeket ma-
gaéiva tett, amelyeket elfogadott, 6 maga is a legtobbszor
megmasitja azt az akaratot, amely 6t eléresegiteni torek-
szik, és letér rendeltetése utjarél, mert nincs sem ereje, sem
ideje, hogy kivarja az eredményt, amelyet a természettorvény
id6hoz és fordulokhoz kotott.

1# Az életnek a kiils6 burkolata az, amivel a kiilvilaggal érintkeznek a szel-
lemek.



30

Tehat a férfi a pozitivabb, a né pedig az 6rokké valto-
zékony természet. Es minél mesSszebb tavolodnak cl az Istentdl,
az Isten altal a lelkiikbe irt torvénytdl, annal inkébb kifejezi
mindegyik a maga életével ezt a természetet, ugyannyira, hogy
utoljara mar csak mint ellenségek talalkozhatnak egymassal. A
férfi természetében Kkijegecesedik a gog, az o6nzés és a gyiilo-
let, a n6 természetében Kijegecesedik a hazugsag, a testiség,
az anyag felé valé vonzédas. Amikor pedig a kdzos vonalra
érkeznek, azaz amikor ez a két természet Osszetapadni késziil
— mert barha gyilolik is egymast és ellenségekiil allnak is
egymassal szemben, azért ez a két természet mégis vonzza
egymast — akkor a férfiban erésebben domborodik ki az érz¢é-
kiség. Igy a férfi elhajlasa négy oldalrél nagyobb, mint a ndi
szellemé. A férfinak kiizdenie kell az 6nmaga természetével,
azutan kiizdenie kell azzal a kialakult gytilolettel és ellensé-
geskedo érzéssel, amely 6t a néi természettel szemben eltol-
ti, kiizdenie kell a természeti vilaggal és a no6i természet val-
tozékonysagaval és alakoskodasaval. Ez az ellenségeskedés
mindeniitt kidomborodik, igy az egész vildgon elterjedt valla-
sokban ¢és elvekben és az emberek kozott megrogzitett igazsa-
gokban is. Ez mind a természettdrvényt utdnozza és a nét min-
deniitt, ha nem is mint ellenséget, de legalabbis mint alattvalot,
mint rabszolgat, mint a férfi énjének egy jarulékat kezeli. Azért
a né a pogany vallasokban mindeniitt mint zsakmany, mint
préda, mint csak a férfi érzéki természetének Kkielégitésére
szolgalé jarulék szerepel. S mivelhogy ez a gondolat, ez az
elv uralkodik az Osszes pogany vallasokban, azért a nd lelkét
mint alsobb rendi lelket kezeli az az igazsag, az az emberi tor-
vény, amely a kettdt Osszeolvasztja, és ebbdl a kettdbdl a har-
madikat, mint ij eredményt ki akarja hozni.

*
A keleti vallasokban rogzitett férfi-szellemek vilagossagban
vannak ugyan, de nem teljes vildgossagban. A természet vila-
gossagat latjak, azt érzik, mert ellene nem tehetnek semmit. Ez



31

a természet pedig, mint a bukasnak szintén egy oridsi nehez¢-
ke, ott all kettdjik kozott t. 1. a férfi és a néi szellem kozott, s
mig ezt fel nem dolgozzék, addig nem taldlkozhatnak egymas-
sal, és addig nem vehetnek részt abban az 6romben, ami a tes-
tétol megszabadult szellem ujjaébredése, Oonmagara talalasa,
ami egyszersmind az 6 magasabb rendiiségének a tudatat ala-
kitja ki. A keleti vallasokban sokaig élt szellemek, kiilonosen
azok, akik papjai, hirdet6i, vagy barmiféle ilyen eloljaroi és
uttoroi voltak ezeknek a Kkeleti vallasoknak, igen nehezen
jutnak a dualis megismerés allapotaba. Ezt athidalni, ezt
feldolgozni nem akarja egyik sem, igy hogy azt lehet mon-
dani, hogy majdnem Kkizardlag a nére harul ez a nehéz
munka. A n6 pedig — bar a valtozékonysaga el is téritheti 6t
nek a lelkére vald hatasat, éppen mert mozgékonyabb, mert
nem olyan régzitett, hanem a lelkének természete orokké val-
toz6. Orokké kutatd, 6rokké keresd, azaltal, hogy élénkebben
vesz részt az érzelmi életben, az érzéseinek nagyobb és tisztabb
kialakitasara tesz szert azok altal a szenvedések és megaldzta-
tasok altal, amelyekben 6t a pozitiv természeti férfi-elvek ré-
szesitik. igy a né sokkal hamarabb emelkedik felfelé éppen
a megalazottsag és a megtorottség folytan. A gyermekek
vilagrahozasa altal az anyai szereteten keresztiil pedig ne-
mesedik, tisztul a lelki érzése, tehat a férfival valé lelki
érintkezési pont is, amellyel az egészen mélyre esett szelle-
meket a természetnek egymas felé tereld ereje, mintegy a har-
madik teremtmény kialakitasa érdekében egymdashoz hajtja,
barmennyire ellenszegiil ennek egyik is, meg a masik is. Ebben
az allapotban, ebben az idépontban az ennyire mélyen siillyedt
szellemeknél az 0.n. érzékiség a természetnek nagy eggyé tevo,
eggy¢ olvasztd akaratat juttatja kifejezésre a férfi és a né ko-
zott. Hiszen ha ez nem volna, a természetnek mindig djra
meg ujra Kkellene egy-egy vilag alkotasanal megkezdenie a
maga munkajat; nem lehetne egy folytatélagos teremtés,



32

egy folytatolagos javulas lehetésége. Tehat az érzékiséegbol
kibontakozva, az anyai szereteten keresztiil kiemelkedik a nd
lelke a nemesebb, tisztibb érzések vilagdba, és ebbdl a kisu-
garzasbol, a né nemesebb, tisztabb érzésébdl a férfi felé is kép-
zO0dnek vonzo6 sugarak, amelyek a férfi lelkében is érzéseket
keltenek. Ezek nyoman minél tobb érzésvibracié indul meg a
férfi-lélekben, annal inkdbb a tudatdra jut annak, hogy ketten
egyiivé tartoznak, s hogy nekik nem kell és nem szabad elval-
niuk egymastol. Ebbél a kiépiilt érzésbdl fejlodott ki a csa-
ladi élet gondolata, fogalma. Mivel pedig a csaladi élet a
fejlodésnek, a tisztulasnak, a javulasnak az elsé gyokere,
ezentul mar ebben mindketten kozosen apoljak ezt az ér-
zést. I'ng hogy most mar ez a kialakult érzés vezeti ket a
fejlodés vonalan felfelé, egészen addig, ameddig csak az
elfajult természet mindkettének a lelkében Kiilon-kiilon at
nem alakul tiszta, mennyei természetté. Minél haladottabb
egy szellem, annal jobban ¢s tokéletesebben ki van benne fej-
16dve a szeretet a csaladja irant, és hogy ha mar a csalad irant
ki van fejlédve a szeretet, annal tokéletesebben kifejlodik a faj
irant; ha a fajszeretetben mar letette a vizsgat, akkor tovabb fej-
16dik felfelé abban a szeretetben, amely mar az egyetemes vi-
laggal €s az egész teremtett természettel koti 6t Ossze. Tehat a
vilag eljutott erre a felfogasra, és elméletben el is fogadja, hogy
tulajdonképpen miként és hogyan kellene élni. Azonban a lelki
természet még nem fejlodott ki, és azok a csiszolasok, azok a
helyreigazitasok, amelyek ebben a lelkileg felfejlodott korban
IS befejezetleniil allnak el6ttetek, mint magatok is latjatok, sok
hianyt, sok hézagot mutatnak egy-egy életben, amelyet nem
toltott be az az igazsag, amelyet az emberszellem mar elfoga-
dott igazsagnak, de az életét még nem dolgozta at annak meg-
felelden. A keleti férfi soka soka megtartja a nével szemben a
birtoklas joganak elferdiilt gondolatat, ezt az elferdiilt elvet, €s
hurcolja magéval mint valami nehezéket sokszor még azutan
is, amikor mar a tokéletesebb igazsag birtokaban hiszi magat.



33

Krisztus azonban — aki a vilagnak az Igét hozta, s ez-
zel az Igével kiegésziti és kiegyenliti az emberi természetet az
Isten torvénye szerint, és ugyszolvan tokéletessé teszi — Vvé-
delmébe veszi a nét, s egyenld helyre allitja a férfival. Es
mindkettének kiilon-kiilon és egyiittvéve is megadja azt a fej-
16dési lehetdséget és szabadsagot, amely minden teremtett szel-
lemnek jar. Es aki ebben a szabadsagban, ebben az igazsagban
csak nagyjabdl is elvégzi a maga lelkén azt a munkat, hogy
legalabb valamennyire kialakult egyéniséggé valik, s aki hisz
Obenne és keresi Ot, annak a sorsat O a kezébe veszi, és gond-
viselésével ugy egyengeti az utakat. Hogy akik Osszevalok,
azok fejlodésiik utjanak kiilonbozo pontjain érintkezhessenek, s
mozgasaikkal strolhassak egymast lelkileg, és ez altal a strlo-
das altal felfigyeljenek a k6zos rezdiilésre. Hogy ez a rezdiilés
mindegyik szellem félnek tudtara adhassa, hogy 6k tulajdon-
képpen egyiivé tartoznak. Es ha ez az érzés eléggé tiszta, és
azokat az utols6 simitasokat, mint kiegyenlitend6 fel-
adatokat, a sajat lelkén mindegyik felismeri, akkor egy-
masra talalva oriasi valtozason mennek Kkeresztiil: ismét
megkezdhetik a paradicsomi életnek azt az emlékét to-
vabbépiteni a lelkiikben, melyet a folytonosan mélyebbre és
mélyebbre valo siillyedés altal elhalvanyitottak. Es hogyha
ezt a célt a lelkiikben megértik, akkor boldogsagrol boldogsag-
ra, eredményrél eredményre mindig feljebb és feljebb emel-
kednek. Hiszen immar a lelkiiknek egy oriasi nagy hézaga, egy
oriasi hianya ki van toltve annak a természetnek az 6sszeolva-
déasa altal, amely Oket megromlott és elszakadt allapotukban
mind nagyobb és nagyobb biinbe, mind nagyobb és nagyobb
tévelygésbe sodorta.

Az egymasra talalt szellemek lelkében, ha érzelmi harmoénia-
ban vannak, az Isten hangja tisztabban hallatszik. Az Isten aka-
ratat pontosabban megérzik, az Isten Lelkének erejét nagyobb
erdvel és nagyobb aldzatossaggal vonjak magukhoz: egyszoval
egyiitt konnyebben gyozik le a még benniik [évo satani elveket,



34

vagyis a teévelygéseknek azokat az arnyékait, amelyek oket a
boldogtalansagba vonzhatjdk.

Azonban akik ezt onmagukban nem tudjak, vagy csak
nehezen tudjék kialakitani és kénytelenek ujbol és jbol pro-
balkozni nem hozzajuk tartoz6 szellemekkel, akiknek a lelké-
ben nagy eltéréseket kénytelenek tapasztalni, azok mindig ott
allnak a mesgyén, a kisértés szélén, mert sohasem tudjak, mer-
re van a helyes Ut, merre van az igazsag, amelyet kdvessenek.
A lelkiikben kialakulni kezdd szeretet érzése, az engesztelési
vagy a torvényes ut felé, a kiegyenlitédés felé vonzza és hajtja
Oket. Szeretnének harmonidban élni egymaéssal, szeretnének
megértd, békességes életben megpihenni, illetdleg az ¢ faradt
lelkiiket megpihentetni. Azonban mivel nem a sajat lelki feliik-
kel koti 0ssze Oket végzetiik, ez olyan allapotot hoz 1étre, mint
hogyha egy cserépedény kettétort részeibdl nem az dsszetarto-
z0, hanem az 0ssze nem tartozo részeket akarnak Osszeilleszte-
ni. Ez csak még nagyobb hianyokat mutat; az egyik helyen
nagy kialloé szoglet, a masik helyen pedig egy-egy hézag kép-
z6dik, amelyen keresztiil elfolyik a megértés, és a békés egyiit-
tes a meg nem értésnek és félreértésnek martalékava valik.
Mert a satdn minden hézagba beleszoritja a maga gondolatat és
érzését, hogy megzavarja a harmoniat. Tehat tokéletesen har-
monikus hdzassag, tokéletesen boldog szerelmi egyiittes el sem
képzelhet6 azok kozott, akik nem tartoznak Ossze egymassal.
Es mégis a kiegyenlités torvénye ezeket az Gssze nem tartozod
feleket is sokszor Osszekapcsolja egymassal a hibaik, a mu-
lasztasaik révén; sokszor nagy blindk kiegyenlitése és szeretet-
té valo atvaltoztatasa céljabol, sokszor pedig azért, hogy mind-
egyik lélek tanuljon, okuljon, tapasztalatot szerezzen, hogy
még erdsebben ¢letre keljen benne a vagy, hogy keresse, kutas-
sa az 0 lelkéhez tartozo felet. Gyermekeim, ebben a chaoszban
hit nélkiil nem lehet elorehaladni, hanem csak hittel, csak Is-
tenben bizakodva, csak Krisztusra tekintve. Mert Krisztus ott
all mind az egyik, mind a masik el6tt. Krisztus azt mondja



35

mind a férfiban, mind a nében kialakult tévedésekre és hibakra,
hogy mindezeknek el kell mulniuk. A gégnek, az dnzésnek, a
gytloletnek, a haragnak, a hazugsagnak, az érzékiségnek, a
testiségnek, az anyag imadasanak: mindennek el kell mulnia a
1élekbdl. Ugy az egyiknek, mint a masiknak torekednie kell
tehat a sajat természetének megfékezésére és megtisztitasara.

S hogyha ezek a kiilonbozo lelki természetek a sajat
vilagukban semmiképpen meg nem érthetik egymast, de elfe-
ledkezve onmagukrol, elfeledkezve a multrél és azokrol a hi-
bakrol, azokrol a tévedésekrol, amelyeket a blinbeesés alakitott
ki a lelkiikben, lelki tekintetiikkel elmeriilnek a Krisztus altal
megmutatott igaz €s tiszta eszmékben, akkor elhalkul a meg-
mételyezett emberi természet szava. Elfakul az emberi vagyak-
nak és kivansdgoknak a csillogasa, amely az ember lelkén ke-
resztiil a szellemet a maga igazsagdhoz kototte le, s a maga
kialakult elveinek rabszolgajava tette. Es mindegyiknek mint-
egy 0j vilagossag deriil fel a lelki szemei el6tt, s az 6nmaga
megismerésével mindegyik belatja, hogy hibas, tévedd, blinho-
doé és szenvedd lélek, akinek meggyodgyulasa egyediil Isten
kezében van, amit csakis az ¢ szent Fian keresztiil nyujtott ujja-
teremtd, blinbocsatd kegyelem altal tud megszerezni. Akik ezt
igazan belatjak, azok az emberlelkek megérnek arra a fo-
kozatra, amikor az Isten Lelke csakugyan leszall kozéjiik,
hogy kiegyenlitse a folytonossagi hianyokat és betoltse ke-
gyelemmel, hittel, reménységgel, s azzal az alazatossaggal,
amire az emberi léleknek feltétlen sziiksége van. Es akkor a
lelkek ujjasziiletnek, rdismernek egymasra, és ki-ki meglatja a
masikban azt, aki neki van rendelve, akit az 6 lelke keresett.
Ennél tobbet a foldi ember ne kivanjon, és ne varjon; ennél
nagyobbrol ne is almodjék, mert ennél ragyogdbb reménységet
ugysem tud elképzelni a sajat dudljaban sem.

De ameddig a foldi ember erre nem tudott eljutni,
ameddig a lelke nem tudta levetni kiilsd, hibds természetét,
addig legyen bar az ¢ ¢€lettarsa a sajat lelkének elszakadt masik



36

fele, vagy a hozza legkozelebb 4llo szellem, akihez a leglobo-
gobb érzések vonjak 6t: a lelki dsszeolvadéasnak, a boldogsag-
ban val6 elmeriilésnek gatat szab mindkettdjiik hibas természe-
te. Ezt a gatat nem tudja sem az egyik, sem a masik attorni,
vagy foléje emelkedni, csak akkor, ha arra az utra 1épnek, amit
az elébb mutattam, hogy a Krisztus igazsagaban ¢és kegyel-
mében elmeriilve ismerjenek egymasra, mint Isten gyermekére.
Hogyha igy egymasra ismernek, s led6lt a balvany, amelyet a
tévelygés allitott fel, és kett6jiik lelke megtalalta egymast, ak-
kor Isten megaldja, megszenteli, megigazitja és felemeli, meg-
tisztitja és kegyelmébe fogadja Oket. S akkor eldttiik 4ll a vég-
telenség a maga csodaival, hogy annak szemlélésébe meriilve
megtalalhassdk az onmaguk lelkében az egymassal vald kap-
csolatuknak és az Istenhez valo tartozanddsaguknak nagy tit-
kat. Ez a végtelenség, amely eldttiik all, telve van szépségekkel
¢s gyonyoriségekkel a résziikre. De ameddig ezt elnyerhetik,
ameddig ezt magukénak mondhatjak, addig kiizdeniiik kell.
Nem egymassal, nem a vilaggal, nem a teremtéssel, hanem a
maguk természetével, a sajat lelkiik tévelygéseivel, amelyek
oket szétvalasztjak, amelyek oket az osszeolvadastol visszatart-
Jjak.
*

A Keleti ember altalaban egy nagy tévedésbe szokott bele-
esni, amikor azt gondolja, hogy a lelkében a néhoz valo tar-
tozandosagot megolte, és ha valamiképpen az érzékiség
béklydjabol kiszabaditotta az egyik labat, akkor mar urava
lett 6nmaganak és az egész alsobb rendii természetnek.
Nagyrészt igy vannak a ti szerzeteseitek is. Ez okozza a ké-
sObbiekben a nagy csalddasokkal telehintett haladési ton a
faradtsagig tartdo zarandoklast. Az emberi nagyot akaras, az
emberi talemelkedettség teszi ezt, mert az ember nem tudja,
hogy ki 6, mivel kiizd, kivel kiizd; azt sem tudja, hogy mi ellen
kell kiizdenie, s azt sem, hogyan kiizdjon. A legkisebb ered-
mény megszeéditi, €s a vildg urdnak képzeli magat. Pedig talan



37

éppen akkor érik meg a lelke egy olyan csalédéasra, amely 6t
Osszetdri és minden szamitdsatol, minden reménységétdl meg-
fosztja. Az ember nem tud belehelyezkedni az isteni gon-
dolatba, az isteni akaratba. Még azok az emberek is csak alig-
alig tudnak belehelyezkedni, akik el6tt ott all az Isten Igéje.
Annal kevésbé tudhat a keleti ember, akinek minden igaz-
saga, minden vezeté vilagossaga csak addig érhet el, amed-
dig az emberszellem fel tud emelkedni a kovetkeztetésekkel
¢s azokkal az igazsagokkal, amelyeket abbol a vilagbdl hozhat
le, amelybe a testét otthagyd emberszellem emelkedni képes.
Jollehet uralja az alsobb renda vilagot, uralja az asztralvilagot,
sOt uralhatja még a magasabb vilagot: a mentalis és részben a
kauzalis vilagot is, azon feliil azonban mar nincsen bejarata a
szellemvilagba, amely a maga szellemi torvényével elzart terii-
let, ahova mar nem juthat be. S mivelhogy ezeket a torvényeket
tisztan és vilagosan nem ismeri és nem is ismerheti, tehat ki-
alakitja, kiszinezi a képzeletével, amihez azonban a festéket a
foldbol, a f6ldi ember gondolatabol és érzésébdl veszi. S mi-
velhogy a f61dbdl veszi, az nem mentes a tévedésektdl.

Azért a legnagyobb torvény a szeretet torvénye. De akik
megtartoztatjak magukat azért, mert az Istennek akarnak mun-
kalkodni, jol teszik, mert hiszen jobb, szebb és igazabb a tiszta-
sag megtartasa, hogyha a szeretetnek a csaladi életben elérhetd
fejlédése nem all aranyban azokkal a munkakkal, amelyeket a
foldi ember el akar, vagy el vél végezhetni. Mert hogyha nem a
szeretet a csaladi élet Osszekotd kapcsa, hogyha nem a lelki
0sszeolvadas és a kiegyenlitédés a cél, hogyha nem a sze-
retetben valo kiegyenlitodést és a léleknek puha, meleg pihend
otthont nyujto alkalom az az egyiittes, az a kapcsolat, amelyet
az ember a hdzassag daltal teremt maganak, akkor sokkal jobb,
hogyha az ember dnmegtartéztaté életet él. Es nem fertdzteti
meg magdt az érzékiséggel, amely sem nyugtot, sem békét, sem
a fejlodeés lehetoségét nem biztOsitja szamara. Tehat akik mar
az atlagos szinvonalon feliilemelkedtek, s a magasabb vilagok



38

igazsaganak szintjére érkeztek, és a maguk lelkének kincseit
akarjak széthinteni, amely kincsek olyan értékiiek, hogy nem-
csak egy csalddnak, egypdr embernek, hanem talan egy na-
gyobb csoportnak a megvilagitasara, vezetésére és tisztitisdara
alkalmasak: azok szamadra a hazassdg mdr nem mint célt betol-
t0 eszkoz, hanem inkabb mint akadaly all a lélek elott. Mert
akik onmagukat felaldozzak, azoknak tobb gyermekiik van, tobb
neveltjiik van, akiknek a gondjat hordozniuk kell, mint akik
sziiltek, mint akik csalddot tartanak fenn. Krisztusnak az egész
emberiség a csaladja. Es akiken az Isten valami nagyot akart
miivelni, azoknak az életében ritkdn latjatok meg a csaladi élet
kotelékéhez vald hozzatapadast.

Azonban ebbdl sem lehet és nem szabad az embernek
dogmat és leszegezett igazsagot kialakitania a maga szamara,
mert vannak, akik nagyot, szépet és igazat cselekedtek, s talan
éppen a noi lélek behatdsa alatt tudta a férfi azt megvalositani,
mert dnmagéaban gyenge lett volna rd és igy sziiksége volt egy
tamaszra, sziiksége volt egy erdsitd forrasra, ahova a lelke ido-
rél-idére megtérjen pihenni. S vannak, akiknek a csaldd az 6
nagy munkajuk mellett nyugalmat és pihenést, tidiilést jelent.
Ezek olyan szellemek, akik egy csoportban igyekeznek tomo-
riteni a maguk szeretetét, hogy onnan azutan tobbeknek legyen
mit Kivinniiik az ¢€letbe, és hogy legyen egy fluid, amibdl ké-
sObb érdemesebb, nagyobb munkat végzd szellemek merithes-
senek, vagyis benne testet olthessenek. Vannak azonban, akik-
nek ez nem sziikséges, akik megalljak 6nmagukban is a helyii-
ket az élet vihardban. Tehat nem az a fontos, hogyan él vala-
ki: hazassagban-e vagy anélkiil, hanem az a fontos, hogy
akar hazassagban, akar anélkiil ¢l az ember, betoltse az
Isten torvényét, az Isten akaratat, amely mindenkor: a sze-
retet. Ameddig az ember a f61don €l és nem érintkezik masok-
kal, nem méri 6ssze az 0 lelki eredményeit mas lelkek eredmé-
nyeivel, addig nem tudja mit ér 6. Hiszen vannak nagy prédika-
torok, akik az igazsadgot elméletileg a legszebb formaba 6lt6z-



39

tetve, a legmegnyerébben tudjak prédikalni, azonban mint em-
berek a kdrnyezetiikre nézve elviselhetetlenek. Vannak, akik
nagyot cselekszenek, az emberiség szamara {idvos dolgokat
hoznak 1étre, és sokan aldjak is a neviiket kint a vilagban, de a
kozeli hozzatartozoik alig birjak elviselni a zsarnoksagukat.

Az ilyen dolog mindig a léleknek egyoldalu fejlettségét
¢és egyidejlileg a masik oldal elhanyagolt voltat jelenti. Tehat
ha valaki boldog akar lenni, s ha valaki igazan hasznalni
akar a vilagnak, embertarsainak és szellemtarsainak, an-
nak legelsosorban az 6 legkozelebbi hozzatartozdéinak kell
hasznalnia; az 6 emberi természetét kell aszerint idomitania,
mint ahogyan a vérengzd vadallatokat is kell¢ idomitassal min-
denhez hozza lehet szoktatni, mig ellenben egy kozonséges
hazi macskanak, vagy egy hazo6rz6 ebnek nem lehet hasznat
venni, ha az vad természetii. Ezzel azt akarom mondani, hogy
legyen bar valaki rossz, elhanyagolt, fejletlen természettel kiiz-
do, de hogyha igyekszik ezt a fejletlen természetet az 6 felsdbb
rendt énjével legylirni és az Isten igazsagaval telitve dolgozni
onmagan, az, még ha vérengzd, vad természete van is, a termé-
szetét elviselhetdve, szolgdlatkésszé, hasznossa teheti a korii-
16tte 1évok és az egész vilag szamara. Azonban legyen valaki-
ben csak egy kevés hiba — ami t. 1. deldtte kevésnek tiinik fel
— ¢és legyen jambor természetli, igazsagokkal megtelitett, de
csak egy Kicsiny tévelygés legyen benne, amelyen nem hajlan-
do valtoztatni: maris elviselhetetlenné valhat a kozeli hozzatar-
tozoi részére, még ha a legszebb eszmékkel és torekvésekkel
van is eltelve, de oGnmagat nem tudja, és nem akarja megalazni,
hanem a sajat onzésének ¢€s tévelygésének mindig szabad teret
igyekszik biztositani.

Tehat ki cselekszik nagyobbat: az-¢ aki az 6 — mond-
Juk — vad természetét szelid komondor-természetté igyekszik
megtorni az idomitas segitségével, vagy pedig az, aki eredeti-
leg szelid komondor hivatasat betoltd természetével vadallatta
valik?! Kétségteleniil az elbbi. Es az végez tokéletes munkat,



40

aki mind kiviil, mind beliil elvégzi a maga kotelezettségét és
nem hagy maga utan sem fajdalmat, sem betdltetlen hézagokat,
amelyeket a tévelygés hozott 1étre a lelkében. Lehetnek lang-
elmék; zsenialitasuk az egek magassdgaig érhet, de ha a szere-
tet nem tolti be a lelkiiket, s amerre a lelkiik titani megmozdu-
lasaval elszaguldnak, maguk utan csak pusztulast hagynak hat-
ra: hiaba volt a fény, amelyet maguk utan hagytak, az a fény a
haladasuk utjan csak pusztulasra vilagit rea és az a pusztulas
még akkor is csak pusztulds az igazsag vilagossagandl szemlél-
ve, ha fényiik a fél égboltozatot beragyogta is. Az ember a
kicsinyben, a kozelfekvoben toltse be mindazt, ami rabiza-
tott; és ha még marad a lelkében felesleg, amit szétszorhat a
vilagba, szorja szét és boldogitsa vele a vilagot, de elsdsor-
ban azokat, akik hozza legkézelebb vannak. gy magatol
értetddik, hogy a férfinak elsésorban a nét minden tekintetben
magahoz kell emelnie, koriil kell vennie a szeretetével, a vé-
delmével, hogy ne érezze annak hidnyat. Azutan abba a szere-
tetbe, amelyet a kotelesség kitagit, bele kell foglalnia a gyer-
mekeket is; velikk szemben is mindent el kell végeznie. Ezen-
kiviil az embernek be kell toltenie a kotelezettségét a barataival
és az ismerdseivel szemben, s6t be kell toltenie Isten torvénye
szerint még az ellenségeivel szemben is. Mert hiszen a rossz a
rosszat meg nem védheti, mivel a két rossz érintkezésébdl csak
egy harmadik rossz keletkezhetik, ami addig még nem volt.
Két szeretetnek az érintkezésébdl, mint eredmény, egy maga-
sabb rendi szeretet keletkezik, mig két rossznak az érintkezé-
sébol csak gonoszsag keletkezik. Igy tehat Isten kezében a
rossz nem valami kiegyenlité faktor, mint ahogyan azt egyik-
masik spiritista tévesen magyarazza, mert Istennek nincsen
sziiksége arra, hogy a rosszat a rosszal biintesse, hogy a
rossz jova legyen. Istennek nincs sziiksége fegyverekre, ha-
borura, nincs sziiksége azokra a gonosz eredményekre,
amelyek a rossz nyoman fakadnak. A rossz 6nmagat biinte-
ti a folytonos elfajulas altal. Hogyha Isten a rosszat mégis



41

jora forditja, az csak azok szamara hoz végeredményben
jot, akik Istenben bizakodva hordozzak el a rosszat minden
kovetkezményével egyiitt. igy fakadhat a rosszbol aldas a hit
altal és a békességes tiirés altal. De a rossz dnmagaban véve
semmi jo munkat nem végez, mert ha a rossz j6 munkat végez-
hetne, akkor meg lenne a létjogosultsaga és helye a joval
szemben. De mivel a rossznak nincs 1étjogosultsaga, tehat Isten
a rosszat mindaddig elveti, ameddig néminemi jo eredményt
nem hoz ki 6nmagabol.

Isten aldasat adja a rosszban és hamissadgban elmeriilt
emberek vilagara és megadja nekik, amit kérnek, és amit az 6
kegyelmébdl jonak lat. Hogy azt a rossz eltulajdonitja, és a
jotol elveszi, az az ember hibdja és biine. Nem mintha az Isten
a rossznak ezt megadna, mert nincsen semmi, ami a rosszat
megilletné, csak az, ami az 6 rosszassaganak a kovetkezmeénye.
Ami aldast Isten ad a foldre, azt mind a jonak adja az O ke-
gyelmébdl és azoknak, akik javulni akarnak. Hogyha csak egy
kicsiny joakarat, csak egy kicsiny jora valo hajlandosag ébred
is az emberi lélekben, Isten sok joval megadldja azt, ugyannyira,
hogy az emberi lélek nem is almodhatja meg azoknak az ajan-
dékoknak a sokasagat, amelyekkel Isten ot csak egy foldi életen
keresztiil is elhalmozza. igy tehat az emberi 1élek minden j6
felé valo megmozdulasat, minden igaz felé valo vagyodasat
szamon tartja a kegyelem Istene. Es ha valaki megbanva
biineit szakitani akar veliik, megadja az Isten a megprobal-
tatasokat, az iitkozéseket, hogy a lélek a maga szandékait, a
maga eltokéléseit, mint valosagot, mint igazsagot hozhassa
at magaval eredményképpen a szellemvilagba. De megadja
az dldasait is, hogy a lélek ne legyen kénytelen szegényen és
nyomorultan megtérni, hogyha nem Sikeriilt a préobat mindig
mindenben tokéletesen megallania. Azért tehat amit az ember
élvez, az nem érdem, és a rossz, amit elszenved, nem kovetkez-
meény, nem biinhddés, nem biintetés, hanem mind az Isten ajan-
déka, ha pedig az Isten valamit jonak ad, azaz segitségiil a ti



42

foldi életetekben, azt ne talaljatok rossznak, mert amit az
Isten megtisztitott és megigazitott, azt az ember nem itél-
heti meg az 6 tudatlansagaval, az 6 sotétségével.

2. A hasonlé lelki természetek osszetartozandésa-
garol. (**)
Az egyszeriiség sziikségessége. — A lelkeket 6sszekotd titkok. — A jelen
korszak vezet6 elve. — Az egymasra-talalas boldogsaga.

Nincsen arra sziiksége a léleknek, hogy mint ember
sokat tudjon, és emberi értelmével kutassa a végtelent: egy-
szeri bolcsességre van sziiksége, amellyel a 1élek érzi meg
az Isten kozelségét azokban az igazsagokban, amelyekkel
taplalkozik. Minél inkabb fel tudja bontani a 1élek, és minél
inkdbb fel tudja hasznalni ezeket az igazsidgokat az 6 emberi
¢életében, annal kozelebb van ahhoz a célhoz, amelyet az ¢ ter-
mészetes ¢letében maga elé tlizott. Ez a sz0, hogy ,.természetes
¢let”, itt nem a foldi életet jelenti, hanem az 6 benso természe-
téhez legkdzelebb esd célt. Mert hiaba akar valaki egy t6le igen
tavol eso célt ugyszolvan folyton a szeme el6tt tartani; ha nem
tud 6onmaga koriil, a maga természetében dolgozni és nem tudja
Oonmaga koriil a sajat lelke szamara a taplalo er6ket Osszeszed-
ni, akkor nem tud egy 1épést sem tenni a tavoli cél felé. Tehat a
lélek mindig a sajat természetéhez viszonyitva keresi meg azo-
kat az allomasokat, amelyeket mint célt tliz maga elé. Hidba
mondja, ¢és hiaba mutatja meg valaki annak a 1éleknek azt a
tavol esd igen ragyogo igazsagot, ha azt sem feldolgozni, sem
magaéva tenni nem tudja, st még csak mozdulatokat sem tud
tenni érte, mert gyenge, faradt, erdtlen. Tehat hiaba vagyik
olyan utan, amit elérnie nem lehet. Es éppen, mert azokat a
tavol eso igazsagokat én az ember lelkéhez felbontva kozel
igyekszem hozni, azért taldlja meg benniik az emberi 1élek, aki
egyszerliségre és igazsagra torekszik, azokat az 6romoket, ame-
lyek 6t taplaljak, és er6hoz segitik, mert ugy érzi, hogy koze-
lebb jutott a célhoz. Mindamellett, amikor az elsé allomast el-



43

érte, ezeket az énaltalam megmutatott igazsagokat még mindig
nem dobhatja félre, s6t még a masodik, harmadik, 6todik, tize-
dik allomdasnal sem, mert az elért allomasokrol visszatekintve,
mindig bensdbb, értékesebb, ragyogobb igazsdgokat fog ben-
niik talalni, amelyeket ismét csak el kell érnie. En igyekszem
az ember lelki vilagahoz kozelebb hozni azokat a tavoli igazsa-
gokat, amelyeket csak azok értenek meg, aki mar magukban
elvégezték a munkajukat; de foképp azokért dolgozom, akik
még csak alig-alig, hogy meglattak, hogy nekik dolgozniuk és
tanulniuk kell, hogy ezek is hasznalhassak, és a magukéiva
tehessék azokat a nagy és ragyogo isteni igazsagokat.
*

Minden egyéni lélek mas és mas gondolatokat hordoz ma-
gaban, amit az Isten a teremtés pillanataban az 6 lényébe
elhelyezett. Ez a gondolat alkotja az 6 szellemi és lelki ter-
meészetét. Akiknek a lelkében egymdshoz kozel esé gondolatok
vannak elhelyezve, azok vonzédnak egymdshoz és szeretik egy-
mas tarsasagat. Mert még ha nem is fejezodott be teljesen,
csak valamennyire megindult benniik az a fejlédés, amely le-
bontogatja a I¢élekrdl a tévedés folytan rarakddott leplet és ar-
nyékot arr6l a gondolatcsirardl, amelyet tokéletességre kell
vinnie ¢€s valdsagga tennie a l¢leknek, az ilyen lelkek mar az
els6 talalkozasnal, az elsd pillanat alatt megérzik, hogy valami
kimondhatatlan titok kéti dket dssze lélekben. Amely vonzas-
nak még akkor sem tudnak ellenallni, hogyha az 6 elfordult és
elfajult természetiiknél fogva gyilolik is egymast. Ha nem is
tudnak megegyezni, ha nagy differenciak tamadnak is kozot-
tilkk, annyira, hogy az ilyen eltérések kovetkeztében szétszorja
Oket az a villamos aram, amely id6rdl-idére tiizes kistilésekkel
arasztja el a lelkiiket, ugy hogy nem képesek egyiitt maradni.
Amikor azonban a 1¢lek megcsendesedik, és az indulatok meg-
pihennek, Gjra meg Gjra érzi az ember megcsendiilni magaban
azt a vagyat, amely bizonyos emberekhez, bizonyos lelkekhez
flizi 6t.



44

Tulajdonképpen ez az a vagy, ez az az osszekottetés, amely
népeket, nemzeteket, fajokat, csaladokat is egymashoz kot.
Ez az a kételék, amelyben jonnek, sziiletnek, meghalnak; idok
multaval ismét szétszorodnak, mds nemzetiségekbe, mds fajok-
ba viszi oket a testoltés torvenye, de a léleknek a vonzodasa
ismét csak osszehozza 6ket. Nem az egyénnek az egyénhez vald
vonzodasa, hanem a lélek 1ényegébe elhelyezett gondolatnak a
masik gondolathoz valé kapcsolédasa az, ami Gjra meg ujra
Osszetapasztja 6ket. Ez még a szférakban sem respektalja azo-
kat az elhataroltsagokat, azokat a fokozatokat, amelyek ott all-
nak szellem és szellem kozott. Ez az a hatalmas erd, amely
egyes alkalmakkor, amikor kozel esnek egymashoz, a szeretet-
nek felbonthatatlan titokzatossagaval soha szét nem szakithatd
kotelékeket fon a lelkek kozott. Ennek a szeretetnek az ereje
kényszeriti a boldog ragyogasban €16 szellemeket arra, hogy az
6 lelki rokonsagukhoz tartozokért munkat vallaljanak ugy az
alacsony szféradkban, mint a fizikai vildgban, a f61don.

Meg van hatarozva, hogy bizonyos korszakban bi-
zonyos gondolatformakba rogzitett lelki csoportoknak cél-
hoz kell érniiik. Ezt nevezhetném eleve elrendeltségnek.
Ebben az egész korszakban azok vannak életbe szdélitva,
akik ennek a korszaknak vilagfejleszto vezeto elvét képvise-
lik. A mostani korszak vezeté elve a krisztusi eszme. Tehat akik
eleve elrendeltségiiknél fogva a krisztusi eszmére elhivattak,
akiknek a lelkében az Istennek ez a gondolata kiteljesedhetik,
azok egyet képeznek, s Isten megnyujtia a kegyelem idejét,
hogy ezek az eleve elrendelt szellemek elkésziilhessenek. Es
megroviditi a szenvedések és probak idejét, hogy ezek az eleve
elrendelt lelkek el ne fogyatkozzanak, hanem odaérhessenek,
ahova az er0sek, az értelmesek jutnak, akik az 6 lelkiik bol-
csességével annak idején fel tudtak fogni, meg tudtak érteni az
Isten akaratat. Mert nem az a bolcs, aki a foldi tudomanyokban,
a hiabavalokban nagyot ér el; nem az a bélcs, aki a foldi bol-
cseletet onmagabdl kihozza és konyveket ir az 6 esetleg téves



45

elgondolasa szerint. Hanem az az egyszeri lélek, aki keresi
és kutatja az értelmével a célt, amiért életre hivatott. Aki
ezt keresi és kutatja, az mihamarabb rajon, hogy minden
mas felesleges, minden mas csak keret az emberi életben;
egy a sziikséges, hogy a teremtett szellem megtalalja Te-
remtdjét, vele dsszekapcsolodjék, hogy megindulhasson az 6
igazi fejlodése. Ezek a bolcsek megtalalhatok azok kozott is,
akik semmiféle irast nem ismernek, mert ez a bolcsesség a
léleknek lesziirt tudomanyos tapasztalata. Ez a bolcsesség
elvezeti az ember lelkét a titkok megismerésére; ezzel a bol-
csességgel olyan homaly oszlik fel el6tte, olyan titkokat ismer
fol, amelyeket az emberi tuddsok, az emberi bolcsek képtele-
nek magukéiva tenni, hogy bel6liik a maguk személyének di-
csOséget szerezhessenek.
*

Ti latjatok, hogy én ezeket az egyszeri lelkeket keresem, akik
egyszertiségiikben bolcsek, mert ezek el vannak hiva az tidvos-
ségre. Akik pedig tudosok, akik emberileg bolcsek, azokat
nem hivom, mert az 6 bensé lelki vilagukban sokkal tobb
az, ami ellene mond a jonak és igaznak, mint amennyit le
lehetne donteni azokkal az eszkozokkel, amelyek ezekben
az utols6 idokben az ember megmentésére adattak. A szere-
tet az, ami Osszekoti a lelkeket évezredeken keresztiil, s nem
engedi Oket messze eltévedni egymastol a szférakban sem,
mert ha masképp nem, aldozatok aran igyekszik felemelni
egyik a masikat. Ezek a folemelések mindig nagy 6romot, nagy
boldogsagot okoznak azokban a csoportokban, amely csopor-
tok mar megismerték egymast, amely csoportok mar megtalal-
tak egymas lelkében azokat a kiegészitd gondolatokat, ame-
lyekre sziikségiik van, hogy boldogok lehessenek. Mert egy-
masra talalni az az égi titokzatos iidvosség és boldogsag,
amelyet Isten a résziinkre, mint beteljesiilést fenntartott,
amikor egymas lelkében elolvashatjuk az Istennek hozzank
kiildott kiegészito iizenetét. S amikor megérezziik ebben az



46

Osszetartozandosagban, az Istennek ebben a hozzank kiildott
iizenetében, a benniink kiformalodott isteniségben, hogy 6 az,
aki benniink van, és veliink lakik; 6 az, aki mindenben minden,
akkor teljesedik ki az a nagy és titokzatos igéret, amely kezdet-
t6] fogva hajtott, vonzott benniinket minden elesésen, karhoza-
ton, szenvedésen és boldogsagkeresésen keresztiil d6felé, az
Isten felé. Mert hiszen, testvéreim, lathatjatok magatokban, eb-
ben a joban szegény életben is, hogy milyen egyediil érzitek
magatokat olyan lelkek csoportjai kozott, akiknek vagyai, gon-
dolatai, torekvései a tiéitektol messze esnek, akik mas iranyban
keresik a boldogsagot, mint amely irdnyban ti vélitek azt felta-
lalhatni. Ugy érzitek, mintha minden ellenetek eskiidnék, mint-
ha minden valami mésik vilag természetét bontana ki koriilotte-
tek minden egyes gondolattal, minden hanggal; és magatokra
hagyatva érezni vélitek az Istentdl vald elvetettségnek nehéz
fajdalmat. Milyen enyhiiletet, milyen boldogsagot jelent ilyen
koriilmeények kozott csak két lélek kozos gondolata, kozos vagya
és torekvése is, ha ezt egymdssal megoszthatjak! Mindjart nem
érzitek magatokat Istentdl elvetve. Hat még amikor tobben ta-
lalkoztok egy gondolatban, vagyban, torekvésben és célban!
Mikor igy egymasnak oriiltok, akkor megértitek, hogy milyen
nagy igazsagot mondott az Ur, amikor azt mondotta, hogy
., Ami kor ketten, vagy harman dsszegyiiltok az én nevemben, én
veletek vagyok ”. Mert valoban, ha ketten Istent egyforma vag--
gyal, és egyforman igaz 1élekkel keresik, és mindketten levetik
magukrdl az emberi tévelygés ruhdjat, az emberi gégot €s hia-
sagot, s kinyitjdk egymas el6tt a lelkiiket, és egészen megértik
egymast, akkor a békességnek, az 6romnek a lelke, az Isten
igazsadganak vildgossaga, mintegy a Szentlélek ajandéka, meg-
all kozottik. Es gyonyorkodteti oket azokban a mennyei ki-
csiny szikrdkban, amelyeket a lelkiikk egymas érzésében és
gondolataban felfedez. Ezért ti, akik egy célban vagytok elhi-
vatva, hogy abban munkalkodjatok, akik megértitek egymas
lelkének a vagyat, torekvését, gondolatat, akik egymas elott



47

levetitek a kiilsé ember tettetd ruhajat, még akkor sem tudnatok
egymast tartdsan nélkiilozni, ha kdzottetek mint emberek ko-
z0tt nézeteltérések és megbotlasok, vagy ehhez hasonld zava-
rok tamadnanak. Visszasirna a lelketek a megértésnek azt a
pillanatat, amikor a lelketek egymasra talalt, és az Isten Lelkét
érezte kozottetek szétsugarozni.

Akiket az Isten Lelke az 6 vilagossagaval és szeretetével
igy dtfogott, azoknak eggyé kell lenniiik még akkor is, ha egy
idore szétszorna oket a biin és félreértés szelleme. Egymasra
talalnanak a szféraban, egymdsra talalnanak egy mdasik élet-
ben, mert a lélek vonzastérvényét nem gyozheti le az anyag
hatalma. Aki pedig nem kozétek valo, akit még az 6 tévely-
gése, az 0 lelki természetének bonyolultsaga és elfliggdnyozott
volta elvalaszt tdletek, az ugyis lemarad, az ugyis eltavolodik
téletek, ha mégugy sajndljatok is 6t. Azért mondom, hogy
mindegyik l¢lek mas és mads, és az 6 természetének is mas a
forméja a bukottsdg, az elferdiilt irdnyok kovetkeztében, az
¢leteknek hossza soran felszedett téveszmék, félreértések ko-
vetkeztében. Ti szenvedhettek mindezektdl és szenvedhettek
egymastol is azok miatt a tokéletlenségek miatt, amelyek még a
lelketekben lecsiszolasra és megsemmisitésre varnak, de a sze-
retetnek, az Isten felé vald vagyodasnak ereje elvalaszthatatla-
nul 6sszekot benneteket. Es akik egy gondolatban, egy érzés-
ben talalkoztak Ossze, amely gondolat és érzés Istentdl valo,
amelyben tehdt meg nem csalatkozhatnak, amely vagyak a
megvalosulaskor kiabrandulast nem teremhetnek, mert hiszen
az orokkévaloba kapcsolddtak bele: azoknak nem lehet és nem
szabad elvalniuk, mert 1élekben nem is valhatnak el. Akada-
lyok vannak? Gyézzétek le! Utkdzések vannak? Ha vannak,
bizonyéra a l¢leknek vannak kiéllé szogletei, amelyek az iitko-
zéseket eredményezik. Tekintsetek szét a bens6tokben, a kiilso
¢letetekben, a szokasaitokban, és fel fogjatok ismerni azokat a
kiallo szogleteket, amelyeket le kell csiszolnotok, hogy ne csak
Iélekben és szellemben simuljanak Gssze az érzéseitek €s to-



48

rekvéseitek, hanem a kiilsot a belsével harmoéniaba hozzatok.
Ezt ismerjétek a ti kotelességeteknek, a ti feladatotoknak a fol-
don!

3. A né és a férfi szerepe a fejlédésben. (**)
A n6 elfogadd hivatasa. — A szellemek befolyasa. — Az alomélet és a napi
tudat. — A nd érzelmi, a férfi értelmi 1ény. — Az anyasag oriasi lelki fej-
lesztd hatasa. — A férfi elhibazott torekvései a nével szemben. — A hiitlen-
ség oka. — Amikor a lélek veszi at a vezetd szerepet. — Az egyéniség ki-
bontakozasa. — A harmoniaban vald egyesiilés. — A teljes felszabadulas.
— Az anya magasztos hivatasa.

A nd a finomabb, a konnyebben befolyasolhato, la-
gyabb, ¢s inkabb az érzés, mint az értelem hatdsa alatt 4llo
lény. Ennek azért kell igy lennie, mert a nd lelki er6i azok az
alkalmas mozgat6 fluidok a fejlédés és haladas kezében, ame-
lyekbe az isteni torvény, az isteni gondolat, mint természetbe,
belenyomja a maga formait. Hogy ezekbe a formakban ontve
mindazok a fluidok, mindazok az erdk uj alakban jelenhesse-
nek meg, s mindig egy fokkal jobb, tisztabb, igazabb, a célhoz
jobban kozeledd formak sziilessenek a lelki vilagban, és hogy
ezen a folyékony és konnyen felhasznalhato fluidon keresztiil
az egész emberi természet mindig jobb, mindig tisztabb és iga-
zabb felfogashoz jusson. Ennek azért kell igy lennie, mert
hogyha a né értelmi erék tekintetében magasabban allana a
férfi eroinél és kénytelen volna a vilag rendezését 6 maga
végezni, akkor elvonna a figyelmét a bensébb, mélyebb,
boldogitébb erék atvételétdl és fejlesztésétél. Hasonlat alak-
jaban azt mondhatnam, hogy a ndi eréknek a természet rendje
szerint ugy kell élniilik, hogy a kiilsé er6k, azaz a férfi eréi az
egyes csaladokban a kiilsé kérget képezzEek, a nd erdi pedig a
bensd életet képviseljék, amely ¢l, mozog, folyton hatasokat
fogad el és bocsat ki magabol. S hogy ez a finom bensé érzé-
keny erdtartalom meg legyen védve a durva kiilsé hatasoktol,
hogy ez a lelki vilag érintetlen maradjon és Uigyszolvan ossze-
kapcsolo lehetéség legyen az Istennel és a magasabb rendi



49

élettel. Mert nem a férfi fogad, a n6 fogad, azaz a né ter-
mészete csoportositja a fluidokat, az erdket; az 6 természete
fogadja el azokat a fluidburkokat, amelyekben a szellem meg-
testesiil. Az 6 természete az, amely redinyomja a bélyegét, a
maga elgondolasat, és érzésvilagat arra a fluidburokra, amely
az Ujonnan sziiletendé magzatot magaba fogadja; az 6 lelki
természete az, amely iranyt szab annak a fejlédésnek, amely az
altala sziiletendére var. A lathatatlan vilagban éltek, ott iddz-
tok, ott is ténykedtek életeteknek minden percében és pillana-
taban; és azok a fluid orvénylések, amelyeket az érzéseitek
létrehoznak, szellemileg vagy folemelnek benneteket az ér-
zéseknek egy magasabb vilagaba, vagy lestjtanak az alacso-
nyabb vilagba. Ugyanannak a szféranak, ugyanannak a fluidré-
tegnek egy mas, nektek talan éppen nem rokonszenves rétegé-
be iranyithatnak, annyira, hogy pillanatnyilag ugyanolyan flui-
dokat vonzhattok magatokhoz, amilyen hangulatban vagytok és
¢ltek.

Magatok is észrevehetitek — amennyit nagy nehezen
észrevenni tudtok — hogy sokszor napokig bizonyos szellemek
kozelsége hat reatok, amely hatas alol nem tudjatok kivonni
magatokat. Sokszor pedig gy érzitek, mintha simdn siklandatok
elore; azok a dolgok, amelyek maskor talan nagy titkozéseket
valtottak volna ki beldletek, érintetleniil hagynak benneteket,
mert egy magasabb vilag befolyasa a lelketekre kellemesen,
békitdleg, engeszteldleg hat, és az alsobb rendi befolyasok
elvesztik a hatasukat, mert érzelmileg feliilemelkedtetek azo-
kon a hatasokon, amelyek benneteket banthatnanak. Nem min-
dig a kiilsd ember j6 vagy rossz €rzése szabja azt meg, hogy a
lélek a lathatatlan vilagban milyen allapotban él, milyen flui-
dok kozott van. Legtobbnyire az alomban torténik meg, hogy a
lélek elkonyveli az eseményeket magaban, elkonyveli a maga
tapasztalatait. Ilyenkor multta valik a jelen, és amikor az dlom
utan felébredtek, egészen masképpen biraljatok meg, amit el-
terveztetek, amit gondoltatok, s6t még amit éreztetek is. Ez



50

onnan van, hogy a I¢lek az alom ideje alatt szabadda valva, a
lathatatlanban elrendezte, és a sajat érzésvilagaban kiegyenli-
tette azokat a hatasokat, amelyeket a foldi életben szerzett.
Azért ilyenkor gyakran sokkal nyugodtabban gondoltok olyan
dolgokra, olyan tervekre, mint az elalvas el6tt. Sokszor pedig
még izgatobban hat az ébredés utan bizonyos régebbi ok, mert
az okozat, amit a lélekben kivaltott, a 1éleknek egy érzéke-
nyebb pontjaban helyezkedett el és ez kihat a napi tudatra és
benne sok mas mellékes gondolat és érzés fellazadasat hozza
létre.

Mivel pedig a n6 a maga finomabb fluidjaival — azt
mondhatnam, hogy folyékonyabb erdivel — sokkal inkabb ki
van téve ezeknek a lathatatlan vilagbdl jovo befolydsoknak,
ennélfogva érzékenyebbé valik a kiilsd vilag befolyasaval
szemben is. A nd inkabb lelki, mint a férfi. A férfinak lasstibb
hatasfelvevd er6i vannak, de viszont tartosabbak; a hatasokat
kibocsato természete is lassubb; ez az, amit ugy szoktatok kife-
jezni, hogy meggondoltabb, tehat pontosabb is. Nem mondom,
hogy helyesebb, hanem sokszor céliranyosabb. Azonban mi-
velhogy a férfi is meg a nd is bukott szellem, ¢s mivel mind a
kettonek a természete el van valtozva, ennélfogva mind a nd,
mind a férfi helytelen utakon halad, helytelen irdnybol szed fel
tapasztalatokat, igy inkabb elmarasztalo a természetiik, mint
elérevive. De mivel — mint mondtam — a n6 érzékenyebb, és
mivelhogy a természet Orajta keresztiil és benne ténykedik az
anyasag nagy tevékenységével — ¢éberebb az érzésvilaga, és
akarva, nem akarva a jobbhoz, az igazabbhoz kéti 6t ez a ter-
mészet. igy sokszor, ha fejletlenebb is az értelme, az érzésével
igyekszik poétolni a hianyt. Vannak azonban olyan esetek —
mert hiszen a valtozatok oOriasiak még az egészen magas vila-
gokban is, annal inkdbb itt a leesett szellemek kozott, ahol sok
az arny€k és kevés a fény — amikor a nd az értelmével is he-
lyesebben fogja fel azt a gondolatot, amelyet iranyitéul kell
elfogadni.



51

Mert a nék szamara az anyasag hatalmas elorevivo €s
felemeld lehetéség, onmagat fosztja meg az a ndi szellem a
haladastol és az azzal egyiitt jard, 1épésrol 1épésre elérhetd bol-
dogsagtol, aki kivonja magat ez aldl a természetes kotelesség
alol. De ugyanez a lehetoség a férfi haladasat is nagyban
eloresegiti, ha a not egész lelkével szereti, ha a not egész
értelmével értékeli és az 6 jobb énjéiil tartja. Ezzel oriasi
nagyot halad elére, mert a lelke ezen a szereteten keresztiil
érzékenyebbé valik a szeretet behatasaira, sot érzé-
kenyebbé valik a szellemi vilagossaggal szemben is. Mert ha
a férfi szintén a szivével és lelkével keresi az igazsagot, akkor
nem téved bele a paragrafusokba, a lerdgzitett igazsagokba,
hanem hajlékonyabba valik az ¢ lelke is, s ezaltal jobban meg-
€rzi az igazsagot, és kozelebb jut a valdésaghoz, mint hogyha
pusztan az értelmével akar behatolni abba a vilagba, amely
elotte all. Erre pedig csak a né lelkén keresztiil juthat el,
mégpedig azaltal, ha a nét egész lelkével szereti. T.i. a sze-
retetben a lélek felmelegszik, felduzzad, megnagyobbodik, a
megérzd képessége megnovekedik, érzékenyebbé és elfoga-
dobba valik azokkal a hatdsokkal szemben, amelyek hozza igy
az érzéseken keresztiil kozelebb jutnak. Gondolkozik, és a
gondolkozas nyoman érzései tamadnak. A né ezzel szemben
érez, és az érzésein keresztiil tamadnak gondolatai. Mivel pedig
a férfi rogzitettebb része az egységnek, igy benne minden mint-
egy lestiriisodik. Igy a gytilolet, az 6nzés, az érzékiség, a taga-
das is jobban lerogzédik az énjében. Es barha sokszor szeretne
egy-egy ilyen tévedéstdl szabadulni, dnmagatol erre ugyszol-
van képtelen, mert nem birja megvaltoztatni a sajat természetét.
Ehhez az sziikséges, hogy ujrasziilethessen; sziikséges, hogy
ezaltal mas gondolatok, mas érzések, mas behatdsok jo-
hessenek 1étre az 6 kiilsé énjében. Ezért ismét csak a ndi flui-
dokhoz kell kapcsoldodnia.

Azért a férfi ontudatlanul sodrodik a né felé. Es mert
azok a hibas és tokéletlen fluidok, amelyekben még nincsenek



52

kialakulva sem az érzések, sem a cél, amelyet az értelmével be
tudna latni, azért cél nélkiil keresgél és kapkod ide-oda. Mivel
pedig ezek a tokéletlen fluidok vastagok és erdsek koriildtte €s
benne, tehat ugy tesz, mint a kis gyermek, aki mindent, ami
neki tetszik, amit szépnek vagy kivanatosnak talal — de nem
tudja, hogy azt a szemével és lelkével kell élveznie — a szaja-
hoz visz, Ggy gondolvan, hogy mindent Csak az evéssel tud a
magaéva tenni. A férfi is igy tesz a nével, amig azt hiszi,
hogy amit kivanatosnak talal, azt mind csak az érzékiségen
keresztiil, a sajat fluidjaival valé osszekeverés altal tudja
magaéva tenni: barmilyen szép tulajdonsagot, barmilyen
szép vonast lat is a noben, azt hiszi, hogyha a nét magaéva
teszi, azzal azokat az értékeket is magaéiva tette. A tokélet-
len fluidoknak a természetben valo kifejezése ez, amit még a
lelkében nem tudott mindsiteni; ez valik érzékiséggé az ontu-
datlan természetes én jarulékaiban. Ezt mindenesetre le kell
gvozni, hogyha a lélek feljebb akar emelkedni az érzések vila-
gaban.

A Kkeleti ember és a keleti felfogas nem ismeri a 1élek
magasabb rendii vilagat, csak azt ismeri, ahova az értelmé-
vel, az akarataval behatolhatott, ott pedig nem talalhatja
meg azokat a feleleteket, amelyeket a természettorvény hi-
basnak latszo mozdulatai kérdésekké alakitottak a lelké-
ben. Az a példa, amit a kis gyermek szokasaban felhoztam,
hogy mindent, amit szépnek taldl, a szdjaba vesz, tokéletesen
magyarazza a léleknek és az erdknek ezeket a céltalan meg-
mozdulasait. A primitiv, tudatlan emberben, aki lelkileg és
szellemileg még alig fejlett, ezer meg ezer vagy €l kialakitatla-
nul. Nem tud nekik nevet adni, nem tudja, hogy mit szeretne,
hogyan szeretné, de ezek a vagyak siirgetik, kényszeritik 6t,
hogy minden modon keresse a sajat boldogsagat, keresse a sa-
jat énjének minél nagyobb mértékben valo kielégiilését. A szép
¢és jo irant is megvan benne a fogékonysag, de még nem tud
neki nevet adni, mert a lelkében még nincsenek kicsiszolodva



53

azok a fogalmak, amelyek majd biztos iranyt mutatnak neki a
fejlédés utjan.

gy van az emberiség azzal az érzéssel is, amely a férfit
a ndvel 0sszekoti: az alacsonyabb rendd, a lelkileg még tompa,
alig fejlett egyéniségekben ezek az alaesett fluidok, amelyek
durvak, vastagok és kemények, érzik a vonzast a no felé. De
nem tudjak, hogy tulajdonképpen hogyan és miképpen ér-
hetik el azt, amire vagynak. Tehat ami el6ttiik van, mint lehe-
toség: az eroknek 0sszekeverésére €s kiegyenlitddésére, azaz az
érzéki lehetéségeknek a kihaszndlasara torekszik benniik a ter-
mészettorvény. Erre azt mondhatna a szellemileg és lelkileg
fejlett ember, hogy a természettorvény tokéletlenséget cse-
lekszik akkor, amikor Kiépiti az érzékiséget. De ha a ter-
mészettorvénynek nincsen mas modja, mas lehetésége, hogy
a fluidokat egyesitse, mint csak ez, akkor ezt a lehetdséget
hasznalja ki. Azért a természettorvény nem tokéletlen, nem
rossz, nem gonosz. Nem a gonosz alakitotta azt, hanem éppen
az elvekben valo siillyedtség az, ami a lélek megmozdulasai
el6tt elzarta a nemesebb lehetdségeket az érintkezésben. A sze-
retetben a két fél nem talalkozhat, tehat, hogy mégis ossze-
tartsa 6ket — miutan a szeretet fluidjai eltompultak — vil-
lanyos érintkezési pontokat szervezett meg. Azért a mélyen
alaesett férfi és noi szellemek érzik és tudjak, hogy nekik
koziik van egymashoz, s6t nemcsak tudjak, hanem az az
erd, az a fluid, amely 6ket koriilveszi, magaban hordozza
azokat az alasiillyedt gondolatokat is, hogy kettdjiiknek
egyesiilniiik kell, hogy teremtd alkotas johessen létre. Ez
azonban lelkileg lehetetlen — és jo is, hogy lehetetlen — azért
ezek a megvastagodott fluidok a villanyos athelyezkedésben
keresik a megoldast, és egy pillanatra ugy gondoljak, hogy meg
is talaltdk azt az érintkezés altal. A lélek azonban még mindig
hordja a megvastagodasnak, az eltompultsdgnak a nylgét, a
1élek nem elégszik meg vele, masra var, mindig tobbre var. Es
mit hoz létre az érzékiség? Létrehozza a lélek ilyen ontu-



54

datlan vagyodasanak eredményéiil a testet, azaz az Gjraszii-
letés formajat, hogy mindig jobb és tokéletesebb alakban
talalkozhassanak, mindig tisztabb, igazabb életet élhesse-
nek, és mindig tokéletesebb eredményeket hozhassanak
létre.

Ez az az ontudatlan gondolat és erd, amely nem tud a
Iélekben kifejezésre jutni, amelynek az ember nem tud nevet
adni, csak érzi a vagyat és érzi az erOknek azt a sodrasat, amely
a férfit a nd felé, a nét pedig a férfi felé¢ hajtja. Miutan pedig
mindegyik f¢l telve van azokkal a gonosz elvekkel, amelyeket
magaban kialakitott, telve van Onzéssel és meghasonlassal,
tehat egymasnak a kozelsége szenvedést, gyotrdédést okozo
rajuk nézve. Es mivelhogy egymasban az 6romot és boldogsa-
got nem tudjak feltalalni, azért tarthatatlannd valik egymas
mellett az életiik, és mindegyik egy masik féllel probalkozik,
hogy hatha azzal jobban ki tud jonni, hatha azzal tobb 6romot,
tobb megnyugvast és boldogsagot élvezhet az életben. Ez a
keresgélés, ez az egymasra ratalalni vélés okozza a hiitlen-
ségeket. Mert a biin 6nmagat biinteti. A leesettséggel vele-
jar ez a nagy tajékozatlansag, ez a nagy tudatlansag. Es
amikor mar a 1élek egy kicsiny szeretetre, egy Kicsiny vonzo-
dasra szert tett, ha egy mosolyt, egy j6 szot a magaénak vallha-
tott, ha egy rovid iddre Uigy érezte, hogy az 6vé az a nd, s a nd
ugy érezte, hogy az 6vé az a férfi, akkor jogot tart hozza. Ekkor
azutan f4j neki, amikor le kell mondania, mikor el kell téle
szakadnia, mert hiszen mindentOl nehéz elvalni, amit az ember
magaénak hitt. Ez okozza a nagy szerelmi banatokat, a nagy
fajdalmakat, amelyek mind finomitjak a lelket, és igy a ke-
resés lassanként mindig kozelebb hozza egymashoz az el-
valt szellemeket.

Amilyen mértékben, a 1élek veszi at ezeket a vagyakat,
amilyen mértékben a lélek éli at a szeretetben vald egyesiilés
oromét, amily mértékben a lélek dnmagat adja oda a szeretet-
ben a szeretett 1ényért: olyan mértékben veszit fokrol fokra a



55

test az érzékiségbol és veszi at a 1élek a vezetOd szerepet a ter-
mészettdl az Ontudatos lelki célok keresésében. Amikor pedig
mar a lelki célokat megsejti, akkor mar lelki igazsagokkal is
rendelkezik. Es hogyha azokat betolti, amiket 6 igazsagoknak
ismer el, akkor fokrdl fokra ébred a szellemi én dntudata, vagy-
is egyénesiil a 1élek azok szerint az igazsagok szerint, amelye-
ket betoltott, €s amelyek a 1élekben megnyugvast tudtak terem-
teni; és abban a mértékben tisztulnak, vildgosodnak azok a fo-
galmak, amelyek 6t a fajdalmakkal, csalodasokkal és szenve-
désekkel teljes chaoszbol kivezetik. Ez az az id6 az ember fej-
16désében, amikor ugyan még telve van hibakkal, rosszra vald
hajlandésagokkal és hamissaggal, de mar a lelke annyira ki van
finomodva, hogy az Istent6l jovo rendeleteket, az Istent6l jovO
igazsagokat dnmagaban visszatiikrozni latja, vagyis helyet ad
nekik, megérti azokat. Mert hogyha meg nem értené, akkor
elfogadni sem tudna. llyenkor, amikor az emberek mar eddig
eljutottak, barmilyen alacsony fajban, nemzetben, vagy forma-
ban éljenek is, bizonyos igazsagok szerint rendezédnek be az
¢letek; s hogyha ezeknek az igazsagoknak engednek, akkor a
természettorvény oOntudatlan rendelkezései folé keriilnek, és
egyéni é€letet kezdenek ¢élni. Ekkor talaljak magukat szemben a
természettorvény igazsagaival. Mert hiszen nincs az az isteni
rendelkezés, nincs az a tiszta igazsag, amit az ember az 6 téves
gondolataval és helytelen felfogasaval meg ne masitana, at ne
formalna. Itt a lelki vilagban ismét ujabb csalodasok, jabb
iutk6zések varnak mindkét félre. Mert amit odaig a ter-
mészettorvény kifejlesztett: a szabad parvalasztas, a szabad
¢let, azt az emberi torvények egyszertien hatalytalannd teszik,
¢s emberi okoskodassal kigondolt formakhoz kdotik a hazassa-
got, az anyagi ¢let lehetOségeit 6sszekeverik azokkal az igazsa-
gokkal, amelyekr6l azt hiszik, hogy ismerik, és a magukéiva
tették azokat.

Itt ismét nagy ellentmondésok allnak eld a fejlédés vo-
nalan. Amikor megismerték, hogy az érzékiség biin, olyan ren-



56

delkezések kovetkeznek, amelyek sem érzelmileg, sem érzéki-
leg éppen nem kedveznek a lelki érzések fejlodésének: nem
Osszevaldo embereket zarnak Ossze és azt mondjak, hogy ez:
erény. Ezekbol a tévelygésekbdl ki kell nénie az emberiségnek.
Rengeteget kell szenvedni, ameddig az ember felismeri 6nma-
gaban a torvénytelenséget, azt a helytelen célt, amelyet mind-
untalan igyekszik kovetni, amikor a sajat esze utan indul el a
boldogsagat keresni. Ezeken a nehéz és fajdalmas allomaso-
kon Kkeresztiil mindig a né iitkozik, a né szenved, mert az
er6szak, a munka, az aldozat mindannyiszor az elnyomot-
tak életén huzédik végig. Es a né az 6 megérzésével, az 6
szeretetével mégis mindannyiszor felillemelkedik ezeken, és
feljebb emeli azokat is, akik az 6 szivéhez hozzanéttek: a
gyermekeit, férjét, apjat, testvéreit. Es valahanyszor Gjbol
megjelenik, mindannyiszor Gj alakban, 0j gondolatokkal és
érzésekkel vonja magara a figyelmet. Mert a természet Orajta
keresztiil ijul meg, 6nmagat sziili Gjja azokkal a tapasztalatok-
kal és behatasokkal, amelyeket el6bbi életében szerzett. Ezt
pedig a férfi megérzi, és minden emberdltd utan nagyobb és
igazabb vaggyal kozeledik a n6 felé. Mindig nagyobb megbe-
csiiléssel és elismeréssel aldoz neki egészen addig, ameddig
fent, a teljes egymasra ismerés fokozatan felismeri benne
nemcsak az 6 lelkének, az 6 életének jarulékat, hanem fel-
ismeri eddigi fejlodésének vezetojét. Akkor tokéletes harmo-
niaban, tokéletes lelki szeretetben olvad Ossze a két fél, s akkor
tolti be mindegyik azt a hivatast, amire 6t az Isten a semmibdl
eldhivta.

A né azutan is a megérzo, a megsejto és iranyito fél
marad, a férfi pedig a megérzett, a meQsejtett igazat és jot
megvalésité erd és hatalom. O a teremtd, az alkotd, a megvalo-
sito, a no pedig az orajta keresztiilhangzo szellemi szo, szellemi
vagy, a fejlodeést vezeto és iranyito ero marad. A férfi mindig
abban a hitében téved, hogy minden eré ébenne Osszpontosul,
mivel az er6nek nagyobb részét birja. De elfelejti, hogy csak a



57

kifel¢ hato erének! Pedig hiaba a férfierd, hidba az akarat min-
den megfeszitése: minden céltalanna valik, mert hiszen éppen
az okozta a bukast és az eltévelyedést, hogy az Istennel szem-
ben is hatni és cselekedni akart a szerint a tévedés Szerint, ame-
lyet elfogadott, amit valénak hitt. fgy 6nmagatél emelkedni
sem képes, mert hiszen egyetlen fiiszalat sem teremthet a
leesett szellem, az életnek egyetlen formajat sem valtoztat-
hatja meg addig, ameddig el nem fogadja az isteni jot és
igazat. Eppen ez az a titok, amelybe olyan nehéz az emberi
I¢leknek behatolnia. Hanem amikor elfogadja a férfi is, meg a
nd is az Istentdl jovo kegyelmet, amikor elfogadja az életében a
vezetést, amikor engedelmessé valik azzal a torvénnyel szem-
ben, amelyet az Isten ad kiengesztelésiil az 6 életébe, amikor
elfogadja azt az igazsagot, amit bar nem ismer, mert belehatol-
ni nem képes, de mégis engedelmesen meghajtja magat az eldtt
az igazsag elott, amellyel Isten nyul le az emberért: ez az enge-
delmessége emeli 6t. Mert ettol kezdve atadja a hatderdit,
amelyeket a természettorvény tart lefogva, az Isten kezébe,
hogy O cselekedje vele és rajta azt, amit kegyelme altal cse-
lekedni jonak lat.

Amikor mar ez az isteni akarat a férfinak és az egész
emberiségnek a lelkén keresztiil minden ellenétes erét, minden
ellentétes gondolatot, akaratot, vagyat lefogott és megsemmisi-
tett, ugy, hogy mar nincs mas akarata ¢s vagya, mint csak az,
amit az Isten akar: akkor megszabadult a f61di rabsagtol, meg-
szabadult a kényszerhelyzetb6l és a természettorvénynek ural-
matol. — Mert amilyen mértékben atadja Isten kezébe 6nma-
gat, abban a mértékben nyer uralmat a természettorvény felett:
de nem 6, hanem az az isteni akarat, amely 6t felemelte. S ha
az embernek, mint kiilonallo, mint az Isten torvényével szem-
behelyezkedd akaratnak, gondolatnak, érzésnek és torekvésnek
a létlehetdsége megszint, és az egyéniség egészen beleolvad az
isteni joba ¢€s igazba: akkor nyeri el az 6 felszabadulasat, s ab-
ban a mértékben vonzatik vissza a torvényes életbe, és abban a



58

mértékben nyer hatalmat a természeti erdk felett, amilyen
mértékben az ember magat az Isten hatalmanak alaren-
delte. Ez csak az ember el6tt latszik felette nagy titoknak, aki
benne ¢l az iitk6zések és valtozasok vilagaban, s nem tudja, mi
miért van, miért kell annyit szenvednie, meddig igaztalan és
szembehelyezi magat a maga alkotta igazsagok révén az Isten
altal teremtett lehetoségekkel és cselekedetekkel.

Ezért mondja az Ur: ,, Akik az Istent szeretik, azoknak
minden javukra szolgal”. Akik az Istenhez minden iitk6zés
dacéra hiick maradnak, és ha nem is értik, de a hitiikkel igaznak
ismerik el az Isten rendelkezéseit: azok nyerik el az élet koro-
ndjat. Mert ez a hit, ez az Isten irant valé bizalom — mely Is-
ten rendelkezéseit minden koriilmények kozott jonak latja, ha
0sszetori 1s az ember lelkét, ha O0sszetori is minden akaratat és
vagyat — sziili azt az engedelmességet, amelynek birtokaban a
legjobban jar az ember lelke. De ebbe a 1éleknek bele kell ma-
gat ¢élnie és minden részecskéjében, minden reddjében urra kell
lennie ennek a gondolatnak, ennek a hitnek, ennek a bizalom-
nak.

*
Befejezésiil még ennyit: az anyat tiszteljétek és ovjatok. Az
a nagy és szent titok, amely az 6 lelkén megy keresztiil, Is-
tenhez vezérli az ember lelkét az altal a szeretet altal, amely
életet ad egy ismeretlennek. S 6nmagat felaldozva apolja,
neveli, és az 0 lelkébdl ad neki érzést, vilagossagot, melegsé-
get, elfogado eroket, hogy amikor felné és kifejlodik az értel-
me, ez az anyai szeretet tegye hajlékonnyd annak az érzésnek
befogadasara, amely vilagossagot hint az értelem utjara. Hogy
ne csak a szaraz szamokon, a szaraz esemeényeken és igazsago-
kon szerezzen magdnak tapasztalast, de a szeretet magyardzza
meg mindennek jelentdségér. Es kétszeresen, s6t sokszorosan
becsiiljétek azokat az anyakat, akik Isten fel¢ tekintve adnak
¢letet az 6 gyermekeiknek, akik Isten eldtt leborulva kérnek az
0 gyermekiik lelkére szellemi javakat, akik Istenhez emelik fel



59

a keziiket, hogy az Isten kegyelme vezesse oket abba a vilagba,
ahonnan lehozhassak azokat a szellemi javakat a rajuk bizott
gyermekek lelkébe is. Ez az érzés minden néi 1élekben benne él
kisebb-nagyobb mértékben, akar sziilt gyermeket, akar nem.

4. Torvényes és torvénytelen hazassag, torvényes

és torvénytelen gyermekek. (**)

A hazassag bensd és kiilsé kellékei. — Minden ember testvére egymasnak,
akarhogyan sziiletett is meg. — Mért ragadjak meg a szellemek a torvényte-
len testoltés lehetdségét is? — A gazdagsag és szegénység viszonya egy-
mashoz. — A testoltés okszer(i rendezése.

A hazassag a maga Kiilso formajaban senkit és sem-
mit sem tehet szentté, hanem ha az a maga lényegében, a
maga igazsagaban materializalodik a foldi életben, akkor
igenis felemeli a lelkeket és megtisztithatja 6ket, de semmi-
képpen nem a kiilsé forma altal, hanem annak benso tart-
alma altal. A hazassagnak legfontosabb tartalma a Szeretet, az-
az az a lelki és testi vonzalmon felépiild Gsszekottetés, amely
az egész ¢letre sz616 hiiséget koveteli meg az embertdl. Ez a
kellék maga utan vonja a hazassag tobbi kellékeit is; mert hi-
szen hogyha a hazasfelek szeretik egymast, és igazan igyekez-
nek, hogy egymasnak szeretet-igényeit Iélekben és testben ki-
elégitsék, ez mint kdvetkezményt maris feltételezi a hliséget.
Tehat ha a {6 Iényeg: a szeretet hidnyzik, akkor barmily néven
nevezendo kiilsé koriilmények hozzék is l1étre a két fél egyesii-
1ését, az csak kiilso forma, sOt sokszor csak korlat, csak bilincs,
amely alol mind a két fél szabadulni szeretne. Es mivelhogy az
ilyen korlat kényszerhelyzetbe hozza a lelkeket és testeket,
ahelyett, hogy valami jot hozna létre, inkabb biinbe taszit6 esz-
kozil szolgal, amit a satan bdségesen fel is haszndl a sajat cél-
jai érdekében.

Ennélfogva nem mondhatd, hogy az ilyen kényszer-
hazassagbol sziiletett gyermek torvényesebb szellem, mint az,
aki a forma szerint nem torvényesitett hazassagbol sziiletett.



60

Kiilénben is, kik a torvényes szellemek? Mindenesetre torvé-
nyes szellemek azok, akik a torvényben élnek és mozognak,
s bar hibakkal és fogyatkozasokkal vannak megterhelve, de
mindenben ¢és mindenkor a torvény parancsai ala kivanjak
helyezni a maguk akaratat. Az ilyen szellemek természetesen
a torvény kiilsé formait is mindenkor igyekeznek megtartani,
ennélfogva a hazassagban is magukra veszik a kiils6 format,
mégha az a hazassag lényeg szerint nem felel is meg egészen
az ¢ vagyaiknak és igényeiknek. De mindenesetre torvényesitik
azt, hogy eleget tegyenek a torvény formainak is. Az ilyen tor-
vényesités azonban természetesen oOriasi lelki erdbe kertil, S
vagy az egyik, vagy a masik részrdl ugyszolvan aldozatszamba
megy, ha nincs meg a hazassaguk bensd lényege: a szeretet.
Ilyenforman, mivelhogy a kiils6 formanak elég van téve, az
ilyen hazassag az emberek eldtt torvényes, €és az ezekbdl sziile-
tett gyermekeket is torvényes gyermekeknek ismeri el a vilag.
Azonban ki tudja azt, hogy ebben a térvényes keretben is mi-
lyen szellemek és miért sziiletnek meg? Hiszen ebbe a keretbe
is beledobatnak a torvényt kikeriilni akar6 szellemek!

Ezzel szemben az olyan kapcsolatbol, amelyet a vilag
nem ismer el torvényesnek, de benne a hdzassadg lényege: a
szeretet megvan, szintén Olthetnek testet torvényes szellemek.
fgy tekintve, tulajdonképpen harom esete lehetséges a torvé-
nyes kapcsolatnak: 1. amelyben a bensé a kiilsdvel megegye-
zik, azaz a kolcsonds szeretet is megvan €s a kiilsé formanak is
elég van téve, 2. amelyben megvan a bensé 1ényeg, de a kiilsd
forma hidnyzik, és 3. amelyben csak a kiilsé forma van meg s
az egyik fél aldozatabol all fenn a hazassag kapcsolata. Tor-
vénytelen kapcsolat pedig az, amelyben semmiféle szeretet
nincsen sem az egyik, sem a masik részroél, és csak az érzéki
hajlamnak, az eldurvult, megvastagodott érzéki kényszer-
nek engedve jo létre egyesiilés a két fél kozott; sot még ez is
talan csak az egyik részrol van meg, de azutan tovabb nem
ismerik egymast. Az ilyen érintkezésbdl sziiletett gyermekek



61

legnagyobbrészt — de itt sem szabad altalanositani! — olyan
szellemek, akik szintén valami nagy biint kovettek el a hazas-
sag torvénye ellen, s ez okbol nem tudnak hozzajutni, hogy tor-
vényes keretek és formdk kozt sziilessenek meg. Azért ebben a
forma- és lényegnélkiili egyesiilésben juthatnak csak testhez,
hogy ennek az dallapotnak mindennemii hatranyait és az ennek
kovetkezmeényeikeént jaro szenvedéseket alkalmuk legyen érezni.
De azért ez sem jelenti azt, hogy az a szellem, aki igy 0lt testet,
mas tekintetben, a lelkének mas oldalan ne lehetne fejlettebb,
mint azok, akik torvényes formdk és keretek kozt sziiletnek
meg. Mert nagyon sokszor a meggondolatlan itélkezés altal
nagy hibakat és mulasztasokat kdvetnek el az emberek, és ezért
ezen az uton kell az 6 hibaikért, az 6 szeretetlen itélkezéstikért
szenvedniiik, hogy megismerjék azt, hogy mindenkinek, aki
csak élettel ajdndékoztatott meg ezen a fizikai sikon, megvan a
maga helye és kotelezettsége ebben a vilagban, s mindnyajan
egyforma lelkek és egymésnak testvérei, barmilyen uton ruhaz-
tattak is fel az élettel a f61don.

Mert nem ad az Isten egyiknek aldast, hogy ugyanazt az
aldast a masiknak atokka forditsa. Ha atokka fordul az aldas, az
csak az emberek tokéletlensége, hibdja és blindssége kovetkez-
tében torténhetik meg. Azonban akiknek ilyenféle megprobal-
tatds nem jar ki, vagyis akiket akar a gdgjlikben, akar a meg-
gondolatlan itélkezésben nem kell probara tenni, azokra nézve
nem sziikséges, hogy a kiilsé format nélkiil6z6 allapotban kell-
jen testet Olteniiik. Mindenesetre érzelmileg fejlettebb szelle-
mek, akiknek ebbdl a tekintetbdl nincsen sziikségiik megpro-
baltatasra, a torvényes keretek kozt helyezkednek el, s6t mi
tobb, még olyan csaladba, vagyis olyan emberek koz¢é juthat-
nak, akik nekik megfelel6 érzésvilaggal birnak. A szeretetben
bizonyos harmoénidban vannak egymadssal, s akik szeretnének
¢s akarnanak javulni. Ilyenekhez vezeti dket Orszellemiik, és itt
Olthetnek testet, hogy magukat ezekben a meglévé érzelmi
formakban képezhessék tovabb. Ezzel szemben vannak esetek



62

— mint amilyenrdl fentebb szolottam — amikor éppen csak az
allati 6sztonre épitkezhetik valamely szellem és éppen csak az
allati 6sztonnek a megnyilatkozasa az a vonzbderd, amely az
¢letet rezgésbe hozza. Ilyen esetben nagyon sokszor az a tor-
vénytelen szféra nyilik meg, amelyben ¢l6 szellemeknek még
torvény- és sor szerint nem volna itt az idejiik, hogy testet olt-
hessenek.

Tehat nem maga a szellem a torvénytelen. Hiszen,
amint mar egy régebbi tanitasomban is mondottam, a foldi
szféra hataran, az asztral sikon, mint egy sziirén ott vara-
koznak a szellemek egész tomegei, — mégpedig minél ki-
sebb értelmiiek, annal nagyobb vaggyal telitve — hogy a
fizikai sikra juthassanak, mert az 6 allapotukhoz képest a
fizikai sikon valé megjelenés valdsagos boldogsagot, megelé-
gedést és az ¢€letnek messzebb valo kiterjeszkedését jelenti. De
ezekre sem mondhatnam, hogy torvénytelen szellemek, mert
ilyen éles hatarvonalat vonni nem szabad és nem lehet. Mert
hol lehetne megvonni a hatart, hogy kik azok a szellemek, akik
egészen a torvényben dolgoznak, kik azok, akik csak kevésbé,
¢és kik azok, akik egészen ellentétesek? Hiszen ha a foldre csak
torvenyes szellemek keriilhetnének le, akkor a féldon csUpan jo
emberek élhetnének! Tehat maradjunk csak annél, hogy olyan
szellemek nyomulnak at er6szakosan ezen a szlir6n és kapcso-
l6dnak az emberekhez, akiknek az idejilk még nem érkezett el,
vagyis akik még nem érettek egészen a testoltésre. Ezek nem is
tehetnek egyebet, miutan még nincs itt az alkalom, hogy torvé-
nyes keretek kozt, torvényes forméakhoz kapcsolodva, torvé-
nyes ¢€letet kezdhessenek. Tehat amilyen modot taladlnak, még
ha az ilyen torvénytelen alkalom is, azt ragadjak meg. Ezt pe-
dig azért teszik, mert a virakozasi idejiikben igen sokat szen-
vednek és izgulnak, mivel torvénytelenségiik és biindsségiik
folytan olyan elviselhetetlen atmoszféraban élnek, hogy szinte
menekiilésszamba megy annak a lehetoségnek megnyildsa,
hogy legalabb igy olthessenek testet.



63

Ez azonban, ismétlem, még nem jelenti azt, hogy ezek
mint szellemek és mint emberek torvénytelenebbek azoknal,
akik a torvényes keretek kozt mar megértek a testoltésre. Mert
hiszen ez utobbiak kozt is vannak biindsok, és amazok kozt is
vannak nem egyszer olyanok, akik nem is nevezhetdk alantas
fokozatiiaknak, de bizonyos hibakbol, tévedésekbdl eredd bi-
nok elkovetése utan olyan helyzetbe keriiltek, amelyet nagyon
szeretnének sietve és minden aron rendbe hozni, s azért va-
lasztjak ezt a modot és alkalmat. Es csak azért keriilnek ilyen
testoltésbe, mert adott helyzetiiket igen nyomasztonak talaljak,
¢s szabadulni kivannak abbol, amit maguknak megteremtettek.

*
Hiszen tulajdonképpen a szegénység meg a gazdagsag sem
torvényes allapot a f61don, és nem mindig érdem szerint kapja
a szellem a gazdagsagot és nem mindig biintetésbdl a szegény-
séget. De mivel a szellemek maguk szerezték a nyomorusagot
maguknak, ennélfogva aki egyik életében nagy vagyont gyiij-
tott és azzal jot nem cselekedett és senkinek lelki eléhaladasat
elé nem mozditotta, annak meg kell izlelnie a gazdagsagnak az
arny€kat is, amelyet mar akkor magara vett, amikor a gazdag-
sagot Osszegyljtotte maganak. Mert a gazdagsag és a szegény-
ség Osszetartozik: aki elvette a gazdagséagot, elveszi a szegény-
séget is, sOt a nyomorusagot is, mert ez amahhoz hozzajar. Az
Isten altal adott munkalkodo élet a szegénységben is nagy ér-
ték, hacsak a mindennapi kenyér, a ruhazkodés, és az, ami az
ember lelki fejlodésére okvetlentil és elkeriilhetetleniil sziiksé-
ges, megvan. Ezt pedig az Isten megadja vagy az egészség al-
tal, vagy az illet6 szellem elhelyezkedése altal, ha annak vagyai
nincsenek, és nem kivan maganak sem gazdagsagot, sem sze-
génységet, hanem ugy érez és ¢él, mint ahogyan a szentirasban
van megirva az Istenben ¢l 1¢élek kérése: ,,Se gazdagsdgot, se
szegenységet ne adj nekem, hanem taplalj engem hozzam illo
eledellel. Ezért is nem lehet azt mondani azokra, akik szegé-
nyek, hogy az nekik mindig kijar, mert sokszor a 1élek a maga



64

szerénységét és kis-igénylségét kivanja azzal kifejezni. Ellen-
ben a gazdagsagban valo sziiletés lehet a szellem sajat vagya-
nak az eredménye is; nem mintha 6 maga keresné ki a meg-
felel6 sziil6ket, hanem mert az 6 lelki vagyai a szférakban ha-
sonld szellemekhez kapcsolddnak, olyanokhoz, akik szintén a
gazdagsagra vagyakoztak. Aki azonban a gazdagsagra vagya-
kozik, az még nem tudja, hogy a gazdagsagnak micsoda hatra-
nyai vannak, mert hiszen a szegénység és nyomorusag a gaz-
dagsagot, mint arnyék, nyomon kiséri.

fgy mindazok a koriilmények, hogy ki hogyan &lt testet,
a rokonszenv ¢és hasonldsdg torvényei szerint nyernek elinté-
z¢st, de nem a rideg formak szerint, mint azt az emberek gon-
doljédk. Mindenkinek végig kell jarnia az ¢ lelki vagyainak ¢és
torekvéseinek azokat az allomasait, amelyekre 6t vagyai veze-
tik, hogy tapasztalatokat gytijtson maganak. Nem biintetésképp
torténnek ezek a dolgok, mint ahogy azt sokan képzelik, hogy
egy durva kéz beloki ide vagy oda a szellemet a szenvedések
helyére, — nem; a szellemek az 6 lelki torekvéseik és vagya-
ik szerint igyszolvan vakon 6nmaguk mennek bele azokba
az allapotokba, amelyekbdl tanulniuk kell. Nem kell tehat
azt gondolni, mintha a szellemek szabadon cselekedhetnének
akarmit, mintha p. o. lehetséges lenne az, hogy egyes szelle-
mek, akik gazdagsagra vagyodtak, végigéltek egy életet min-
den joban és O6romben ¢és kiélvezték a gazdagsag oromeit, s
akkor, ha meggy6zddtek arrél, hogy ennek az allapotnak nin-
csenek kivanatos oldalai, egyszeriien elmenekiilnek a kovet-
kezmények el6l! Nem. A gazdagsaggal sziikségképpen velejaro
szegénységet is meg kell izlelniik, valamint a hatalommal
sziikségképpen egyiitt jaro megalaztatast, mert mindezek nél-
kiil nem szabadulhatnanak el a sajat atmoszférajukbol. 4 testol-
tésnek csak ezek a térvényei vannak.

Mindenesetre érzelmileg fejlettebb szellemek a von-
z6das szerint szintén érzelmileg haladottabb szellemekhez kap-
csolodnak; ebbdl a célbdl vezeti Oket a Gondviselés, illetdleg a



65

testOltés torvényét intézé szellemek egymashoz, hogy potol-
hassak azokat a hianyokat, amelyeket fejlédésiik érdekében
még ki kell tolteniiik. De az eseteknek nagy részében mindig a
vonzodas és a lelki hasonlosag adja meg a kapcsolatot. Vannak
azonban eltéré esetek is, amikor sokkal alacsonyabb szellemek
fejlettebb szellemek ko6zé helyeztetnek, hogy ott fejlddhesse-
nek, vagy fejlettebb szellem elmaradottabbak k6z¢, hogy ezek
tdle tanuljanak; de sohasem ok és cél nélkiil keriilnek Ossze igy
a kilonbozé szellemek. Tehat nem a karma, a bosszuallas, a
»Szemet-szemért” rideg elvét koveti a testoltés torvénye,
hogy biintessen, hanem mindig az a cél, hogy a szellemet
elére vigye, hogy tanitsa, oktassa, és tapasztalatokkal gaz-
dagitsa.

5. A szeplétlen fogantatas misztériuma - Maria.
(%)

Az Istentdl kivalasztottak a testben is szellemek maradtak. — David kiraly a
Szabaditd dsatyja. — David leszarmazottai a Szabaditot vard, kivalasztott,
tiszta fluid; Maria ennek a virdga. — Az utddok irant val6 kotelesség. — A
hazassag szellemi rendeltetése. — Maria az emberiség vagyalmanak meg-
valdsulasa. — A szepl6tlen fogantatds. — Minden szolgald 1éleknek Maria
erényeibe kell feloltéznie. — Maria mennyei 6rome €s hatartalan szomora-
saga. — Maria az emberiség partfogoja.

Az otestamentumnak azok az alakjai, akiknek az életén
Isten gondolata és akarata végighuzodott, mind kivalasztott
szellemek voltak. Nemcsak a férfi-szellemeken, de a n6i szel-
lemeken is felcsillan ez a kivalasztottsdg. Ezeknek az életén is
végightuzodik az Istennek az a ragyogd sugara, amely széthinti
a fényt a hitben és az Isten felé valo vagyddasban szegény kor-
szakokon is. Ez a sugar, az Istentdl valo kivalasztottsagnak ez a
sugara, mindig céloz valamit az abban a korszakban é16 embe-
rek szivében is és annak a korszaknak a fluidjaban is, amelyben
ezek a kivalasztottak €lnek, hogy azok a fluidok mintegy elo-
készitdjéve, bolcsdjéveé valjanak az elkdvetkezenddknek, amik
elejétdl fogva meg voltak igérve ezeken a kivalasztottakon ke-



66

resztiil. Ezek a kivalasztottak kevés kivétellel valamennyien
bizonyos foku médiumi képességgel voltak felruhazva, —
hogy a ti nyelveteken sz6ljak, — amit a mi nyelviinkoén ugy
fejeznék ki, hogy ezek testben élo szellemek voltak, olyan em-
berek, akiknek szelleme, habdr a foldi testben élt is, ideig-ordig
at tudta torni a testi burkot és élni tudta a maga szellemi életet.

Ezekkel az attoré sugarakkal veszi fel az ilyen kivalasz-
tott szellem a szellemvilagbdl azokat a jovenddléseket, megér-
zéseket és megsejtéseket, amelyek az igazsdgot tartalmazzék,
de amelyek még a f6ldi vilagban, a kozonséges emberi életben
nem érzékelhetok. Az ilyen eldrekiildott sugarak, amelyek fe-
lulrél jonnek, hogy egy bizonyos korban elvégezzék a maguk
munkajat, a szellemvildgban természetesen mar érezhetdk. Es
azok a szellemek, akiket ezek a sugarak utjukban atvilagitanak,
mindmegannyi munkasaiva valnak annak az elkovetkezendd
kornak, amelyet ezaltal el6készitenek, hogy amikor az eljon, az
6 oromiik teljes legyen. Mert hiszen a szellemvilag azoknak a
megsejtett, de érzékelhetetlen dolgoknak a vilaga, amelyeknek
be kell kovetkezniiik, vagy amelyek mar bekovetkeztek, de —
sajnos — nem hoztak meg azt az eredményt, amelyet meg kel-
lett volna hozniuk. Itt megint Gjra kiemelem, hogy a f6ldi vilag,
a foldi ¢let az, amelyen keresztiil valosagga valhat, valosagga
rogzitddhet az igazsag, amely a foldet koriilvevd szférakban
mint képlet jelenik meg. Sziikséges, hogy az ilyen igazsag a
foldi vilagban materializalodjék, hogy a foldi szférdkban is
maradandé réteget €s bizonyossagot szerezzen az ott €16k sza-
mara.

fgy sziikséges volt az Urnak eljovetele, sziikséges volt a
megvaltds igéretének beteljesiilése, hogy csakugyan valosagga
valjék az, amit az Isten megigért, amit az Isten a bukott szelle-
mek szamara elhatarozott. Hogy az Isten nem hagyja el azokat,
akiket kilizott a paradicsombdl, hanem mindvégig veliik van, és
veliikk marad, és mikor elkovetkezik annak az ideje, akkor el-
kiildi a Szabaditot, aki ket visszahozza, aki 6ket Gjjateremtse.



67

Ennek a Szabaditonak pedig sziiksége van olyan szellemekre,
akik Ot megértik, akiken keresztiil O ismét szolhat hozzajuk,
hogy altaluk Ot elfogadhassak. Hogy ez az isteni akarat betel-
jesedhessék, arrdl gondoskodott az isteni Gondviselés, amely
minden koriilmények kozt a legpontosabban végzi a maga
munkdjat gy a legragyogobb, mint a legelhagyatottabb vila-
gokon. Tehat — amint mondom — ezek a kivalasztottak azok,
ugy férfi, mint néi szellemek, akiken keresztiil az isteni Gond-
viselés eldkésziti a lelkekben a talajt, és ébren tartja a vagyako-
zast, a varakozast, a hitet és a Szeretetet, és akiken keresztiil
kifejlesztddik az a bizonyos, az ember altal a legnehezebben
megértett érzés és még nehezebben valdsaggd vald cselekedet,
amely az engedelmességben nyer kifejezést.

Dévid az a kiemelkedd szellem, akiben ez az enge-
delmesség az 6 koraig kifejlodott, s vele egyuttal egy korszak
zarédik le. David kiraly az 6 egyszeriiségével, Oszinteségével,
Isten irant vald nagy, rajong6 szeretetével mintegy felszinre
hozza, kitermeli magabdl ezt az engedelmességet. Bar 6 is az
emberek hibaival, gyarlosagaival terhelt ember, mert hiszen a
kor szelleme, a kor felfogasa, az igazsagnak abban a korban
valo ragyogasa 6t is csak abban a formaban tudja megvilagita-
ni, amely formaban az emberi 1¢lek altal felfoghatéan megje-
lenni képes. David az 6 Isten irant valé nagy rajongasaval
koltové, latnokka, az elkovetkezendé idok médiumava va-
lik, amely elkovetkezendo idéknek 6 a hatarvonalat képezi.
Az 6 lelke felemelkedik a foldi szférak legmagasabbikaba, s
ott, e legmagasabb vilagban végigéli, végiglatja azokat az ese-
ményeket, amelyeknek le kell jatszodniuk, mert a fo6ld fokoza-
ta, a f0ld igazsaganak burkoltsdga csak igy engedi a mennyei
igazsadgot megvaldsulni. Lelke elmeriil ezekben az érzésekben,
ezekben a megsejtésekben, és boldognak mondja magat, hogy
6 az Urért, Izrael Uraért ¢élt, aki csodalatos modon kivélasztja
az 6 népét a tobbi testi ember koziil. Es megajandékozza ra-
gyogo hittel és azzal a bizonyossaggal, hogy veliik van, és ve-



68

lilk marad az a lathatatlan Isten, aki mas Isteneknél hatalma-
sabb, aki az emberek szivét, lelkét kormanyozza, és aki a latha-
tatlan vilagban hatalmas erék felett rendelkezik, mert minden
szellem ¢és er6 az ové. David kirdly csaladjabol, az 6 leszarma-
zéasabol kell sziiletnie az Eljovendonek. David kiraly hitébél,
egyszeriiségébol, Isten irant valo engedelmességébol kell ki-
emelkednie annak az elfogadd-fluidnak, amely képes an--
nyira felemelkedni, hogy az Egek osszeérhessenek vele, és
megtorténhessék az a nagy, az a szent csoda, hogy Isten Fia
leszallhasson a foldre. David, mint csaladalapitd, az 6 foldi
fluidjaiban (éteri test), az ¢ foldi testében vérrdl vérre, nemze-
dékrol nemzedékre szerez valamit, ami kivanatos, és veszit el
valamit, ami nem kivanatos; ez a fluid egy-egy pillanatra, egy-
egy nemzedéken keresztiil elsotétiil, de csak azért, hogy a ko-
vetkez6 aramlatban még nagyobb erdvel ragyogjon, és dicsé-
séggel alljon helyt és terjeszkedhessek tovabb.
*

Az elfogult emberi elme nem taldlja meg ebben a kijelentésben
az isteni gondolatot, az Isten igéretét, mert latja, hogy a biin, a
tévelygés, az igaztol vald eltérés nemzedékrdl nemzedékre
mind nagyobb és nagyobb tért hodit a kiilvilagban. Az ember
az 0 elditéleteivel talsdgosan nagy véleményt alkot magarol, s
mindig nagyobbat, mint amennyire 6 tulajdonképpen képes.
Ezért volt sziikséges nemcsak abban a korban, hanem épptigy a
mai korban is, hogy az isteni igazsag 1épésrdl 1épésre megalaz-
za az emberi felfuvalkodottsagot, €s 1d6rdl iddre bele engedje
esni a maga alkotta félreértések vermébe, hogy ott értse meg a
nagyot akard gdgds lélek, hogy magatol nem juthat semmire
sem.

Nemcsak akkor volt ez sziikséges, hanem most, a felvi-
lagosodottsag e korszakaban is sziikséges, hogy az emberek
beleessenek a sajat gyarlosagaik, hibaik, blineik vermébe. Hi-
szen a mai ember, aki egy Kicsit az igazsagot megismerte és
egy kevés erényre szert tett, fitymalva dobja félre David



69

életét; fitymalva dobja félre az 6szovetség idejében tortént
dolgok emlékeit, mert nem azzal az alazatos szemmel nézi
azokat, amellyel néznie kellene. Az alazatos szemmel nézé
ember mindeniitt meglatja az emberi gyarlosagnak, a bilinnek
hatalmat, a tévelygésnek elsotétitd, homalyos felhdit, amelyek
rafekszenek az emberi lelkek életére ugy, hogy azokbdl sem
abban az idoben nem voltak képesek kiemelkedni a nagyot
akard lelkek, sem ma nem képesek az Isten segitsége nélkiil.
Csak igy ismeri meg a gyarlo emberi 1¢lek, hogy az Isten min-
den mindenben.
*

Tehat David kiraly csaladja id6kozben elszegényedett. Az em-
beri lelkekben fészkeld hatalom utan valdé vagyakozas nagy,
véres csatakat viv, hatalmas tévedéseket hozva felszinre a lel-
kekbdl. Es igy a kiilsé hatalmassag, amit az emberek keresnek,
a vérségi, a testi dicsOség, a fennhéjazasra vald lehetOség
nyomrol nyomra torlddik le David fennmaradottainak kiilsd
vilagarél. Hogy mellette az Isten irant valo engedelmesség, a
hit, a varakozas, a David lelkén keresztiilvonuld megérzés,
megsejtés megvalosulhasson a foldi vilagban. David le-
szarmazottai, akikben nem lankadt el a varakozas és bizakodas
az Isten igéretével szemben, amellyel egészen bizonyosra vet-
ték, hogy mindazoknak meg kell torténnilik, amiket Isten az &
népének igért. Nem a test szerint valo Izraelnek, hanem a I¢lek
szerint valonak, a benne bizo, az Ot segitségiil hivé és a benne
hivé lelkeknek, akik nem sziinnek a hitnek ldmpaséaval ébren
virrasztani és azt imadsagaikkal taplalni, hogy ki ne fogyjon
beldle a hitnek olaja. Ezek mint vilagito, fényld csillagok vir-
rasztanak az éjszakaban, a testiségiikben, blineikben alastillyedt
lelkek kozott. Maria ennek a fluidnak Kitermelt viraga, a
legtisztabb, a legragyogébb, a legéletelevenebb szelleme,
akire rahull az égi harmat, és benne megvalosul az addig
lemult korszakok alma. Az § lelke, mint tiszta fehér liliom,
egyediil Istennek van szentelve, minden kiils6ségtél, minden



70

emberitdl, minden hidbavalosagtél mentesen. Maria kind az
atlagbol, és egyediil Istennek akar €lni, egyediil neki akar szol-
galni. O nem akar az emberek szokésai szerint férjhez menni.
Arvan maradt leany, akinek egyediil, magéara hagyottan kellene
az életet végigjarnia, és 6 magat 1¢lekben a templomnak szen-
teli. Amde az Ur masként hatarozott. O is ember volt. Az &
lelkében is megjelent a jovo arnyéka, de bizott az Istenben,
akivel az 6 lelke telve volt, aki betoltotte az 6 egész gondolat-
és érzésvilagat, s akirdl tudta, hogy nem fogja 6t elhagyni.

Ha Maria nem az alazatossagnak, nem az Urban
valé bizakodasnak tokéletességre emelkedett tipusa lett
volna, nem lehetett volna Istennek ezt a tervét keresztiil-
vinnie. O az 6 lelkében erre késziilt, az 6 szivében ez volt
elore elrendezve, ez volt a torvénye, az 6 hivatasa a foldi
élettel, hogy az Isten egysziilott Fiat O hozza a vilagra, an-
nak a teste az 6 testébdl valo test legyen, és annak a lelke az
6 lelkébél valé imadsagos lélek. Hogy ugy mondjam, az ¢
éterikus testének a masolata oltoztette fluidba Isten egysziilott
Fiat.

*
Torvény, hogy az embernek az 6 maradékai, az utana kovetke-
z0k szamara szebb, jobb, igazabb ¢€s tokéletesebb éterikus testet
kell adnia, mint amilyenben 6 maga kezdte az életét. A haladott
1¢lek megérti ezt — és amint mar masutt is magyaraztam nek-
tek — az ilyen ember a hazassagba tiszta lelki érzéseket és tisz-
ta testi fluidokat visz bele. Az embernek kotelessége a testére
is, meg a lelki érzéseire, is vigyazni. Az apanak és az anyanak
kotelessége a gyermekeit jol nevelni, hogy azok jobbak, iga-
zabbak, tokéletesebbek legyenek nala, mert egy fokkal mindig
finomabb, jobb és gyengédebb fluidnak kell annak lennie, ami-
be az utdna kovetkezd nemzedék 61tozkodik. Ezért sziikséges,
hogy akik hazassadgban ¢€lnek, lélekben szeressék egymast, s a
hazassag intézményével a legszebb, a legtisztabb érzéseket,
ugyszolvan az egymas irant vald rajongd szerelmiiket szente-



71

sits€ék. Az ilyen nagy ¢s tiszta szeretet, amely telve van nemes
¢és igaz torekvésekkel és az Istenbe vetett hittel, még akkor is
megszenteltetik, hogyha az a kiilsé forma 4ltal nincsen szente-
sitve.

De mivel az ember gyarl6 és bilinre hajland6, a Satan
pedig ott 6lalkodik koriildtte, azért még akik ilyen tiszta, ma-
gasztos ¢s nemes torekvésekkel és szent szerelemmel vannak is
egymas irant eltelve, jobb, ha a kiils format is elfogadjak. Es
alavetik magukat az emberi torvénynek, még ha ez a kiilso
forma szegényes és kicsinyes is, mert ezaltal 6k szentesitik meg
ezt a szegényes formdt, és példat mutatnak az emberek elott.
Azért nevezem ezt kiilsé formanak, mert az atlagemberek elott,
az alacsony rendiiek el6tt ez a kiilsé forma a Iényeges. A bels6t
elhanyagoljak ¢€s igy jon létre az, hogy kiilsé forma szerint tor-
vényes ugyan a hazassag, de a bels6 lényeg szerint nem. Es igy
az Isten alddsédban sem részesiilhetnek az ilyen emberek, s nem
szentelodhetik meg az 6 héazassaguk. De megszentelddhet a
kiilsé forma nélkiil is, ha az ember lelkében megvannak ezek a
kellékek, ezek a magas lelki térekvések. Azért mondom, hogy
maga a forma nem szenteli azt meg, hanem a léleknek ma-
ganak kell a kiilsé format megszenteltté tennie az 6 fel-
emelkedettségével és igaz érzésével. Tehat ha valakik ilyen
felemelkedett, tiszta érzésekkel 1épnek hazassagra — barha
hibaik, blineik, tokéletlenségeik nekik is béven vannak — de a
szeretetiik megvan, és nemes torekvésektdl vannak &thatva,
amelyek tisztak, és minden mast hattérbe szoritanak, akkor az ¢
sziviik tiszta rajongéasa altal 6k maguk az ilyen hdzassagban
megszentelddnek €s a megszentelddés altal a lelkiik javul, tisz-
tul, nemesedik. Mert hogyha 6k ebben a szent heviiletben sok
alacsonyrendii, emberies kérdést, mint példaul: a cim, a rang, a
vagyon ¢és az emberi lelkek hitvanysagaibol és tévelygéseibdl
szarmaz6 minden egyéb ilyen mellékes sallangokat, mint ma-
sod-harmadrendii dolgokat, ennek a szent érzésnek alarendel-
nek, akkor ez az 6 szent érzésiik felemeli ket azok folé a hia-



72

bavaldsagok folé. S az ilyen lelkek magasabbra emelkednek
mind természettorvényileg, mind szellemileg, hogy az 6 szel-
lemesiilésiik ezek altal a felemel6 térvények altal megvalosul-
hasson. fgy az 6 természetiikben egy magasabb szféraba emel-
kednek, és nem ritkdn ndluk joval magasabb szellemeket von-
zanak ugy, hogy ez daltal a kapcsolodas dltal alkalmassa valnak
magas szellemek testbeoltoztetésére, azaz az 6 fluidjaik nem
ritkan nagyon szép és igaz szellemi vilagossagnak a foldre jo-
veteléhez szolgdlhatnak eszkéziil. Es nagyon sokszor az 6 hiva-
tasuk ezzel be is van toltve; felnevelik az 6 szerelmiik viragat, a
gyermeket s a lelkiik szent, nemes ¢€s igaz torekvését beleoltjak
a gyermekiik fluidjaiba is.

De viszont annak a lehetdsége is fenndll, hogy ezek a
szellemek nemcsak maguk lesznek jobbakka, igazabbakka,
hanem sokszor még emellett alacsonyabb rendii szellemeknek
is magasabb rendi fluidokat tudnak nytjtani testoltés céljabol.
Tulajdonképpen ez a hazassdgnak a célja. Tehat a gyermek
fluidjainak jobbaknak, nemesebbeknek, elohaladottabbaknak
kell lennitik, mint a sziilok fluidjai voltak. Ami a sziil6k lelki
vagya, alma volt, az sziikséges, hogy a gyermekben valamen--
nyire beteljesedjék, hogy valamennyire megvalosuljon, és
rendszerint meg is valosul.

*
Tehat az egész emberiség alma, vagya, Isten felé¢ vald torekveé-
se, megnyugvas és megtisztulds utan valod vagyakozasa Maria-
ban nyert megvaldsulast. Az 6testamentum szelleme Mariaban
elérte a legmagasabb fokot, hogy a f6ld a mennyel 0sszekap-
csolodhasson és ezen keresztiil, nem latasok és nem profétalas
altal, hanem az ¢l6 szo6 altal nyerhessen az emberiség vilagos-
sagot, torvényt, igazsadgot. Mdria ugy reprezentalja az elfogad6
emberi lelkeket, akik megértek a beteljesiilés elfogadasara,
mint két imadkozo kéz, amely az ég felé emelkedik. Ezt az
imadkozo kezet megfogja az Egi Hatalom, kibékiil a folddel és
betolti az igeretet, kiarasztia az ¢ vilagossagat, és oda-



73

ajandékozza a foldi vilagnak az Udvézitét. Maria az alazatos-
sag, az Istentol valo fiiggés, az Istennek valo teljes odaadas
materializacioja. Maria tisztasaga az emberiség lelkének a
tisztasaga, amelyb6l mindennek, de mindennek el kell mul-
nia, meg kell sziinnie, hogy beléje az Isten leszallhasson, és
az Isten akarata abban a lélekben megteljesedhessék. Ha
Miridban nem a tokéletes odaadas, nem az Istenben val6 teljes
bizakodas és az Isten akarataban valo tokéletes megnyugvas
testesiilt volna meg, akkor az angyal szavara ellenkezésbe bo-
csatkozott volna. Hiszen Mariat a biinds, gonosz vilag és a
hitetlen zsidosdag még ma is sdarral dobdlja. Azonban a hivé
lélek, aki Isten mindenhatosagat kétségtelennek tartja, aki
Istent mindennek Teremtdjéiil, uraul és fenntartojaul isme-
ri el, elfogadja a sziizen valé fogantatas tényét az 6 lelké-
ben. Nem keres, nem kutat utana, hogy az miként lehetsé-
ges, nem keresi a tudomany segitségét e kérdés boncolgata-
sanal, mert hiszi, hogy Isten, aki megeleveniti a holtakat,
aki a kovekbél is teremthet fiakat Abrahamnak, megeleve-
nitheti a sziiz testében azt a csirat, amely alkalmas arra, hogy
egyetlen isteni termékenyitd parannyal életre keljen benne az
Isten igazsagat hirdetd, emberruhdba 61tozott' legtisztabb, leg-
nagyobb, leghatalmasabb isteni Szellem.

Maria nem mond ellent, nem aggodalmaskodik, nem
békétlenkedik lelkében; odaadasdnak €s megnyugvasanak csak
egyetlen kifejezése van: , Legyen nekem az Ur akarata sze-
rint”. O hisz az angyal szavanak. Abraham hite az 6 lelké-
ben mar bizonyossag. Ez a bizonyossig benne testet 6lt. Es
mivel az Ur akarata szerint ugy tortént, hogy neki ennek az
isteni munkanak a véghezviteléhez tamogatora volt sziiksége,
Isten melléje rendeli rokonat, aki szintén kivalasztott szellem,
szintén Istentdl megvilagositott 1élek, hogy addig, ameddig az
1d6 elkovetkezik, ameddig a nagy munka megkezdddhetik,
egylitt tartsa azokat, akikben az ¢ akarata a legtokéletesebben
kiteljesedhetik. Maria az Urnak aldzatos szolgalélanya volt,



74

maradt és marad mindvégig. Az & aldzatossdganak, engedel-
mességenek, Istenbe vetett hitéenek és megnyugvasanak szét kell
dradnia a vilagban; meg kell eloznie az ember lelkében azt a
csodat, mikor az emberi 1¢élek igazan elfogadja Krisztust Meg-
valtojanak, Udvozitdjének. Amikor azt mondom, hogy Maria
az Ur szolgaléleanya: valamennyi szolgalo lelket értem alatta,
mert minden szolgald 1éleknek Maria hitéb6l, Marianak Is-
tennel szemben vald engedelmességébdl, alazatossagabol és
onmaga feldldozdsabol kell megtelitddnie, miel6tt még elfo-
gadna a szolgalatot, amit Isten reabiz. Azért sziikséges, hogy
minden 1¢lek, aki a f6ldon Isten felé igyekszik, elobb feldltoz-
7€k Maria lelkének erényeibe. Mert aki Maria lelkének erénye-
ibe nem 6ltozkodott, az csak mutatja a szolgdlatot, az csak a
csillogasert, a diszert, a dicséségért, a jutalomért végzi szolga-
latat, nem pedig szeretetbol és Isten irant valo engedelmesség-
bol.

Nektek mindny4jatoknak, akik szolgaltok, és szolgalni
akartok, Maria lelkének alazatossagat, engedelmességét, Isten
akaratdban valé megnyugvasat, Isten irant valo nagy odaadésat
kell magatokhoz vonnotok. Azért, ha az ¢ lelkének ezeket a
tulajdonsagait elismeritek, és nagyra tartjatok, akkor 6t fogad-
jatok a szivetekbe, aki ezeknek az érzéseknek a kozéppontja.
Az 6 f6ldon vald megjelenésében ezek az érzések oltottek tes-
tet. Az O lelkében a legszentebb, a legtisztabb 6rom élt, ami a
beteljesedés tényével, a Szentlélektdl fogantatott Megvalto
megsziiletésével valosult meg; ez a legmagasabb 6rom az 6
fényével mint nap arasztotta el az 6 lelkét mennyei sugaraival.
Utéana pedig talan senkinek nem volt akkora fajdalma, és nem
borult akkora sotétség a lelkére, mint amekkora sotétség, fajda-
lom, bénat, kétségbeesés és szomorusag takarta be az ¢ lelkét
azon a bizonyos szomoru nagypénteki napon. Nem volt senki,
aki ugy hitte volna, aki ugy remélte volna, nem volt senki, aki
annyira valosagnak vette volna azokat az igéket, azokat az
igazsagokat, mint Méria. Es mégis-mégis az emberi hit, az em-



75

beri remény, az Isten irant valé nagy odaadas, az igazsagban
valo feltétlen hit talan senkinek a lelkében nem borult el annyi-
ra, mint aki annyira hitt, mint aki annyira valénak és igaznak
vette azt, ami az O életében mint az Isten igérete annyira meg-
valosult. Aki az 6 hitét az égig emeli, és az éggel kapcsolodva
annyira kozel érzi magat Istenhez, annyira érzi az Isten kozel-
ségét, az Istennel vald egységet, €s az ebbdl kidradd 6rom egé-
szen atjarja a lelkét, s aztdn jon a csalodés, amely ezt az Isten-
hez val6 kozelséget, mint egy sotét, fekete lepellel letakarja.
Ugy, hogy az a lélekben mint egy halott tonkre z(izva, guzsba
kotve, megsemmisiilve fekszik: annak a lelkében — Madriaéban
— hidegebb volt, kétségbeejtdbb és szomortbb volt az érzés,
mint barki masnak a lelkében. Hogyan, hat 6 csalodott volna az
Isten igéretében?! Nem, az nem lehet! Ez az ember-Maria vi-
vodasa. A 1élek azonban felemelkedik az almok vildgaba és
megkeresi az 6 egyszilott Fiat. Az 6 hivo lelke Osszekap-
csolodik vele, és soha tobbé nem fajt neki az elvalas, mert
megértette, meglatta Istennek akaratat, amelynek ismét csak az
6 lelkének ujra vald felemelkedésében, az ¢ hitének Gjra vald
vildgossagaban kell széthintddnie a vilagba.
*

Talan latjatok ezek utan, hogy Isten megengedi, hogy a foldi
hitet, a foldies reménységet, ha az még oly ragyogo is, ha az
még oly tiszta is, és ha az még oly kedves is, mint amilyen
kedves volt Maria lelkének odaadasa €s alazatossaga, sotétség
boritsa be. De csak egy pillanatra, mert ennek a hitnek keresz-
til kell a sotétség palastjat vilagitania, ennek az odaadéasnak
mindenen keresztiil 6sszekapcsolva kell lennie 6vele, hogy
beldle €106, eleven hit, beldle milliok és milliok szamara hato-
er6, ujjasziilt, megtisztult, megerdsodott alazatossag bon-
takozzék ki. Aki azt hiszi, hogy minden elveszett, tekintsen
Maria foldi alakjara, tekintsen az 6 foldi életére, az Istenhez
valo nagy kozelségére, és keresztiil kell latnia azon a sotétség-
burkolaton, amely 6t bevonja; az ¢ lelkén keresztiil bele kell



76

latnia a lathatatlan vilagba. Maria lelke attorte ezt a sotétség-
burkot ¢és a lathatatlan vildgban minden sotétségen keresztiil,
minden béanaton keresztiil megtaldlta azt, akit keresett, az 0
Megvaltojat. Mert amikor Méria megtalalta azt, akit elvesztett,
megtalalta minden lelkek Udvozitéjét, ragyogon, szolgald lel-
kektdl koriilvéve, akkor latta Istennek elfodott nagy és mély
gondoskodasat, amelyet az emberi szem meg nem lathat, embe-
ri sziv ki nem talalhat, mert az el van burkolva az ember elott;
azt csak a hittel, az odaadassal, az Isten akarataban valo meg-
nyugvdassal és az engedelmességgel lehet ujra megtaldlni. Attol
fogva nevezi Maria az Urat Udvézitéjének, mert akkor
megvilagosodott elotte az 6 emberi mivolta, és megvilago-
sodott elotte az 6 rendeltetése; megvilagosodott eldtte az
Isten akarata. Es 6 ebben a megvilagosodottsagban felma-
gasztosult és ebben a felmagasztosultsaghban boldogga lett,
iidvozitettnek érezte magat.

Az emberi én ezt a boldogsagot addig meg nem értette,
fel nem foghatta; csak azutan, amikor az Ur feltamadott. Csak
azutan valt Maria a szenvedd, gyétrdda foldi emberek hatalmas
segito erejéve. Azutan kapcsolodott bele a hivd lelkek csoport-
jénak vezetésébe, azutan munkalkodott — nem mint az ¢ fia-
nak, hanem mint az 8 Udvézitéjének — a munkéajédban. Es 6
munkalkodik, 6 nem szlinik meg a szenvedd emberiség segité-
sében és tamogatasaban, remény nyujtasaban az elcsiiggedtek-
nek, a szomora szivileknek. A csalddottak felemelésében nem
farad ki, mert senki tigy at nem érzi, mint 6, hogy milyen nagy
sziiksége van a szegény, szomorusagban senyvedd, ellentéttel
vivodo emberi lelkeknek a segitésre.

A LELEK ES TEST VISZONYA. MEDIUMITAS.
1.A halalrol. (**)

A meghalas azért sziikségszerli, mert az ¢élet formainak megépitésében az
ellentétnek is része van. — A halal torvényével szemben csak a hiten fel-



77

épiilé igazsag allhat meg. — Hogyan érzi magat a lélek a hirtelen halal
utan?

A haldl torvénye arra valo, hogy minden, ami a f6ldé¢, a mulan-
dosage, az enyészeté legyen, és mindazt atsegitse a feldolgozas
miuhelyébe, ami az ember koriil mint €letkeret felhalmozddott,
¢s amely keretben a lelkének fejlodését, tanulasat kellett elvé-
geznie. Legyen bar a legnagyobb tudos, birjon bar a gon-
dolatoknak a legszikrazobb csillogésaval az ember: a halal ke-
zének egyetlen érintésétdl romba dél minden €kessége, minden
eréssége, s a kétségbeesés sotét mélységébe hull ald, ha nem
ragaszkodik erésen a kegyelem altal lenytjtott segité kézhez,
az Isten szeretetéhez, a binbocsanathoz. A mulandésag és a
halal torvénye a bin kovetkeztében allott el6é. Azért kell
minden ideiglenesen alkotott formanak meghalnia, elmul-
nia, mert minden format, amelyet az élet egy rovid idére
kialakitott és osszerakott, az ellentét gondolata, az ellentét
elve is segitett megépiteni. Mivel tehat az ellentét elvének,
mint teremté elvnek és eszmének is része van benne, mind-
addig sziikséges az emberi lélek szamara, hogy a mulando-
sag vilagait és allapotait végig izlelje, ameddig az abszolit
johoz, a valtozatlan, orokkévalo igazsaghoz nem tapad, és
azzal at nem itatja a lelkét. Mert ha azzal at van itatva, akkor
nem fog rajta tobbé a halal torvénye, nem fog rajta az enyészet
hatalma. Hogyha az ember a f6ldi testben megszerezte az eb-
ben vald bizonyossagot, johet az enyészet tdrvénye, kivetkdz-
tetheti f6ldi hiively€bdl, de a lelkében semmiféle valtozason
nem megy at, mert a lelkének felépités¢, a lelkének irdnya az
orokkévalosag torvényén alapul, az orokkévalosag fejlodése-
nek utjat koveti, és igy csak a megkezdett uton megy eldre a
1élek, de valtozast nem szenvedhet.

Azonban aki a foldi énben, a foldi igazsag szerint, em-
beri, kicsinyes gondolatokhoz, formakhoz ragaszkodva épiti ki
a lelkének hitét, reményét, 6romét, boldogsagat, aki ezekben
talalja meg a lelkének kielégiilését, vagyainak beteljesiilését,
annak mindenét sszerombolja, porba donti és 0sszetori a halal



78

torvénye. Hogy a minésités torvénye abbdl az aprora zuzott
tormelékbol kiszedhesse azokat az apr6 igazsagatomokat, ame-
lyek ha ideiglenesen is, de megalkothattak és Osszetarthattak
szamara a muland6 boldogsag épiiletét. Hogy kiszedhesse az
igazsag torvénye a sajat részét, az ellentétes, a salakos, a hidba-
vald, a mulanddsagra itélt részletigazsag tormelékeket pedig
eltavolithassa beldliik. Az ilyen ember lelke nagy valtozason
megy Keresztiil, mert Gigy érzi, hogy mindenét elveszitette. Ugy
¢érzi, mint akinek palotdit, kincseit eltemette a foldrengés ¢és
neki ezekbdl a tormelékekbdl, amelyek a nagy foldinduléds utan
megmaradtak és hasznavehetoknek latszanak, kell sajat két
keze munkajaval és egyéni erejének ¢s faradsaganak latba veté-
sével megépitenie azt a kicsiny kunyhot, amelyben a lelke
megpihenhet azoktol a faradalmaktol, amelyek 6t munka koz-
ben utolérik. Azért kell az embernek idejekoran olyan erés
lelki, szellemi hitre szert tennie és a boldogsagat olyan ala-
pokra épitenie, amelyeket nem rombol szét az enyészet ha-
talma, amelyeken nem fog a halal torvénye, hogy ezen a
nagy, nehéz valtozason ne kelljen keresztiilmennie.

Aki hirtelen, minden eldkésziilet nélkiil hal meg, ha
hirtelen ébredne fel annak a tudatara, ami vele tortént, és az
emberi én hirtelen jutna 6ntudathoz a szellemvilagban, akkor
rettenetes, kétségbeejtd allapotba zuhanna ald. Azért az ilyen
1¢lek lassanként tér magahoz. Beletelik bizonyos id6 (sokszor
nagyon is hosszl id6), ameddig a tudata — t. i. a legutobbi
¢letnek az emlékezete — gyéren atszlirédik a szellemi tudata-
ba. Ne gondoljatok, hogy ez biintetés, vagy biinhddés. Ez ismét
csak a kegyelem, az isteni gondviselés féltd €s szeretd gondos-
kodasa és intézkedése, hogy akiknek hirtelen kellett itthagyni-
uk a foldi életet, és a sziviik érzése talan erésebben beletapadt a
foldi allapotok vilagaba — mivel sok 6romot és boldogsagot
talaltak ebben az életben — lassan szakadjanak el azoktol,
amik o6ket a foldhoz kototték. Tulajdonképpen ugy torténik
veliik, mint a gylimdlccsel, amely, amikor megérik, akkor a



79

szarardl természetes uton valik le, mert addigra a gylimdlcs az
6 er6it magaba szivta és mivel a szarra nincs tobbé sziiksége,
azért elszarad. Igy a 1éleknél is elhervadnak az 6t a foldhoz
koto taplalo szalak, s tobbé nem a fold fel6l, hanem a sajat ben-
s6 vilagabol meriti a taplalo eréket, s amikor felébred, akkor
mar a gondolkozasa és érzésvilaga tigyszolvan 1j otthont talal-
va megnyugszik megvaltozott allapotaban, ¢s nem érez folotte
nagy fajdalmat. Masként van ez azokban az esetekben, amikor
a lélek hosszabb életszalagot képezett ki maganak és er6-
teljesebben kapcsolodott a szellemvilaghoz, ugyhogy tu-
lajdonképpen foldi életében sem szakitotta meg a szel-
lemvilaggal vald kozvetlen érintkezést, hanem az életszalag
megnyujtasaval igyekezett tobbet idézni a szellemvilagban,
mint a foldiben.

2.A médiumitasrol altalaban. (**)

A médiumitas Iényegérdl és veszélyeirél. — A médiumi megnyilatkozasok
helyes értékelése. — Az intuitiv médiumitasrol. — A gépies médiumitasrol.
— A kobor szellemek. — A célok, amikért a szellemek megnyilatkoznak.

Az életszalagnak ez a megnyujtott allapota hozza létre a
médiumitast. Azonban ez alatt a szo alatt ti mast értetek, mint
amit én akarok vele mondani. Amikor ti emberek errdl a dolog-
16l beszéltek, mindig mint valami megrogzitett dologra gondol-
tok. Pedig ez nem valami megrogzitett dolog, mert ez minden
egyénnél mas- és masként nyilatkozik meg. S6t ez még ugyan-
anndl az egyénnél is allapotok szerint valtozik, azaz az életnek
kiilonboz6 hatésai szerint alakul ki, ugy, mint ahogyan a felhok
alakulnak a sz¢l jarasa szerint, igy van a médiumitas is. Az élet
behatasaival szemben nem fejt ki ellenallast, hanem igyekszik
a lélek az élet hianyait kipétolni. igy ahol sok hiany mutatkozik
az életben, amely hianyok a szellemnek a testbe6ltozése alkal-
maval keletkeztek, a lélek a maga erdivel igyekszik ezeket a
hianyokat kitolteni, és ahol azt kitolti, ott mintha egy masik én
képzddnék benne, azaz az 6 énje megosztodik. Ezek a megosz-
todott ének kiilonbozo felvevd allomasokat képeznek, €s a szel-



80

lemfluidoknak kiilonb6z0 behatésait érzik meg, és tovabbitjak
az agynak, az agyon keresztiil pedig az emberi tudat, vagy a
féléber tudat vesz roluk tudomast.

Azért a médiumitast sohase tekintsétek befejezett do-
lognak, hanem csak tiinetnek, amely tiinet a kiilonb6z6 szelle-
mek és a bealld kiilonb6zd helyzetek és allapotok szerint kii-
16nb6z6 format vesz fel, azaz alkalmazkodik. Hol messzire
kinyulik, és ugy igyekszik felvenni a hatasokat, hol pedig be-
huzddik és akkor kevesebb a felvevoképessége. Azt mondhat-
nam a ti nyelveteken, hogy ez olyan természeti tiinemény,
amelyet sem megfejteni, sem megmagyarazni nem vagytok
képesek. Mi meg tudndnk ezt nektek magyardzni, ha a fogal-
maitok megvolnanak hozza, vagy legalabb azok a képletek,
amelyek ennek a megértéséhez sziikségesek. Azért tehat csak
ugy vegyétek ezt a dolgot, mint természeti tiineményt, mint
olyan meggyo6zodést, amely egy masik vilag 1étezését, életét
és miikodését adja tudomasul, és ennek mintegy meggy6z6
bizonyitékaul szolgal. Ugy vegyétek, mint Isten ajandékat,
de semmi esetre se olyan megrogzitett képességnek, mint
amellyel a ti akaratotok és kivansagotok szerint barmikor és
barmily kortilmények kozott ott és azt vehetitek at, amit éppen
akartok. Hiszen vannak ennek a médiumi természetnek olyan
hatésai is, amelyek nem kivénatosak a ti életetekre nézve. Mert
az ellentét is felhasznalja ezt a természeti lehetséget, mivel az
mindent felhasznal, amivel azt hiszi, hogy az ¢ hatalmat és
igazsagat az emberek képzeletvilagdban naggya, erdssé €s ha-
talmassa teheti. Ezen az uton pedig éppugy moédjaban all az
akaratat érvényesiteni, mint az emberi 1élek barmely gyengesé-
gén ¢és hibajan keresztiil.

Azért tehat legyetek résen a médiumitas torvényén ke-
resztiil mutatkozo jelenségekkel szemben, mert barha meggy6z6
bizonyitékok jelentkeznek is az értelem- €s érzelemvilag sza-
mara, mégis minden ember lelkében kiilon ki kell alakulnia egy
bizonyossag-félének. Ez azt jelenti, hogy nem kell az embernek



81

a médiumitason keresztiil megismert igazsagok tekintetében
akarmerre hajlithatd allapotban lennie, hanem barmilyen meg-
gy0z0 ¢€s barmilyen bizonyitd erdvel bird jelenség is az, azt
mindig a maga helyére kell allitani szellemi érték tekintetében.
Mert lehet valami a legmegrogzitettebb bizonyossag, és még-
sem bizonyos, hogy a valddi, Istentdl nyujtott igazsag szem-
pontjabol valdsag-e az, ami azon a rogzitett bizonyossagon
keresztiil elécsillog? Igy lehetnek médiumi nyilatkozatok, ame-
lyeken keresztiil a szellem személyazonossdga minden kétséget
kizarolag megallapithato, és mégsem bizonyos, hogy az, amit
az a szellem mond, feltétlen igazsag-e? Mert hiszen 6 is csak
ugy latja a dolgokat, amilyen az 6 allapota, azonban nem bizo-
nyos, hogy az ¢ igazsaga magasabb szellemi szempontbol és
magasabb szellemi fokozatrol tekintve is igazsag-e? Azutan
meg azt sem szabad soha szem eldl téveszteni, hogy a médium
szelleme sem mindig egyenlé mértékben tolhato félre, és nem
marad meg allandéan ugyanabban a félretolt allapotban, hanem
az élet vibralasa hol jobban elérenyomul, hol hatrébb vonul. Es
ezzel a fluktualassal, amit az egyén lelki természete tantsit, a
szellem mondanivaldja a szavakban ¢és gondolatokban valo
feldolgozas alkalmaval veszit a maga tisztasagabdl, és tobbé-
kevésbé a médium lelki szineiben tlinik elo.

Az egész médiumitas nagyon laza talajon allo tu-
lajdonsag. Tehat az ember ne legyen vakhiti a szellemvi-
lagbol jovo igazsaggal szemben se, hanem az 6 emberi énjé-
ben is engedje mindenkor a lélek tiszta vagyodasat és tiszta
torekvését érvényesiilni. Es hogyha az intuitiv médium is
mindenkor ezt engedi érvényesiilni, és a szivét-lelkét Istennek
¢és ennek a munkanak szenteli, akkor nincs mit aggodnia. De
feltétlentil sziikséges, hogy mindig figyeljen az 6 emberi én-
Jébdl ravetddd arnyékokra, hogy azok fel ne tartdztathassak az
igazsag vilagossagat, €s ne sziirje azt az 6 emberi €njének ar-
nyékain keresztiil. Kiilonben éppen az intuitiv médiumitas al-
kalmas arra, hogy a folyton ellen6rzd tudat ott alljon és figyel-



82

jen. Hogy nem az ember gondolata és vagya, nem az & érvé-
nyesiilni kivané akarata fogja-e fel a szellemi kozleményen
keresztiil hato igazsagot, amely sokszor az intuitiv médiumon
keresztiil keres szavakat annak a gondolatnak a kifejezésére,
amely, mint vildgoSsag, amely mint egy eddig nem ismert, az
eddigitdl eliité szin képzodik, és alakul ki a médium lelkében.
Ez a szin nem beliilrdl vetitddik kifelé, hanem a lelki vilagbol
sugarzik ald és festi meg a médium lelkét azzal a szinnel,
amely szinben az ellendrz6 én akarva, nem akarva sziikséges-
nek talalja, hogy beszéljen. Hiszen mi nem adhatunk a médi-
umnak szavakat, csak érzéseket és gondolatokat, s6t a gon-
dolatokban is sokszor csak olyan formakat, amelyeket ép-
pen ra lehet illeszteni a médium gondolataira. Az intuitiv
médium gondolatait kevésbé lehet megvaltoztatni, csak at lehet
sugarozni ¢és felduzzasztani a szineknek és érzéseknek oldo és
hat6 erejével, €s kiépiteni, és 01j fénnyel és vilagossaggal latni
el azokat a gondolatokat, amelyek kozel esnek a mi gondolata-
inkhoz és érzéseinkhez. Es hogyha egy intuitiv médium semmi
egyebet nem tudna is adni a mi vildgunknak, amin keresztiil mi
az emberek vilagara hathatunk, mint csupan engedelmes ¢és
hajlithato lelket, mint csupan vilagossagra és igazsagra vald
torekvést: mi azt is nagyon alkalmasan felhasznalhatjuk. Mert
jollehet sok bizonyitékot és szellemazonossagot nyujto lehet
a gépies médiumitas, de nem mindig alkalmas arra, és nem
minden fokozaton érheté el vele az a cél, hogy helyes és tisz-
ta vilagossagot oltoztethessiink altala szavakba.

Azért mondom, hogy sohase tévesszétek dssze a kettot
egymassal. Hogyha szellemazonossagi bizonyitékok jonnek,
azok jok lehetnek hitet és megbizonyosodast kereso lelkek sza-
mara, de nem felelnek meg mindenkor a lélek fejlodését elose-
gité akaratnak és vagynak. Mert akik megelégszenek annyival,
amennyit a foldi szférakban él6 szellemek — akik maguk is
tévelygo allapotban vannak — nyujtanak, azok minden bizonyi-
ték dacara sem emelkedhetnek feljebb, és a hitiik nem fejlodhet,



83

és nem tisztulhat meg. Mert azok a szellemek, akik megtérés
hidnyaban az ¢ allapotuk feljavitasa céljabol keresnek és kutat-
nak, és e keresésiik kozben az emberek vilagaba tévednek, ma-
guk is megtévesztddnek, és sokszor akaratuk ellenére fogva
maradnak az emberek vilagaban azok altal az érzések és va-
gyak altal, amelyek a lelkiikb6l még nem tisztultak ki. Ezekre a
szellemekre az emberek ¢€lete vagy atalakitolag és felemeldleg,
vagy pedig alasiillyesztéleg hat. Ezért a gyengébb, de a tor-
vényben ¢€16, javulni vagyo szellemeket az a szféra, amelyben
¢lnek, és az a torvény, amely Oket vezeti, felsodorja, munkdhoz
szoktatja, tennivalokkal latja el és tavol tartja a f6ldi emberek
vilagatol.

Ezzel szemben azok a szellemek, akik térvénytelen va-
gyaikkal és torekvéseikkel, meg tévelygéseikkel megtéretlen
allapotban jutottak a szellemvilagba, érezve a 1ét 6romét, a sza-
badsagnak mamoratdl elragadtatva jobban atengedik magukat
torvénytelen vagyaiknak. Es ha ezektdl a vagyaktol vonzatva
az emberek vildganak kozelébe jutnak, akkor az emberi élet
fluidjai megragasztjdk oket, mivel azoknak ellenallani nem
tudnak, és benniik elhagyott életiiknek tovabb folytatasat vélik
feltalalhatni, mégpedig azok nélkiil a kdvetkezmények nélkiil,
amelyektol a foldi életben féltek. Mert a szellemi élet a maga
szabadséagaval 6ridsi méreteket 6lt, s mivelhogy sokkal késébb
kovetkezik rajuk a rosszért a rossz és a joért a jO hatas, mint
ahogyan az a foldi életben szokott bekovetkezni — mivel a
foldi élet gyorsabb lejarat, mint a szellemi élet — ennélfogva
azt hiszik, hogy sohasem kell megfizetniiik torvénytelenségei-
kért. gy az ilyen szellemek vagy maris szenvedd allapotban
vannak, akik nem tudnak az allapotukbol szabadulni, és azért
segitségért konyorognek és igy kerlilnek hozzatok. Vagy pedig
mar kozelednek ahhoz az allapothoz, amikor a megtérésre és
megbanasra valo idépontjuk térvényszeriien bekovetkeznék. S
hogy ne éppen a térvény vas szigora sajtolja ki beldliik a meg-
banast, hanem ebben a sajat szabadakaratukat is érvényesithes-



84

sék, és a sajat belatasuk szerint kapcsolddva a jobbhoz kon--
nyebb megoldast talalhassanak: azért kiildetnek hozzatok, s
azért vonzzak oOket a ti fluidjaitok. Vagy pedig abbol a célbodl
kapcsolodnak a szellemek az emberek vilagahoz, hogy figyel-
meztessék az embereket az €let folytatasara €s a térvényes utra,
amelyen haladniuk kell, hogy felhivjak a figyelmiiket Istenre,
az Isten akaratira, amelyet az embernek be kell toltenie, s
azokra a veszélyekre, amelyek redjuk kovetkeznek, hogyha
konnyelmiien elfecsérlik a foldi életet €s minden haszon nélkiil
térnek meg a szellemvilagba. Vagy azért, hogy azok a lelkek,
akik itt élnek a foldi vilagban, és a javuldsukon mar réges-
régen munkalkodnak és valaszut el6tt allnak, s szeretnék a 1¢-
tikket az orokkévalosag vilagaban megrdgziteni és szeretnék
faradozasaiknak, igyekezetiiknek és torekvéseiknek a gyiimol-
csét is élvezni, altaluk segitséget nyerhessenek. Es keresztiil-
juthassanak azokon a nehezeknek latszé akadalyokon — ame-
lyeket sokszor Ontudatlanul a sajat lelkiik allit fel, sokszor a
kiils6 vilagbol allnak eléjiik — amelyekkel ugyancsak a hason-
16sag torvényénél fogva mintegy elkeriilhetetleniil szembe kell
magukat talalniuk. Sokszor pedig olyanoknak is sziikségiik van
ezeknek a szellemeknek segitségére, akik masokat segiteni
akarnak, akik a szeretet torvényét kovetve masokért vették fel a
nehéz foldi testet annak minden kovetkezményével egyiitt,
hogy el ne faradjanak és el ne gyengiiljenek, mielétt még
eredményt értek volna el. Ezek azok a célok, amikért a szelle-
mek az emberek vildgaval 6sszekottetést tartanak fenn.
Azonban az emberek nem mindig értik meg, hogy mi a
célja ennek a kapcsolatnak, €s igy nagyon sokszor a sajat foldi
érdekeik, a sajat hibéas céljaik elérésére kapcsolddnak Ossze a
szellemvilaggal. Sziikségtelen mondanom, hogy mindez té-
velygés ¢és biin, aminek kovetkezményét mind a szellemek,
mind az emberek nagyon érzékenyen megfizetik. Ezzel szem-
ben azt a szent célt felismerni, s abban munkat vallalni —
mégpedig igaz 1élekkel és teljesen onzetleniil — hogy az ember



85

a gyengeségétol és gyarlosagatol megszabadulhasson, hogy
megtalalhassa az igazsag utjat, amelyen haladhasson, és a vila-
gossagot terjeszthesse: mindez Istennek tetsz6 olyan munka.
Amelyben haladva és faradozva Isten aldasat vonjatok maga-
tokhoz, és arasztjatok ki egyidejiileg a vilagba, mert tanithattok
és megvilagosithattok embereket és lelkeket. Mert nagyobb
dolog lelkeket megvilagositani, mint testeket apolni és gyogyi-
tani, testek jolétéeért faradni. — Mert a test muland6 és annak
minden allapota atmeneti, mig a I¢lek orokéletli. Amit tehat a
1élekért tesztek, amit a 1élekben tiltettek el, annak 6rokkévalo
eredményei vannak, mégpedig nemcsak itt a foldi életben, ha-
nem az Orokkévaldsagban is. Ott latjatok csak igazan annak a
tulajdonképpeni eredményét, amit itt a foldon, végeztetek.

3. A médiumitas részletes ismertetése.”* (**)
A médiumi megnyilatkozasok akadalyai. — Ovatossag a médiumi megnyi-
latkozasokkal szemben. — A kivancsisag zavar6 hatasa. — Csak teljesen
nyugodt lelkiallapotban tanacsos iilést tartani. — A médiumnak modjaban
all elutasitani, vagy magahoz vonzani a kozelében levo szellemet.

A médiumi tevékenység tehat feltétleniil sziikségessé
teszi a léleknek a jo irdnyban valo teljes akarasat, és a jonak
bizonyos foku ismeretét. Mert az teljes lehetetlenség, hogy a
magat meQnyilatkozasra elokészitett szellem a médium lelkeével,
annak minden egyes részével azonos legyen. Ezért aztan, ahol
a médium lelke hianyt érez, azt Osztondsen kiegésziti hasonlo

2 % Az itt L., IL. és III. alatt kovetkezo fejtegetések soran az olvasd olykor
ugy fogja talalni, hogy ugyanaz a gondolat tobbszor ismétlédik. Ez azért
van igy, mivel k. Vezetonk hosszabb id6kozokben, tobb izben nyilatkozott
errdl a targyrol s itt ezek a megnyilatkozasok vannak 6sszefoglalva. Mind-
amellett az ismétlédések nem feleslegesek, mert a gondos olvasé azt fogja
tapasztalni, hogy valahanyszor a k. Vezetdnk ugyanarra a gondolatra vissza-
tér, mindannyiszor valamivel tdbbet mond, mint eldbb, vagy egy masik
oldalrol vilagitja meg a targyat, s ennélfogva egyik megvilagitas sem lenne
mell6zhetd. (Kiadok.)



86

gondolatképekkel. Azutin meg nem mindig egyenléen intenziv
az 0SSZekottetes a szellem és a médium kozott, hanem az folyton
hullamzik. A szellem ugyanis nem képes minden percben és
minden pillanatban urdva lenni a médium lelki természetének,
mert a médium egyéni lelke nem minden pillanatban hajlando
semleges allasponton maradni. Nem szabad tehat szoros hatart
vonni a médiumi hiradasok minemusége kozott, annal kevésbé,
mert mindezeken kiviil ugyanaz a szellem mas és mas médium
altal mas- és masként nyilatkozik meg, mas szavakkal, mas
alaphangon; az egyik lélekben ezt a hangot tudja megiitni, a
masikban amazt. Ne higgyétek, hogy olyan konnyii dolog a
szellemnek Kkiilonb6z6 médiumok altal megnyilatkozni!
Ezer meg ezer akadalya van annak, amit le kell kiizdenie
egyiknél-masiknal. S ha nem tudja lekiizdeni, akkor nagy hé-
zagok keletkeznek, tigyannyira, hogy alig tudja magat kifejez-
ni. Egyiknél tobb, masiknal talan kevesebb lesz a lekiizdeniva-
16, mert a 1¢lek alapszine, elgondolasa, iranya kisebb vagy na-
gyobb 0sszeolvadast enged 1étesiteni.

Ezért sziikséges a médiumi ténykedéshez az enge-
delmesség, a passzivitas kifejlesztése, nagy nyugalmi allapot,
azt mondhatnam, bizonyos foku nemtorodomség, azaz a hatni
akaras ellentéte. Ezzel nem azt akarom mondani, mintha a f6l-
di embernek nem volna szabad akaratanak, vagyanak lennie;
ellenkezodleg, kell lelkesedésének ¢s vagyanak lennie a jo és
szép irant. Mert csak ha ez megvan — kiilondsen, ha a szellemi
vezetdjével mintegy a rokonszenv folytan ugyszolvan egybefo-
lyova valik a gondolkozésa és érzése— tudja konnyebben at-
venni mindazokat az igazsdgokat, mindazokat a gondolatokat
és érzéseket, amelyek nemcsak a kiilvilagra nézve, hanem elsé-
Sorban a sajat lelkének atalakitasara, megjobbitasara és tiszti-
tasara nagyon iidvisek és elonyosek. Mert hiszen az embernek
legelsdsorban is 6nmaga szamara van adva a médiumi ter-
mészet. Nem lehet tehat okolni a szellemi vezetiket, vagy a
kornyezo szellemeket, ha nem akadalyoznak meg valami



87

balul sikeriilt médiumi nyilatkozatot vagy munkat. Mert
olyan dolog ez, mint amikor felho jar a nap elott: az egyik
pillanatban borius, a masik pillanatban napsugaras a taj. A
médiumi természet a sajat lelketek érdekében adatott. Mert
minden emberi 1éleknek meg van szabva a maga haladasi tja,
sebessége, iranya; nem valahol téle messze, lathatatlan vilag-
ban, hanem a sajat lelkében; és minden Iélek csak azt teheti,
amire a sajat természetében megvan a képesitése. Tehat a mé-
diumi megnyilatkozasok nem mentenek {6l benneteket a kuta-
tas, a munka és az éber megfigyelés kotelezettsége alol. Es az
Isten ezt azért adja, hogy élénkebb tevékenységre szoritsa a
haladni kivano emberi lelkeket. Mert ne feledjétek el, hogy
az idé kozel van!

Ennek a kritikai érzéknek hianyaban fordul elé nagyon
sokszor spiritista iiléseken és egyes médiumoknal, hogy olyan
neveket emlitenek, amelyeknek hordozodit nagyoknak, bolcsek-
nek, igazaknak, sot szenteknek tartottdk és tartjdk az emberek.
Pedig nem az az egyéni szellem van vele, aki azt irja, vagy
mondja, hanem csak az a gondolatforma, azok az érzés-
rezgések, amelyek azt a foldon élt ember-szellemet annak ide-
jén megragadtak, és azza tették, akivé lett. Mert hiszen Istennek
ugyanaz a Lelke ugyanazokat a gondolatokat és érzéseket bo-
csatja lélekrol |élekre tovabb-tovabb, és latva a médiumnak a
név utan valo vagyodasat — annak dacara, hogy nem ok irjak,
vagy mondjak — elodll az a kényszeriiség (anélkiil, hogy ha-
zugsagrol vagy az igazsag megmasitasarol lehetne beszélni),
hogy egy névnek a cégére alatt jon létre a meQnyilatkozas,
amely névvel a médium sajat szelleme ruhazza fel az isteni Lé-
leknek azt a maradasat, amely rajta keresztiil mikodik. Mind-
amellett, hogyha vannak is olyanféle szellemi megnyilvanula-
sok, amelyekbdl nem tudtok kiokosodni, az ne okozzon egyi-
kotok lelkében se olyan zavart, hogy azon keresztiil talan a
hitetek is meginogjon, vagy valami mas ellentmondas kelet-
kezhessek a lelketekben, mert a szellemvilag, meg a foldi vilag,



88

amelyben ti vagytok, annyira kiilonbozik egymastol, hogy azt
el sem tudjatok képzelni, fel sem tudjatok fogni. Hiszen még az
egyik szféra is annyira kiilonbozik a masiktol, mintha az mar
nem is ugyanaz a szellemvilag volna! Az olyan dolgot, amit
nem tudtok megérteni, amit nem tudtok a lelketekben elhe-
lyezni, ugy ahogy van, mindenestdl tegyétek félre, és varja-
tok meg azokat a kimagyarazo jeleket, vagy jelenségeket,
amelyekbdl megtalaljatok a magatok részére az athidalo
kapcsolatot és kialakithatjatok magatoknak azokat a lehet6sé-
geket, amelyek el6ttetek allnak ugyan, de sem nektek, sem ne-
kiink nem all médunkban, hogy azokat kiegyenlitsiik, és egy-
masba-olvadova tegyiik.

A médiummal szemben minden korillmények kozott
6vatosnak kell lenni. Nem mintha tudatos csalas felté-
telezését engedhetnétek meg magatoknak, azonban a csalé-
das lehetdségét fenn kell tartani, mert a médium lelkén ke-
resztiil megnyilatkozé szellemek részére sokszor csak egy
gyenge kapcsolat, egy keskeny hid vezet. Amelyen keresztiil
atadhatja ugyan az ¢ gondolatanak egy tdredékét, azonban a
folytatasat esetleg mar semmiképpen sem tudnd atadni. Azért,
ha magatol nem, nyilatkozik, ne is erdszakoljatok, hogy olyan
dolgokrol adjon hirt, amelyek titeket meggy6zhetnének, ame-
lyek minden kétséget kizard szellemazonossagi bizonyitékot
nyujthatnanak; varjatok meg azt az alkalmat, amikor az majd
lehetségessé valik. Vannak lehetéségek, amelyek a megnyilat-
kozni kivano szellem eldtt mint csabito, vonzo alkalmak meriil-
nek fel, és a szellem megériil annak a lehetdségnek, hogy meg-
nyilatkozhat, nem szamolva azzal, hogy amikor kapcsolodik,
azok a lehetoségek egyszerre illuzorikusakka valhatnak az 6
reszere. llyen illuzorikussa valast magatok is konnyen eloideéz-
tek a sajat gondolataitok és érzéseitek altal, amikor ki akarja-
tok talalni, hogy kicsoda a nyilatkozo szellem. Mdar magdval
ezzel a gondolattal, ezzel a kivancsisaggal is megzavarhatjatok
a megnyilatkozdsi lehetdségeket, és méginkabb ha ennek az



89

érzésnek, vagy gondolatnak szavakban is kifejezést adtok. Ugy,
hogy ha addig a szellem el is helyezkedhetett a médium erdiben
a maga érzéseivel és jarulékaival, abban a pillanatban, amikor
a médium bensé nyugalmat az ilyen kozbetolakodo fluidok
megzavarjak, a médium passzivitisa szintén megzavarodik. ES
a kialakulas elveszti a formajat, mert a szellem idegen fluidok-
ban, idegen formaban jelenik meg, amelyekben 6 nincs otthon,
s még a legjobb akarattal és a legjobb lehetdségek kozott sem
tudja magat agy kifejezni, ahogyan szeretné.

Mondok nektek erre nézve egy hasonlatot: a viz partjan
allo ember, miel6tt a vizbe ugranék, kiszamitja azokat a lehetd-
ségeket, amelyeket majd Uszas kdzben az erejével uralni fog.
Mégis, amikor a vizbe alameriil, és benne mozdulatokat tesz,
hogy eldrejusson, ezekkel a mozdulatokkal a viztomeget magat
is megzavarja, s neki nemcsak a viz ellenallasat, hanem, hogy
ugy mondjam, a viz sajat mozgasat is le kell gyéznie, (amelyet
pedig 6 okozott), hogy a céljat elérhesse. Ez pedig nagy erdki-
fejtést igényel; s ha még a viznek valami sodra vagy orvénylése
is van, akkor az uszo6 azt sokszor nem képes legydzni s az or-
vény magaval ragadja 6t, €s nem oda jut, ahova akarna, hanem
ahova a viz sodra kényszeriti. Azért mondom, hogy nagy vi-
gyazattal kell élnetek, mert mint mar maskor is mondtam nek-
tek, a médium lelkének kisebb vagy nagyobb passzivitasan
mulnak sokszor a legjobban meggy6zo jelenségek. Azért ezt a
passzivitast, ezt az egyensulyi helyzetben 1év6 lelki hangulatot,
ezt a nyugalmi helyzetet nem szabad megzavarni sem érzések-
kel, sem erdteljes gondolatokkal, annal kevésbé szavakkal.
Mert maguknak az érzéseknek a kisugarzasatol sokszor ezek a
fluidok elhajolnak, kiilonéosen olyan médiumnal, aki inkabb az
eérzesekre reagal. Sot az érzéseket jobban felerdsitve rezgi to-
vabb a testen keresztiil, mint a gondolatokat, s azert az elsé
érzésbeli megzavarodds mintegy kiszoritja a médium erdibdl a
szellemet. Es abban a pillanatban ezt az firt, amely igy timad a
szellem és az atvevé médium-lélek kozott, a médium a sajat



90

énjének kialakitott gondolataval tolti be. Ez olyan természetes
¢s magatol értetéddé folyomany, ami ellen sem ti, sem mi nem
tehetiink semmit.

Azért én sokszor mondottam mar nektek, hogy ha
valami zavar titeket, ha a lelketekben olyan érzések van-
nak, amelyek nem tudnak nyugton maradni, hanem befo-
lyasoljak a gondolataitokat, mint képzelodések, feltevések,
eloitéletek, akkor inkabb ne tartsatok iilést, mert az ered-
mény nem lesz kivanatos. Csak teljesen passziv 1élekkel,
Isten felé vagyodassal iilhettek le és varhatjatok, ami ko-
vetkezik, amit az orokélet folyovize kivet ennek a vilagnak
a partjaira. Mert hiaba akar a foldi ember a szellemvilagbol
barmit is kapni, ha arra a lehetdségek hidnyoznak, és nem 1ép-
het bele abba a folyamba, amelybe szeretne, ha csak egy kicsit
is meg van ennek a folyonak a folyasa gatolva. Vagy valami
olyan akadaly van, amely azt kitériti 0itjabol, és mas rezgést,
mas eredményt idéz el6, mint amit akar az egyik, akar a masik
részrél kivannanak az Gsszekottetésre vagyodok. Azt is jegyez-
zétek meg magatoknak, hogy a médiumnak modjaban 4ll eluta-
sitani, vagy magahoz vonzani azokat a szellemeket, akik a ko-
zelében vannak és az 6 fluidjaiba gondolatokat, érzéseket és
vagyakat dobnak bele.

1. (**)

A médium lelki struktirdja. — Intuitiv és gépies médiumok. — A szellem
és a médium tudatanak valtakozasa. — A talzott kritika bénitd hatasa a
médiumra nézve.

A médium lelke olyan, mint egy sziird; ez a sziird lehet
ritkabb, vagy sliribb. Ha stirtibb, akkor kevés megy at rajta a
szellem énjébdl €s gondolatabol, és az a kevés sem tud olyan
hatarozott korvonalakat felvenni, amelyekbdl a szellem egyéni-
ségére, a szellem azonossagara lehetne kovetkeztetni. Azonban,
amint mar sokszor emlitettem, a médium énje nem valami élet-
telen dolog, hanem a mozgo6 vizhez hasonlithat6, folyton hul-
lamz6 életmennyiség, illetéleg életet tartalmazo elem, amely-



91

nek hullamai folyton-folyvast hozzacsapodnak a 1élek kiilsé
burkahoz, a test tudatahoz, amely testi tudatra a szellemeknek
sziikségiik van, hogy ennek a targyi, anyagi vilagnak a formai-
ban kifejezhessék magukat. Azért sziikséges, hogy a testi tudat-
reszt kifejlesszétek, hogy a bensé ezen keresztiil kifejezhesse
magat. Ez a tudatrész a test ontudatanak lerakott mennyisége.
Ezen keresztiil tudtok beszélni, azaz a gondolataitokat kife-
jezni, és ezen keresztiil tudtok a dolgokrol képeket alkotni a
képzelet vilagaban. Mert ugyebar a sziiletésétdl fogva vaknak
hidba beszéltek a szinekrdl, miutan neki azokrdl fogalma nin-
csen, azért nem is tud réluk maganak képzetet alkotni. Tehat a
tudatnak bizonyos mennyisége mindig jelen van, még a legmé-
lyebb extatikus transz allapotaban is, mint ahogyan az alomban
is jelen van. Ezen a tudaton keresztiil teremti meg a 1élek a je-
lentéségteljes almokat. Ezen a tudaton keresztiil sziirédik at a
szellemvilagban tapasztalt ismeretnek a képe, ezen a tudaton
szlirddnek 4t az asztralvilag formai, amelyeken elindulva a testi
tudat tajékozodni képes. Eppen a léleknek ez a tdjékozodé osz-
tone az, amely az alom és az ébrenlét dallapota kozott a kiilonb-
seget meg tudja dllapitani.

Tehat a tudatnak ez a szlir6képessége az a médiumi
tulajdonsag, amelyen keresztiil a I¢lek athozza azokat a tapasz-
talatokat, azokat a fogalmakat, amelyeket beleirunk, belenyo-
munk, vagy hogy ugy mondjam, belerajzolunk, belevetitiink a
médium lelkébe. A tokéletlentil képzett tudat tokéletlentil adja
azokat vissza. Az ilyen tudat a leghelyesebb, legszindusabb,
leggondosabban kortilrajzolt gondolatokat és fogalmakat is
hidnyosan fogja visszaadni; a vaz megvan, de hianyosan adja
le, mert nincs meg a reprodukald képessége, mert hianyzik a
testi Ontudatban a hozza val6 festékanyag. Azutan ha ez a tu-
datsziird strd, t. i. nagyon el van a szellem hatarolva a test altal
ugy, hogy nem tudja magat olyan tokéletesen kifejezni —
(most a sajat egyéniségrol beszélek) — akkor csak olyan félig
miuvelt, félig képzett eszkoz lesz a sajat egyénisége szamara is.



92

Sok ilyen kevéssé kifejlesztett testi tudati ember lehet szines,
minden tekintetben gazdagon felfejlédott 1élek, de mégsem
tudja magat az 6 foldi énjében ugy kifejezni, mint egy kevésbé
fejlett a maga jobban kifejlesztett emberi ontudatan keresztiil.
A masik eset az a médiumitasnal, hogy a szellem annyira hozza
van kotve a maga lelki megalkotasanal fogva, vagyis a testtel
valo Osszekapcsolodésa folytan a sajat foldi énjéhez, hogy nem
képes messze elhtizddni, nem tudja magat a testi éntdl eléggé
fliggetleniteni. Ez néha biintetésképp, néha vezeklésképp, sok-
szor pedig a cél elérése érdekében torténik.

Tehat ne itéljetek konnyelmiien, mert ezek mind csak
lehet6ségek, hogy a szellemnek ne legyen olyan nagy szabad-
saga, mert az neki nem sziikséges, vagy mert nem tudna betol-
teni, amire vallalkozott, vagy pedig a testet nem tudna elég
erdvel ellatni. Ilyenkor tehat az életszalag kevésbé nyujthato,
aminek az a kovetkezménye, hogy nem lehet egy kozbiilsé
tudatnak kifejlddnie, tehat nem hagyhatja el a sajat én az aszt-
ralvilagot, hogy abban a vilagban egy masik szellem is bele-
kapcsolodhasson az 6 tudataval, és mint iranyitd eré részt ve-
hessen a foldi énnek gondolat- és érzésvilagaban. Ilyen az ugy-
nevezett sugalmazott médium. Itt sziikk a sziir6, amelyen ke-
resztiill annak a sajatsagos folyamatnak kell végbemennie,
amely olyan, mint amikor az egyik folyadékot Osszeontik a
masikkal. A sajat szellem tudata impregnalodik az idegen szel-
lem tudatéaval, s lassu és finom szlir6déssel vegyiil 0ssze a két-
féle gondolattartalom. Az intuitiv médiumitas atvaltoztatja a
gondolatot a sajat szineire. A sajat gondolat-értékeivel ad neki
kifejezést. Itt a kiils6 szellem nem masithatja meg, nem teheti
hatalyon kiviil a médium véleményét, egyéni gondolatat, ha-
nem csak mas szint ad annak, s ugy folyik be a tudatba, hogy
ott emberi kifejezésekben jelenjen meg. Ezzel is lehet azonban
meggy6zOddéseket nyerni, hogyha a médium szelleme fokoza-
tosan igyekszik passziv maradni. Minél passzivabban viselke-
dik, minél engedelmesebb tud lenni, minél inkabb le tud mon-



93

dani az egyéni hatni akaras vagyar6l, annal jobb és tokélete-
sebb a vegyi 4athasonulas. Es hogyha elég miivelt és fejlett em-
beri tudat all rendelkezésre, akkor nagyon szép formdban je-
lenhetik meg az a gondolat, amelyet a szellem a médium lelki
tudatan atszr.

A mechanikus médiumnal megint egyéb akadalyok
vannak. Az is el6fordul, hogy akkor, amikor a kapcsolodas
bekovetkezik, a médium emberi tudata a kiilsé vilagbol meg
van toltve ideges fesziiltséggel. Ilyenkor ez az emberi tudat
megmerevedik, és az agy kevésbé hasznalhatova valik tgyan--
nyira, hogy amely szavakat és gondolatformdkat az ember-
médium maga egészen konnyen hasznalhatna, azokat a szel-
lemnek nem all moédjaban megmozgatni. Mert a médium embe-
r1 tudata szogletessé, keménnyé és nehezen hozzaférhetéve
valt. Es a megnyilatkozo szellem, aki nem ura a testnek és nin-
csen a test vilaganak minden részletével 6sszefolyva, nem tudja
magat kifejezni, nem tud minden gondolatot rendesen fel-
Oltoztetni, hanem csak részlegesen és hianyosan. Ilyenkor a
szavak csak a legk6zonségesebb, a leghétkdznapibb formaban,
a legkdnnyebben hozzaférhetd alakban allnak rendelkezésre és
igy a megnyilatkozas szintelen, hianyos, akadoz6, hatarozatlan
formaban jon létre, annak dacara, hogy maga a l1élek rendelke-
zésre all, azonban a kiils6 én elfogultsdga, megmerevedése nem
engedi az agyat munkdba venni. Ilyenkor a szellemnek, aki a
I¢lek erdiben el van helyezkedve, egy folytonos nyomassal kell
kiizdenie, és ez gatolja meg a kiilsé forma konnyl felhasznala-
saban. Id6kozonként, amikor a megnyilatkozo szellem nagyobb
uralmat tud venni a testi tudaton, és jobban megt6lti a médium
lelkének erdit, s mintegy nagyobb teriiletet sikeriil a sajat sza-
mara szétnyomnia, ilyenkor a szellemnek a gondolata €s érzése
szinte mintegy széles nyilason keresztiil hirtelen beledobddik a
tudatba. Ilyen pillanatokban jonnek létre azok a meQgydzddést
nyujto szavak, gondolatok, emlékekre valo hivatkozdsok, ame-
lyek a foldi emberek elétt a meggydzddeést szolgaltatjak. A Ko-



94

vetkez6 pillanatban azonban, amikor a szellem mar kilokte
magabdl ezen a Kibdvitett nyilason keresztiil a maga gondola-
tat, egyszerre 0sszeszorulhat, és egészen kicsinnyé zsugorodhat
ossze a tudatsziiré. Es a médium énje — amely a tudaton ke-
resztiil figyeli, és maga is tokéletlennek taldlja a meg-
nyilvanulast jollehet nem mindent tudott megfigyelni, mert
voltak pillanatok, amikor teljesen vissza volt szoritva bizonyos
alomszerl allapotba — egy pillanat alatt ott terem és a szellem
gondolatat igyekszik a sajat gondolataival kiegésziteni. Ez a
folyton hullimzo tudatcsere sokszor értelmetlenné, megQ-
magyarazhatatlanna valik a hallgatok, illetéleg szemlélok
elott.

Azért mondom: figyeljetek, és ne akarjatok erdszakkal
meggydzideést szerezni, ahelyett a meggy6zOdés lehetdségét
igyekezzetek eldmozditani azaltal, hogy mint passziv szemlélék
vegyetek részt, és mindig elégedjetek meg annyival, amennyit
kaptok. Es abb6l mint foldi emberek kialakithatjatok a nézetei-
teket, gondolataitokat, hogy vajon hogyan is kell és lehet ezt
megérteni. Tehat ne akadjatok fenn azon, ha a médium énjébol
ered0 beavatkozast konstataltok, mert mint mondom, az egyik
pillanatban 80%, a masikban pedig, amikor a médium énje
kozbenyomul, csak 20—30% lehet az atvétel mértéke. Még a
sugalmazott médiumnal is Ggy van az, hogy a tudat az egyik
pillanatban egészen elsotétiil, a masikban majdnem egészen
vilagos, ami megint nem zarja ki, hogy a kovetkezd pillanatban
a szellem ismét urava ne legyen annak a tudatnak. A napideg-
fonat izgatottsaga, merevsége és fesziiltsége is hatarozhat eb-
ben a kérdésben, mert a médium szelleme, barhogy akar is,
nem tud teljesen passziv maradni, mert a kiilsé tudatban banto-
an hat rea az a megallapitas, hogy erbsen figyelik és kritizaljak,
mert a félelem érzése az életszalagot 6sszehtizza. Hiszen tudja-
tok, hogy ha féltek, nem vagytok képesek elaludni, és akkor
sem, ha fajdalomérzés van bennetek, mert ilyenkor sziiksége
van a test tudatanak az é€letszalag utjan valo telitésre. Ez olyan



95

Osztoni €rzés, amely aldl nem vonhatja ki magat senki, barm-
ennyire akarna is. Az akarat itt nem hataroz semmit. Azonban
van még egy eset: ez az, amikor a médium testi tudata akar. Ez
az akaras, mégha a legjobb indittatasbol taplalkozik is, erdsen
¢és nem elény6sen befolyasolja a lelki tudatot.

0

Isten mindenkor az emberi lelkeken ke(resztiil szblott. — A satan kiizdelme
Isten ellen. — Kiils6 és bels6 értékek. — A haladasban valé megéallas sziili
a nagy aktivitast. — A megcsontosodott korok és médiumok eltévelyedése.
— A gyermeki hit sziikséges volta. — Aki szolgalni akar, legyen alazatos.
— A médiumités kétféle veszélye.

A spiritizmus vilagossaga az utolso idékben mint kiilonos
kegyelmi ajandék azért sugarzik ala a foldre, hogy azok,
akiknek lelkében elhomalyosult a hit, az utolsé idok kiiz-
delmében talpra allhassanak, hogy itt ne maradjanak; s
akiket tévelygéseik rossz iranyba tereltek, kitéritettek hala-
dasi vonalukbdl, azokat a szellemeket a hitben megerd4so-
dottek az 6 hitiik fényével és vilagossagaval magukhoz
vonzzak és szintén Kkiemelhessék. Mert az id6 rovid; madar
nincs arra idd, hogy az emberi léleknek lassu, aprolékos
fejlodésével, tapasztalatok gyiijtésével lehessen megszerez-
nie azokat a bizonyossagokat, amelyekre tamaszkodva elvé-
gezhesse a maga fejlodését. Most mar csak erdfeszitéssel, fa-
radhatatlan munkaval, 6nmunkalkodassal, és azon keresztiil a
példaadassal lehet valamit elérnetek, hogy itt hagyjatok, ebben
a vilagban, azokat a terheket, amelyek titeket, és azokat is, akik
a fejlodés hosszh vonalan hozzatok kapcsolodnak, visszatartot-
tak. Hogy veliik egyiitt kiengesztelodve, egymast timogatva
és segitve felemelkedhessetek, hogy itt ne érjen benneteket
a pusztulas, a vihar. Mert még igy is alig hogy meg tudtok
dllani, hat még ha majd a pusztitd sz€élvész ideje itt ér bennete-
ket! Az letor titeket, mint gyenge palantakat, és nem tudjatok
bevégezni munkatokat.



96

Es ha nektek az Isten kegyelme csak egy szalat nydjt is
le ide a tévelygések és hazugsagok vilagaba, ha csak egy csil-
logd porszemet ejt is elétek a bizonysagokbol, vegyétek azt fel
a foldrél, a sarbol; és hogyha a hazugsagnak egész 1égioja vol-
na is hozzatapadva, takaritsatok azt le rola, mert egy szemernyi
igazsdg sem maradhat a f6ldben, minden igazsagot visszavon
az igazsagnak Ura. Es valakik hozzatapadnak csak ahhoz a
szemernyi igazsaghoz is, az a felemelkedés idején felemeli
azokat, akik benne hittek és megismerték, hogy az mennyei
érték. Azért ha a médiumi megnyilatkozasokban vannak is
olyan részek, amelyek magabol az emberb6l szarmaznak, azon
ne csodalkozzatok, s az titeket el ne kedvetlenitsen! Hogyne
volnanak! Hiszen mindenkor emberi lelkeken keresztiil szolt
az Isten Lelke! Nem az ember testi szajat, vagy mozgasat
hasznalta fel az isteni Lélek, hanem mindenkor az ember
lelkét hasznalta fel, valahanyszor az igazsagrol bizonysagot
akart nyujtani. Hiszen a satdn sem csupan az emberi gépeze-
tet hasznalja fel a maga céljaira, hanem az ember lelkét! Ami-
kor el akarja csabitani az embert, akkor az 6 egész meg-
jelenését, egész valojat torekszik meghoditani, €s ezeken a
meghoditott teriileteken keresztiil nyomul bele mas lelkek vila-
gaba is, hogy ott is elérhesse a céljat, azaz megtéveszthesse az
embert, és egész lelkével egyiitt eltérithesse 6t addigi iranyatol.

Nem a ti kiils6 megjelenésetekre, a ti emberi, testi
erditekre palyazik a megtévesztés szelleme, hanem a lel-
ketekre! Mert mit hasznal az neki, ha a testeteket meg is nyeri?
A testetek eldbb-utobb az enyészet karjaba dol, s akkor 6 elve-
szitette a talajt a laba alol. 4 lélek vilagaba torekszik, a lélek
vilagat akarja meghdditani, az érzéseket, a gondolatokat; ott
akar zavarokat eldidézni, ott akarja hazug szineivel a festett
mennyet a foldi ember szeme elé vardzsolni! Isten azonban tii-
zet gerjeszt és felveszi a harcot a satannal. Ez a tliz az, amely
megmasitja a satdn munkdjanak minden eredményét. Ennek a
tiznek pedig terjednie kell, ennek langolnia kell a lelkekben.



97

Ennek a tliznek fel kell emésztenie minden egyes ember lelké-
ben a tévelygések maradvanyait, az egész emberi természetnek
ferde iranyat mindazokkal a tévedésekkel és azok eredményei-
vel egyiitt, amelyek az emberen még rajta tapadnak. Isten uj
eget és uj foldet igér azoknak, akik atadjak a lelkiiket en-
nek a tiiznek; uj életet, uj birodalmat biztosit nekik. Mert
amit itt a testi szemeitekkel lattok, és amit a ti érzékeiteken
keresztiil tapasztalhattok, e felett mar ki van mondva az
itélet, ez veszenddobe megy minden tudomanyaval, minden
elért eredményével, minden vivmanyaval, gazdagsagaval,
eszményeivel egyiitt; ez mind az enyészeté.

Vannak ugyan olyan muland6 igazsagok, amelyek a
maguk kicsiny részletében majdnem az isteni igazsagokhoz
hasonlitanak — mert az ideig val6 jot megmutatjak a f6ldi em-
bernek — de ezt a jot sem nem uralhatja, sem magaénak nem
mondhatja, és magaval nem viheti az ember, mert ez a jo nem a
lIélek java. Mert ami kiviil van az emberen, amit kiviil kell
megszerezni, az a tévedés fejedelméé. Ami azonban beliil a
tiétek, azt magatokkal vihetitek, abbol felépithetitek magatok-
nak az Uj hazat Isten elvei, Isten igazsaga szerint, és ebben az
uj hazaban megpihenhettek. Ebben j tudomanyra tesztek szert,
itt 1) munkakorotok nyilik, ) eredményeket €lvezhettek, 1;j
tapasztalatokat gyiijtotok, amelyek a lelketeket mindenkor ha-
laadasra kényszeritik a szeretd €s igazsagos Isten irant. Mert
semmi el nem vész abbdl, amit O mutat meg, amit O ad; min-
den a tiétek, mert az mind 0rdk, maradando érték. Azért vessé-
tek el magatoktol a meg nem értésnek, a tévedésnek szellemét.
Ne engedjétek, hogy az a lelketekben uralmat és hatalmat ve-
hessen, ne engedjétek, hogy ott veletek egyiitt iiljon le az asz-
talhoz, s veletek taplalkozzék. Ne engedjétek, hogy veletek
térjen pihendre és veletek ébredjen. Mert ha engeditek, hogy a
tévelygés szelleme hozzatok tartozo utitars legyen a ti za-
randoklastok idején, akkor, ha majd eljé az idd, és elszolit tite-
ket a mennyei akarat a valasztas lehetdségének errdl a helyérol,



98

¢s elvagva az 1d6 fonalat az 6rokkévaldsagba telepit at titeket.
Azt fogjatok latni, hogy nemcsak ennek a mulando életnek
a javait lopta el téletek, hanem a ti 6rokéleteteknek szant
jokat is magaval viszi diadalmasan vigyorogva, és ti szegé-
nyen tértek meg abba a viligba, ahol majd az eredményral
el kell szamolnotok.

Es ne felejtsétek el azt se, hogy az Isten nektek sokat
adott, nem érdem szerint, hanem jutalom gyanant. Azt a ti kis
hiteteket, az a ti keres6 és kutatd érzéseteket, amellyel az 6rok-
kévalosag Urat kerestétek, amellyel nem nyugodtatok bele a
megléviébe, hanem a jobb, a tokéletesebb igazsdgot kerestétek,
jutalmazta meg a ti Istenetek azzal a halvany vilagossaggal,
amelyet ti a szellemvilagon keresztiil mint bizonyossagot a
magatok lelkében kialakitottatok. Hogy az élet nem vész el a
sirndl, nem szlinik meg a test levetésével, hanem ami az em-
berben értékes és 6rokkévald, mindannak az aratas helyére kell
elérkeznie. Ezt adta nektek a ti gondviseld Atyatok, hogy ti
is ala ne siillyedjetek abba az iszapba, amely mar-mar el-
nyeléssel fenyegeti a hitetlen vilagot. Ez a kis vilagossag, ez a
kis keresgélé fényszikra dsszekapcsolta veletek az Isten irgal-
massagat és ez az irgalmassag vezet benneteket eredményrol-
eredményre, hogy higgyetek.

*
Az akarat és a passzivitas kérdésében helyesen kell diszting-
valni; ezt a kettdt szét kell valasztani a lelketekben. A jora valo
akarat, a jora valo nemes torekvés, az a lobogd vagy és szent
lelkesedés, amely az ember lelkét eltolti €s kitartasra 6sztonoz-
ni, nem all utjdban a jobbnak, vagyis annak, hogy az ember
elfogado legyen. Azonban aki meg van gyézddve, hogy 6 egé-
szen jo uton halad, és nincsen semmi kivannivaldja, nincsen
semmi vagyodasra vald tere, annal jelentkezik az erds akarés,
az a leszegezett vélemény, amely, még ha a joban nyilatkozik
is meg, ellenségévé valik a jobbnak. Az ilyen lélekben —
amelyben mar nincs meg a gyermeki hit, a gyermeki biza-



99

lom, mert mar nincsen mit varnia — az eshetéségek vilaga
megsziikiil, a passzivitas meggyengiil, és az aktivitas foglal-
ja el annak a helyét. Itt mar mindig van a léleknek egy
olyan része, amelyet védeni kell, amelyet mar eleve szét-
esésre itél az igazsag torvénye, amelyet az igazsagnak szét
kell rombolnia. Azért mondja az Ur: ,, Legyetek olyanok, mint
a kis gyermekek ”. Nem a gyermeki tudatlansagot jeloli meg az
Ur ebben a kijelentésben, hanem a 1éleknek azt a gyermeki
bizalméat, az Istennel valdé azt a kapcsolatat, amely mindent
hisz, mindent feltételez, mindent var, mindennek oOriil, minden
1j neki, amit Istentdl kap az 6 hitén keresztiil.

fgy torténik ez a gyiilekezetekkel is. Sziikséges, hogy jo
szellemi vezet6t kapjanak a gyiilekezetek. Azonban amikor
mar a léleknek ez az iliressége betelt, amikor az emberek mar
bizonyos igazsagokat elkonyvelnek a lelkiikben, tgy hogy tel-
jesen megtelik vele a lelkiik, ez a gyermeki hit, ez a gyermeki
varakozas tudassa erdsodik, rendithetetlen igazsdggd valik és
— akkor tévednek el. Mert tobbé mar nem gyermekek, ha-
nem a tévedésben megerdsodott felnottek, akiket tobbé mar
nem lehet vezetni, akiket tobbé nem lehet befolyasolni. Az
ilyen megcsontosodott korok és médiumok hozzék 1étre azokat
a ferde fogalmakat és téves igazsagokat, amelyeket sokszor a
szellemeknek tulajdonitanak, jollehet a szellemeknek vajmi
kevés koziik van hozzdjuk. Ilyenkor aztan megall a kor halada-
sa, mast el nem fogad, uj médium még az arra legalkalmasabb
anyagbol sem fejlédhetik, mert mar eleve megtelitédik azokkal
a téves igazsadgokkal, amelyek egy fluidot képeznek és tobbé
mdr nem a szellemek, hanem a fluidok iranyitjak a kort. Ezek-
ben a fluidokban résztvevok akarata, vagyai, meggy6zddései
athatolhatatlan kemény pancéllal vonjdk be az egységet, ¢és
merev akadalyt éllitanak a szellemek elé, akik feljebb akarndk
6ket emelni, akik jabbakat akarnak adni, akik magasabb ren-
diit szeretnének az emberek vilagaba juttatni. S mindez azért,



100

mert elkopott a gyermeki hit és bizalom, betoltodott a hézag a
mohon felemésztett szellemi taplalékkal.

Az ember lelkébol nem szabad kihalnia a gyermeki ér-
zésnek, az eshetdségekkel szemben valo virakozdsnak. Mert
hiszen az Isten kiszamithatatlan nagy gazdagsaga nem mertil ki
egy foldi emberekbdl alakult kicsiny tarsasagnak adott igaz-
saggal, azzal, ha azok megtanuljak az 6rokélet bolcsességének
els6 betiiit, s ott megallnak. Holott azokkal a betiikkel olvas-
hatndk el az utdna kdvetkezd nagy gondolatokat, igazsdgokat,
amelyek az & szamukra fenn vannak tartva. igy a gyermekek
megoregednek az abc-nél, és azt képzelik magukrél, hogy 6k
mar minden tudomanyban jartassagot szereztek.

*

Kiilondsen pedig rajta kell lenni, hogy apoljatok az evangéliu-
mi szellemben vald szeretetet, a hitet és azoknak az igazsagok-
nak az érvényesiilését minden lélekben kiilon-kiilon a sajat
természete szerint. Mert nem minden lélek ugyanaz a 1élek,
nem mindegyik egyforman dolgozik, és nem mindegyik képes
ugyanazt az eredményt elérni. Aki ma nagy eredményt latszik
birtokolni az 6 megszerzett igazsagaival, €s talan lenézi a keve-
sebbet tudot, lekicsinyli, és itéletet mond felette, azzal szemben
megtorténhetik, hogy éppen az a kevesebbet tudd6 — hogyha
passziv lélekkel és keresd, kutatd lelki szemekkel vizsgalodik
— azokbol az eldobott igazsagokbol sokkal tobbet tud a maga
szamara kivonni és jobban gazdagitja a lelkét, mint az, akitdl
tanult. igy senki sem mondhatja el magdrél, hogy & tobbet tud,
tobb eredmeényt ért el, mert megszégyenitheti ot az az utolso,
aki csak az elhullatott morzsdkbdl taplalkozott. Igy aki médium,
de ezzel az adomdnyadval nem az Ur szolgdlatdban helyezkedik
el, annak jobb lett volna, ha a médiumitasat elzartik volna, és
nem nyitottik volna ki a szellemvilag felé. Szolgaljatok az Ur-
nak mindazzal a joval, amivel rendelkeztek, amit nektek az Ur
Lelke adott, és legyetek utolsok, legyetek alazatosak. Mert ha
nem igy cselekedtek, ha nem igy szolgaltok a ti Uratok munka-



101

jaban, hanem els6k akartok lenni, akkor éppen utolsékkad val-
hattok. Ezt mindazoknak mondom, akik szolgalatot teljesi-
tenek.
*

A médiumokkal szemben kétféle eshetoség van, és pedig mind a
kett6 karos. Az egyik az, hogy a médium sajat maganak min-
dent elhisz, s ugyanebbe a tévedésbe esnek az 6t koriilvevd
hallgatok is. Ebb6l szarmazhat a csalhatatlansag érzése, a
hallgatokban pedig a vakhit. A masik pedig az, amikor tilsdgo-
san éles kritikaval élnek, amely visszautasitasban, vagy gunyo0-
lodasban nyilatkozik meg. Ez viszont a médium lelkében a sajat
képességeibe vetett hit megrendiiléséhez, esetleg tokéletes meQ-
semmisiiléséhez is vezethet. E két véglet kozott kell megmarad-
nia ugy a médiumnak, mint a hallgatosagnak. Mindent meg kell
vizsgdlni, mindent éber szemmel figyelni, s amit a hallgato fel
tud fogni, meg tud érteni, ami vilagos, és hogy ugy mondjam
sikeriilt — mert hiszen nagyon sok olyan médiumi eredmény
van, amely nem a kivant formaban jelenik meg — azt fel kell
dolgoznia ugy a médiumnak, mint a hallgatoknak. Mert a mé-
diumitas annyira sokféle, hogy még arnyalatilag is kiilonboz-
nek egyugyanazon természetii médiumitasok is. Mert hiszen
nem egyformdk az emberek, nem egyforma a lelkiilet, nem
egyforma az érzés ¢€s a fluid, ennélfogva nem egyformak a mé-
diumi képességek sem. Annyira finom valami ez, hogy a legki-
sebb nem odaval6 hang és érzés — akar a médium bensé énjé-
bdl, akar a kiilvilagbol szarmazik — maris befolyasolja azt a
finom felfogd fluidot és esetleg hamis rezgést ad. Ti tudjatok,
hogy mi az a membran: — az a felfogd késziilék, amely az
éterben, vagy a vezetéken végighullamzé rezgést veszi fel.
llyen rezgést felfogo fluid van a Iélek természetében is, ami a
szellemvilagbol jovo rezgéseket, hatasokat felfogja, ¢s a médi-
um lelkében valosagga teszi. Legyen az latas, hallas, mozdulés,
irds vagy masféle cselekedet, amely a léleknek minden részét
mozgasba hozhatja és azon keresztiil a testet is. Ti azt is tudja-




102

tok, hogy a test a sajat léleknek sem tokéletes eszkoze, an-
nal kevésbé lehet az az idegen szellem szamara. Csak a leg-
nagyobb szimpatia, és a gondolatok és érzések hasonlosaga
folytan alakulhat ki az a bizonyos képlet, amely a szellemvi-
lagbol a médium lelki vilagara vetitodik.

4. Az aktiv és a passziv természetrol. (**)
A passziv természet elhanyagolasanak veszélyei. — A passziv természet
tulfejlesztésének hatranya. — A tul szigoru nevelés kovetkezményei.

A médiumitas a passziv erék jelenlététol fiigg; s mivel a
Iélek aktiv és passziv erdket tartalmaz, nem k6zombdos, hogy
ezek milyen aranyban vannak meg a lélekben. A passziv ter-
mészet arra valod, hogy hatasokat fogadjon el, az elfogadott
hatdsokat mindsitse, €s ezt a mindsitést atvegye az aktiv termé-
szet. Mert az aktiv és a passziv természet egy egészet képez, S
ennek a kettonek egymast ki kell egészitenie. A passziv termé-
szet mindsitésébdl vonja le magénak a szellemi tudat azt, ami
helyesebb, jobb, célravezetobb, vagyis allapitja meg a 1élek
egészén keresztiilfolyt munkanak értékét. Es igy ezen keresztiil
szlir6dik le az a bizonyos bolcsesség, amivel a szellem rendel-
kezik. Az aktiv természet cselekvésre inditd erd, amely mindig
az Onmagaébol ad, azzal akar hatni, azt akarja tovabbadni;
mégpedig mindenesetre mindig gy, ahogyan ¢ jonak latja. A
passziv természet pedig a kiilvilagbodl, a szellemvilagbol €s az
emberi énbdl ered6 hatasok elfogadasara van beallitva. A tulaj-
donképpeni énnek is van egy belsé korforgasa, amely a passziv
természeten keresztiilhaladva, ezeket a hatasokat elfogadja és
Viszi egyenesen az egyén magasabb itélete el¢, amely nem mas,
mint a szellemi értelem, a szellem megérzése a szerint a bol-
csesség Szerint, amelyet mar megszerzett maganak. Hiszen ha
az embernek nem volna passziv természete, sohasem tudna
elérehaladni, sohasem tudna feljebb emelkedni, jobba, tisz-
tabba lenni, mert sohasem tudna maganak a tapasztalatok-
bdl eredményt lesziirni, s igy sohasem tudna boélcsebbé len-



103

ni. Ennélfogva a passziv természet elhanyagolasa egyoldalu
erdkifejtésre osztonzi a lelket, és ez el6bb-utobb izgalmakra és
az idegszféra tulsagos kiélésére vezet. Azutan ez a tul kiélt
idegszféra, ez a tal kiélt idegerd6 mennyiség szinte gépiessé
valik a tevékenység folyaman, s ezeknek az aktiv erdknek a
keringése még mozgékonyabba lesz ,és még nagyobb erdkifej-
tésre Osztonzi a lelket; ha kell, ha nem kell, eroket koncentral
pillanatnyilag és 10k szét magabol. Mivel pedig igy a passziv
természet elcsenevészedik, ennélfogva a hatdsokat nem tudja
elég gyorsan feldolgozni, és az észrevevd képesség, az érzé-
kenység eltompul. Ez az allapot elsdsorban lelki megbetege-
dést, azutan ennek kisérdjeképpen testi megbetegedést is okoz-
hat. Olyan a passziv természet, mint valami finom miszer,
amelynek ha eltompul az érzékenysége, azutdn mar nem sok
hasznat lehet venni.

Viszont nem egészséges dolog a passziv természetet
sem tulfejleszteni. Mert ha valaki csak a hatasok elfogadédsara
rendezi be a lelkét, akkor a hatasok, tilhalmozzék az elfogado
és észrevevl idegerdket, s igy a 1élek tulérzékennyé valik, ami
életuntsaghoz, letargidhoz, félénkséghez vezet, s az egyént
visszatartja minden aktivitastdl, mivel mindent hiabavalénak
itél, mert egyoldaluva lesz az itéloképessége 1s. Nézzétek meg
a tul szigortian nevelt gyermekeket, akiknek soha semmi sem
szabad, akik sohasem jatszhatnak, akik a lelkiik megnyilvanu-
lasait sohasem élhetik ki, mert mindenért dorgalast, testi fenyi-
téket kapnak: ezek ritkdn valnak olyan emberekké, akik az éle-
tiik altal a vildg sorsat valamivel eldmozdithatnak. Ugy az
egyik, mint a masik véglet a hitnek, a meggy6z6désnek, a re-
ménységnek a hidnyabol, roviden: az Istennel valo nem elég
élénk osszekottetésbol szarmazik.

*
A passziv természetet nem lehet az embernek magaban akarat-
tal kifejlesztenie. A nyugalomban, a békében, a hitben, a re-
ményben, a bizalommal novekedik és erdsddik az meg. Mert



104

vegyétek ezt példaul: aki abban a hitben alszik el akar a mezon,
akar a szikla tetején, hogy 6t semmi baj nem érheti, hogy vele
semmi olyan nem torténhetik, ami az életét veszélyeztetné, az
nagyobb batorsaggal alszik, és nyugodtabban kipiheni magat,
mint aki biborban és barsonyban tér nyugvohelyére, és ma még
a vilag urdnak képzeli magat. De nem biztos feldle, hogy ezt az
allapotot reggelig megtarthatja-e, nem térnek-¢ az életére, nem
az az Or fogja-e megtamadni, aki az ajtaja elott all. Az ilyennek
a szivében ott van a félelem, a bizonytalansag érzése, s nem
alszik nyugodtan, mert a tudataiban meghuzodo aggodalomtol
nem tud megszabadulni. Ez az éllapot a nyugalmat és a békes-
ségét zavarja meg, €s a passziv er6k nagy részét elhasznalja,
mert hiszen minduntalan aktiv 4llapotban kell vigyaznia, és a
védelmérdl gondolkoznia. Ez a két kiilonbozd 1élekallapot
eléggé megvilagitja, hogyan fejlédik ki az egyik és masik erd
az emberi lélekben. Aki az Istenbe helyezi a hitét és bizalmat,
aki egész életét az Isten kezébe teszi le, annak nincs mitdl fél-
nie; diiborogjon bar felette a vihar, rendiiljon meg alatta a fold:
6 ugy érzi, hogy az Isten kezében van és torténjék vele barmi,
el nem veszhet, mert olyan erds kézen van, amely minden ve-
szenddségtdl megovhatja 6t.

A BOJTOLES MAGIKUS HATASA.

|. A bojt fogalma és alkalmazasa. (**)
A test a természeti vilag tiikkorképe. — Hogyan valnak a testi sziikségletek
lelki vagyakka? — Visszaélés a természeti 6sztonokkel. — A bojt helyes
értelmezése. — Visszaélések a természetes dsztonokkel. — Mikor all be a
bojtolés sziikségessége? — Az asztral erék kifejlesztésének veszélyei. —
Eljetek okosan!

Az emberi test a szellemnek harmadik rendt életrétege, amely
altal 6sszekottetésben all a természetes vilaggal. Igy a test neki
nemcsak eszkoze, hanem egy kiilon vilaga is. A testben a ter-
mészetes vilagnak mintegy felsébb rendd tiikorképe képzddik.
Hogyha a szellem ebben a vilagban nagyon jol érzi magat, ha
ebbe nagyon beleéli magat, akkor az ¢ szellemi vildgossaga



105

meghomalyosodik, szellemi allapotarol valo fogalmai és emlé-
kei elmosddnak s elfelejti azt, hogy 6 tulajdonképpen szellem.
Ilyen esetben azutan nagyon beleéli magat ebbe a természetbe
— t. 1. a nala alacsonyabb rendli hivatassal bir6 szellemi jaru-
1ékok sorsaba — ¢és nemhogy felemelné azokat, hanem éppen 6
stillyed le lassan-lassan azoknak a jarulékoknak a szinvonalara,
amiket egyiittesen allati testnek mondanak. Es ez tényleg allati
test is, mert az allati életnek vonatkozasait viseli magan. Ezek-
nek az Ontudatlan 0sztondknek nyomdan bizonyos éllatiassag
ragad a lélekre annak dacara, hogy az ember lelke magasabb
rend(l, mint az allaté, mert értelme és szabadakarata van és la-
tohatara 0sszehasonlithatatlanul tagabb, mint az allaté. De az
embertestben €16 szellem éppen ezt az ¢ szabadakaratat és sz¢-
les 14tokorét igen sokszor a sajat karara forditja, s nem a testet
hasznalja fel eszkoziil arra, hogy az 6 magasabb rendi lelki
tulajdonsagainak érvényt szerezzen, hanem a testet tekinti cél-
nak. S mikor igy megtéveszti a sajat életével onmagat, mar
ezzel tulajdonképpen lefelé siillyedt, mert hiszen magasabb
renddi lelki tulajdonsdgait az dllati test szolgdlataba dllitotta.
Ilyen az 0sztondk tulsagos kihasznalasa. Pl. az ember sokat
vétkezik az evéssel és ivassal. Mert mig az allat csak az éh-
ségének csillapitasa céljabdl eszik, addig az ember az 6 lel-
kének képességeivel kifejleszti a test vagyait, és a testnek
sziikségleteit sokszor lelki vagyakka emeli. Ilyen az inyenc-
ség, a torkossag, a falanksag, a tobzodas ételekben és ita-
lokban.

Ki az, aki ezekben még nem meriilt volna biinbe?! Ki
nem eszik a sziikségesen feliil, ki nem keresi az inyének ked-
vét? Az ember a fold nyujtotta minden aldasnak szinét-javat,
minden kivanatos részét maganak akarja megszerezni, a masik
embert pedig, aki az § testvére, hideg szivvel hagyja ¢hezni, és
még csak szanalmat sem érez irdnta, mikor latja, hogy annak
még a legsziikségesebbrdl is le kell mondania. De igy van ez az
alvassal is. Az alvasra sziiksége van a testnek, hogy az erdit



106

potolja, hogy a pihenés altal a vér rendesen osztddjek el a szer-
vezetben, és a sejtek rendesen a taplalékukhoz jussanak, hogy a
Iélek egészséges, erbteljes testben folytathassa tovabb mun-
kajat. Ki az, aki ez ellen is ne vétkeznék? Mivelhogy a pihenés
kellemes érzés, ez a resteknek egész 1égioit teremti meg. A
I¢lek fels6bb rendiisége és szabadakarata arra képesiti az em-
bert, hogy kieszelje, hogyan lehetne a maga részére a pihenést
allandova tenni és a masik embertarsara rakni a munkat, holott
rea nézve is sziikséges, hogy dolgozzék és munkalkodjék.
Azutan a mozgas 6sztdne, vagyis a szabadsag Osztone,
amelyet az ember magaval hozott, és amelyet a 1élek megkove-
tel maganak a f6ldon. Mert hiszen a szabadsag draga kincs és
az ember vagyai messze tulszaguldanak az 6 hatokorén. A
messzeségben keresi kivansagainak kielégitési lehet6ségét,
azonban helyzetének kényszerlisége folytdn bizonyos korhoz és
bizonyos munkahoz van kotve, és nem kovetheti azt a vagyat,
amelyet megvalositani szeretne. A mindennapi kenyér kérdése,
a megélhetés feltételei sokszor egy helyhez kotik oOt, sét a
kényszeritd koriilmények igen sokszor valdsadggal rabsagba
ejtik. Az ember szereti a szabadsagot és szeretné azt cselekedni
s abban dolgozni, amire éppen vagyai vezetnék; azokat a va-
gyakat szeretné megvalositani, amelyekrél almodik, és ame-
lyekben a lelkének bizonyos céljat elérhetni véli, és bizonyos
boldogsagot remél teremthetni a maga szamara. Az emberben
benne ¢l a munkavagy, mert valamit cselekednie kell, legyen
az jo, vagy rossz, mert a tétlenség maga a halal. Azonban senki
sem szereti a kényszerli munkat, pedig az élet ilyenekbdl tevo-
dik 6ssze. Az élet kényszeritd koriilményei mindenkit bizonyos
anyagi kényszermunkaba fognak be, ha meg akar élni. Mert
még ha a fold gylimolcsébdl akar is megélni, fel kell azt keres-
nie, még ha vadon teremnek is azok a gyiimodlesok, és le kell
azokat a fardl szednie. Tehat mindenképpen dolgozni kell, ez
az ¢élet kényszere. De vannak az embernek vagyai, amelyeket
kényszer nélkiil kivan munkdlni. Ez a munka mar élvezet és



107

szorakozas. Ilyen szorakozasok a kiilonbozo jatékok, utazasok,
sportok, a mulatozasok és a kedvtelésnek mindenféle valfajai.
Az ember tehat, hacsak teheti, maganak a kivanatosabb és kel-
lemesebb tevékenységet: a szorakozast akarja megszerezni,
masokra pedig a kényszert, a munkat, a terheket, a sziikségeset
kétszeresen rearakni.

Azutén itt van a fajfenntarto osztén. Ezer meg ezer ru-
goja lehet a 1¢leknek, hogy ezt az 0sztont tulfejlessze magaban,
mivel ez az 6szton az 6 gégjének, Kifejlesztett lelki inyencsé-
gének, addig felépitett testiségének dédelgetésére alkalmas
eszkozoket €s lehetdségeket igéri. Azutdn az életdszton. A
normalis ember szereti az ¢letét, mert hiszen élet nélkiil a meg-
ismert kivanatos dolgokat nem élvezhetné a viladgon. De
ugyanezt az €letet, amelyet olyan nehezen €s nagy koriltekin-
téssel vehet csak fel és tehet kellemessé, ezeknek az 6sztonok-
nek tulfejlesztése altal nagyon konnyen elvesztheti, a beteg-
ségek és szenvedések folytan terhessé teheti és megroviditheti.
Tehat az ember ragaszkodik ahhoz, hogy mindezeket a dol-
gokat, amelyeket biinésen tovabbfejlesztett, mint amennyi-
re szabad lett volna, minél tovabb élvezhesse, és a maga
szamara megtarthassa. Azért onzésében felaldozza a szere-
tetet, amelyet esetleg érez és maga helyett szivesen aldoza-
tul dobja a masok életét, mert a masok élete rea nézve nem
képvisel értéket, annyira elkiiloniti magat embertestvérei-
tél. gy 6nzésében szivtelenné és 6nzévé valik s nem egyszer a
masik halalabol, a masiktol elvett életlehetdségekbdl akarja a
sajat életlehetdségeit megtoldani, az élvezésekre valod lehetdsé-
geket megnovelni. Nézd meg a vilagot: nem latod-e, hogy
minden ember ilyen tilfejlesztett 6sztonokkel é1? Es igy te-
kintve a dolgokat, maga az élet is biinszamba megy. Hogy eb-
ben az ¢életben, ezekben a tulfejlesztett 6sztondkben mennyi a
felfelé torekvd, szép és igaz érzés, hol kezdddik a bilin, és hol
az erény, hol hatarolodik el a kettd egymastol, azt az ember
nem tudja dttekinteni, mert annyira 0ssze van az erény a biin-



108

nel szévodve a foldon, hogy ezt igazan csak az isteni térvény
legpontosabb munkdja tudja szétvalasztani a mindsitési torvény
formajaban.
*

Nos tehat, amikor bojtolésrol szol az Ur, az Udvozitd, nem
csupan az ételnek a megvondsat, hanem az életosztondk tulfej-
lesztésének visszaszoritasat, vagyis a lemonddst ajanlja a
., bojt” név alatt az embernek. Mert aki elvonja magatol az ételt
és italt, az nem képes elvégezni azokat a feladatokat, amelyeket
red a természetes élet ro; és ha ezeket nem tudja elvégezni,
akkor 1¢élekben is fogyatékos életet ¢l. Tehat sziikséges az em-
bernek a mindennapi kenyér, t. i. a rendes napi taplalék, de
nem sziikségesek az inyenckedd lakomdk, a fényiizés; nem sziik-
seges az, hogy az ember az inyének kedves dolgokat keresse;
hanem keresse az egyszeriit, a taplalot, a test fenntartdsahoz
sziikségeset. Azon tul pedig, amit az ember magahoz vesz, min-
den bln. Sziikséges a pihenés, az dlom, és azért sziikséges,
hogy az ember a természet viszontagsagai ellen védve legyen;
ezert sziikségesek a hajlékok, de nem sziikségesek a fényiizéen
berendezett palotak. Sziikséges a tiszta és rendes ruhazkodads,
de nem sziikséges a dragasagokkal valo ékeskedés. Nem sziik-
seges az, hogy egyik ember huzza az igat, a masik pedig 6réko-
sen csak a sajat kedvtelésének és a szorakozdsnak éljen és a
testét minden faradtsagtol megkimélje. Sziikséges a fajfenntarto
oszton a csaladban, hogy emberek sziilethessenek a foldre és a
csaladi osszetartozas, a szeretet novekedjék a lelkekben. De
nem sziikséges a pardznasag, amely csak az érémoket keresi
anélkiil, hogy a fény utan kévetkezo darnyékra is gondolna. Az
oromoket a terhekkel egyiitt kell hordozni, és a jogokat a
kotelességekkel egyiitt gyakorolni. Sziikséges az élet az em-
ber szamara és sziikséges, hogy az élet javait is megismerje,
hogy azokbdl a szellem kivalogassa azt, ami értékes, ami bol-
dogito, amit meg kell szereznie, és hogy azt is megismerje, amit
el kell hagynia. De nem sziikséges az élet ott, ahol a természet



109

mar lassan-lassan oldozza a kételékeket, hogy elvigye a lelket
egy masik dllapotba. Nem sziikséges, hogy meglegyen az élet-
oszton tulsagos kifejlesztése ott, ahol az életnek a kedvezo ko-
riilményeket fel kell aldoznia maradando, nagy értékekeért. Te-
hat sziikséges, hogy az ember féltse az ¢letét az alacsonyrendii
tamadésokkal szemben, de nem sziikséges, hogy féltse az éle-
tét, amikor nagy €s nemes eszmékrol, célokrol és tettekrdl van
sz0, hogy azokat szolgalja vele, és azokért felaldozza azt. Mert
az életnek a féltése itt mar gyavasag. Nem szabad az élettel
konnyelmiien jatszani és azt haszontalansagokert felaldozni, de
nem szabad ott félteni, ahol isteni gondolatok, magas, nemes
eszmények szolgalatarol és megvalositasarol van szo.
*

Amikor az ember ezekkel tisztaba jon, és a lelkében szdmot
vett magaval és azt latja, hogy tulajdonképpen helytelen irany-
ban haladt, tulzasokban, a mulandéért valo kiizdésben meriilt ki
a tevékenysége. Azok felé vitte célkitlizése, és most valami
szebbet, jobbat, igazabbat ismert meg értékesnek, azaz Ossze-
itkozésbe kertiilt testi €letének célja a lélek életének céljaval:
akkor allt be szamara legelsé sorban a bojtolésnek, vagyis a
lemonddsnak sziikségessége maradand6 céljainak elérése érde-
kében. Mikor valaki egy nagy, nemes, tiszta igazsagot ismer
meg ¢és latja, hogy azt nem egykonnyen érheti el, mert ezer
meg ezer réteg huzodik eléje, hogy magasra téré céljaiban
megakadalyozza (példaul a test akadalya, mégpedig tigy az 6
maga, mint a masok testi érdekei): akkor van helye a bojtnek.
Példaul szolgaljon annak a megszallottnak az esete, akire az Ur
Jézus Krisztus tanitvanyainak azt mondotta, hogy csak bdjto-
Iéssel és imadkozassal gyogyithatdé meg. Ennél a megszallott-
nal a megszallottsag gyokere a testiségben rejlett; olyan eréket
kellett tehat kitermelni, amelyek a testiségnek azt a ferdén fej-
lett gondolatat — vagyis annak a megszallo szellemnek hata-
sat, aki félrefejlett fogalmaival az €16 testbe kapcsolodott és
abban rendellenességeket hozott 1étre — ellenstilyozni lehes-



110

sen. Mert erre nem lehetett rendes, normalis lelkierdkkel hatni,
hanem a test bojtoltetésével, vagyis anyagi eré elvonasaval a
lelki erdket talsulyba hozni, azaz asztral er6ket 6sszpontositani,
amelyeket azutdn mint fegyvert lehetett a megszallo hatasaval
szembeadllitani.

Ez mas betegségek gyogyitasanal is alkalmazhato, vala-
mint az akaraterd kifejlesztésénél. Ezt a dolgot azonban nem
lehet és nem szabad altalanositani, mert vannak olyan tokélet-
len felfogasu emberek, akik még az aldzatossag kezdetének
kezdetén sincsenek és gégbdl, hiisagbol a sajat asztralis erejiik
kifejlesztése végett bojtolnének, és ezaltal olyan eréket tomori-
tenének Ossze, amelyek felett aztan elveszitenék az uralmat.
Bojtoléssel és az ¢€let 6sztoneinek mads ilyen természetli meg-
szoritasaval a léleklatast (clairvoyence) is ki lehet fejleszteni.
De ez sem mindenkinél lehetséges, mert az idegszféra ugy
megzavarodhat, hogy Oriiltség kdvetkezhet be. Mert nem min-
den lélek egyugyanazon lélek. En azonban azt mondom az em-
bernek: a leghathatosabb erdkifejlesztés az engedelmesség
és az imadsag. Minden Koriilmények kozt igyekezni kell
megtartani a lelki egyensilyt és arra torekedni, hogy az
ember a hitében meg ne fogyatkozzék, mert ha a hite erds,
akkor minden lehetséges. Nincs semmi sziikség a Kkilengé-
sekre. Az osszes Osztonoket, amelyek a foldi életben a test
altal felébrednek, tartsa meg az ember a sziikséges szinvo-
nalon, mert az Isten azt ugy adta neki, és ne essék tulzasba
se az egyik, se a masik iranyban. Mert ameddig fehér magia-
ba akarja atfejleszteni a jora torekvéseit, nem tudja, hogy az
erok keveredése folytan a fekete magiabol, vagyis az 6t kor-
nyez6 természeti er6k vilagabol is mennyit ébreszt {6, és aztan
ez er0k felett nem tudvan uralmat venni, elveszti a fejét és a
hitét, és ahhoz taldl nyulni, amitdl Isten drizzen meg minden
lelket, hogy hozzanyuljon.

Mert Ggy van az, hogy a testi erok letompitasa, meg a
taplalék és a pihenés elvondsa az asztralvilagba helyezik at az



111

ember lelkeét. 1tt azonban ezer meg ezer veszedelem fenyegeti
az éretlen lelket, mert az asztralvilag képe még nem a valdsa-
gos vilag képe. Ezekbe az er6kbe csak hatalmas, magasan fej-
lett szellemek nyulhatnak, akiknek erds hitiik és Istenben ha-
talmas tamaszuk van. Mert az asztralvilagnak egyik része felfe-
1¢, a fehér fény felé, a masik része pedig lefelé, a sotétség felé
vonzodik és a lehetéségek Oriasi csabitd hatast gyakorolnak az
ingadozo, gyenge lélekre. A lélekben levd goég, az Onzés, a
szenvedélyek és indulatok tomboldsa olyan mérveket Glthet
ebben az allapotvilagban, hogy az egyén elveszti a szellemi
egyensulyat és zuhan lefel¢! Azért, ha valaki ezen az iton akar-
ja az udvosségét elérni, nagyon eltévedhet, s ha valami nagyot
akar cselekedni, konnyen lehetséges, hogy ezzel éppen tobbet
art onmaganak is meg a vilagnak is, mint ha megmarad a maga
normalis emberi allapotiban. Hiszen normalis ember-
allapotban megmaradni is Ggyszolvan a legnehezebb dolog
az ember szamara, mert nagy és nehéz feladat a feltétlen
mértékletességet, a feltétlen higgadtsagot megtartani, a test
és lélek kovetelésének helyes elosztasat megitélni és megva-
lasztani tudni. Maga ez a feladat maris bizonyos bolcsessé-
get kivan meg.
*

Azért én azt mondom, gyermekeim, hogyha ezt a mértékletes-
ségi fokot nem tudjatok még elérni sem az dnmegtagadasban,
sem a tudomanyban: maradjatok meg azon a helyen, ahova
titeket az Isten helyezett; tudjatok ott engedelmesek lenni,
tudjatok ott megtalalni mindig a helyes iranyt: és ez lesz a
legjobb cselekedet, amit tehettek, mert akkor megtettetek
azt, amit emberileg a legnehezebb megtenni. Legyetek elso-
sorban alazatosak; az alazatossag elsé foka pedig az engedel-
messég Isten akarataval szemben. Azutan igyekezzetek szelid-
ségre, joakaratra, szerénységre, tirelemre, elnézésre, megelé-
gedésre és a haladatossag érzésére. Ezek a 1¢lek legszebb vira-
gai. Akiben ezek az erények ki vannak fejléddve, annak nincs



112

mit félnie semmit6l, mert az alazatossag tesz képessé a szeretet
helyes alkalmazasara, az alazatossag teszi naggya a hitet és
bizakodové a reménységet. Eljetek okosan és haszndljdtok a
fold javait. Ne mondjatok le semmirél se, de maradjatok
meg mértékleteseknek, maradjatok meg embereknek, akik-
ben az Isten Lelke lakozik. Es akkor nem vetitek meg a jot,
nem utaljatok meg a szépet, nem Kkeriiltok ellenkezésbe a
sajat testetekkel, nem juttok kisértésbe sem szellemileg, sem
lelkileg, sem testileg, mert nem akartok onmagatokat feliilmualod
tetteket véghezvinni, mert nem bizakodtok magatokban, s igy
nem juttok kisértésbe a sajat erditekkel.

Hanem amit szereztetek, kozoljétek mindenkivel, aki
kortlottetek €1, hogy aldasava valjatok korotoknak, hogy min-
deniitt 6rom és hala érzését valtsatok ki a szivekbol, és akkor
megtettétek a legnagyobbat, amit ember tenni képes. Majd mi-
kor ti is nagyokka és erésekké lesztek, akkor az Ur nagyobb
er6k tomoritésére és nagyobb munkak elvégzésére fog kikiil-
deni benneteket; és ha O kiild titeket, akkor mar nem kell félne-
tek, mert akkor mar ezekkel az erdkkel, ezzel a tudassal mint
bensd, lelki 6sztonnel sziilettek meg, s ez veletek érlelodik és
bontakozik ki, és nem kell azt gyakorlatok és tanulas altal meg-
szereznetek.

2. Az iranyitott bojtolés. (**)

A bojtolés fogalma. — Kiknek nem tanacsos bojtolniiik? — Bojt és imad-
kozas. — A masokért valo bojtdlés. — Bojtolés betegért. — Bojt és karma.
— Az egyszerliség a lélek szabadsaga. — Delejezés és karma. — Az iitko-
zések célja.

A bojtolés nem mads, mint a lemondés egyik alakja. E szerint a
bojtolés nem mindig ételmegvonast jelent. A bojtolés altalano-
sito kifejezés, mert az ember sokszor bojtol akkor is, ha ott all
eldtte az enni- és innivald, és mégis kénytelen bojtdlni, mert a
lélek tart bojtot. Példaul nem izlik az evés és ivas, ha a 1élek-
nek bdnata, szomorusdga van, €s hidba van a test szamadra



113

ilyenkor a taplalék, az nem vonja ki beldle azokat az erdket,
amelyeket maskiilonben a harmonikus életben kivonna. Min-
den szenvedés bojtolés. A testtdl valo taplalékmegvonas an--
nyit jelent, hogy a 1élek kezdi a maga akarata szerint gyakorol-
ni az 6t megilletd uralmat a test f6lott. J6 a bojtoles, és sziiksé-
ges is, hogy az ember tudjon a test vagyai felett uralkodni.
Hogyha ezt elérte, akkor azt az akaraterdt, amit ezzel a kiiz-
delmével megszerzett, az asztral-, illetéleq a lelki vilagban valo
tevékenykedésre hasznalhatja fel. Azonban aki igy szerez ma-
ganak asztralis er6ket, annak résen kell lennie, mert a legkisebb
akarater6 megfeszitésénél is mar szemben talalja magat a sa-
tannal. Aki mar bizonyos akarater6vel rendelkezik, amelyet
oda irdnyithat, ahova akar, az eldtt egy Gjabb tér nyilik meg,
amelyen kisértést szenvedhet. Azért ezt az akaraterd kifejtésre
iranyul6 bojtolést nem ajanlhatom altalaban az embereknek,
mert ezzel olyan ajtdt segitenék megnyitni az atlagember el6tt,
amelyen az atlagember lelke olyan teriiletre 1éphet ki, amit még
nem ismer, ahol még nincs meg a kelld tajékozodo képessége.
Az embernek legelsosorban a helyes hitre és az aldzatossag
megszerzésére van sziiksége, mielott még az ilyen eroket megQ-
szerezné maganak. Csak ha mar a lélek elég aldzatos és elég
erds a hitben és szeretetben, akkor probalkozhat ilyenféle ero-
fejlesztéssel, de akkor is csak azért, hogy a hitét, a szeretetét és
aldzatossagat nagyobb mértékben tudja gyiimolcsoztetni a foldi
életben. Ezen feliil a bojtolésnél mindenkor tekintetbe kell ven-
ni a test hajlandosagat, képességeit és kello erében tartasat is.
Amikor bojtoltok, sokat imadkozzatok, mert a bojtolés
imadkozas nélkiil ferde tra vald kilépés. Mert amikor a I¢lek a
legkisebb eredményt észreveszi, amit megmozdulasaval —
hogy ugy mondjam — kierdszakolt az erék vildgaban, nem
lehet benne biztos, hogy a satan befolyasa ellenében tud-e vele
rendelkezni is? Mert a satan azon van, hogy minden megszer-
zett er6t és képességet, amellyel az ember rendelkezik, a maga
céljara hasznaljon fel. Azért, hogyha valaki észreveszi, hogy a



114

bojtoles altal az idegszellemében nagyobb ingerek valtédnak ki
akar haragra, akar egyéb ellentétes érzésekre, vagy szen-
vedélyekre, akkor inkabb csillapitsa le az idegszférat és egyék
valami keveset, mint hogy az idegeken keresztiil a rossz feléb-
redhessen és cselekedhessek. Azonban hogyha valaki éppen
ezek ellen akar ontudatosan kiizdeni, akkor feltétlentl sziiksé-
ges, hogy az Isten kegyelmébe kapcsolodva probalgassa ezt,
folyton-folyvdst imadkozva. Lehet, hogy amikor megprobalod
az igy valo bojtolést, olyan kisértésekben lesz részed, amilye-
nekrdl eddig talan fogalmad sem volt; olyan hulldmzéasok ke-
riilgetnek meg, amelyekrdl sokszor mar azt hiszed, hogy képte-
lenség elleniik védekezni. Ha ez bekovetkezik, akkor imadkoz-
zal és egyél, mégpedig folyton imadkozva, azzal a gondolattal,
hogy barha ezt az eledelt a test a maga szilikségletére hasznalja
fel, az azért mégis a lelki er6k novekedésére és a szellemi sza-
badsag tagitasara szolgaljon, hogy urava tudj lenni azoknak az
alsobb renda er6knek, amelyeket feldolgozni és megsemmisi-
teni szeretnél. Ebben az imadkozasban kérd Istent, hogy emelje
fel a lelkedet és tisztitsa meg a szivedet minden olyan érzéstdl,
gondolattol és befolyastol, amely az altalad megismert igaz-
saggal és vilagossaggal ellenkezik. Hiszen mindenesetre az
masként nem is lehet, mint hogy a lelkedet folyton-folyvast
Istennek kell felajanlanod. Evés utan szintén imadkozzal.

fgy lehet, hogy fel tudod hasznalni azokat az eréket, de
semmi esetre se hidd azt, hogy a célodat éppen ezzel érted el,
mert annak elérése csak Isten segitségével, azaz nem a sajat
erdddel és akaratoddal, hanem az Isten kegyelmébdl lehetsé-
ges.

*

Ami azt a kérdést illeti, hogy mennyiben lehet és hatdsos mas
érdekében valami célra ,,rabojtolni”, erre ezt felelem: Az un.
rabaojtolés azt jelenti, hogy az ember ercket von el a testtol, és
dthelyezi azokat az asztralvilagba, hogy ott a lélek azokkal az
erdkkel dolgozzék és hasson. JO €s helyes, hogyha az ember igy



115

cselekszik, azonban én mégis azt mondom nektek, hogy ne
ezen az uton akarjatok hatni az asztrdalvilagra. Mert hiszen ami
er6t at tudtok vinni az asztralvildgba, azt nagyon sok sziirén
kell atszlirni, mert amit a testtdl at tudtok vinni, az bizony nem
sok tiszta és vildgos hatoerdt képvisel. Sokkal kozelebb jut
céljahoz a lélek, ha a test er6it meghagyja a test vilagaban,
vagyis a foldi vilagban, és mindenestdl Istenhez kapcsolva
magat, az 6 akaratahoz simulva az életét ugy éli vagy ugy
szenvedi végig, hogy abban a lehetoség szerint mindig bé-
kesség legyen.

Az ember ne akarjon még betegért se bdjtolni. Sokkal
tobbet hasznal, ha felemelkedik a magasabb énjébe, és tobbszor
imadkozik Istenhez segitségért. Sokkal jobban és hamarabb ér
c¢lhoz, ha Istentdl kéri a segitséget €s a megvilagosodast és
engedi szabadon miikodni a sorsokat intézé gondviselo kezet.
Mert hiszen nem minden betegnek lehet és van médjaban az
asztralerok segitségével meggyogyulnia, nem minden beteg
gvogyulhat meg delejezéssel, vagy az altal, hogy valaki 6t sze-
reti és érette ,akar”, hogy az 6 végzetét megmasithassa! En
pedig nektek kedvezni szeretnék. Mert hogyha valdsagnak fo-
gadjatok el, hogy mint emberek ezen az uton hatni tudtok, és
talan mégsem kiséri olyan eredmény a ti nagy aldozathozatalo-
tokat, amilyenre szamitottatok, akkor megrendiiltok a hitetek-
ben. Mert nem lehet az embernek egyetlen ,,akarasaval” felol-
dania vagy szétvagnia azokat a szalakat, amelyek ki tudja mio-
ta, milyen iddtlen 1d6kon keresztiil kapcsolodtak egyméasba és
hoztak létre az okozati torvény révén azokat a fajdalmas ered-
ményeket, amelyek most elétek tarulnak, hogy azokat szemlél-
hessétek, s amelyeken ti véltoztatni szeretnétek. Hiszen ezeket
az eréket el6bb fel kell oldani! Nem azt mondotta-e Krisztus is
a hosszu 1d6 ota fekvd betegnek: ,, Megbocsatattak a te biine-
id” — és csak azutan mondta: ,,Kelj fel a te dgyadbdl és
jarj”?!



116

Az ember azonban, ha 6nmagat akar a tlizre adja és
megégetteti is, és ha dnmagéatol mindent megvon, €s mindent
megcselekszik is azért, akit szeret, akkor sem tudja annak a
karmajat feloldani, mert nem tudja annak a blineit megbocsata-
ni és semlegesiteni. Az ember csak az 6 joakarataval és szere-
tetével segithet. Es ha valaki ugy imadkozik, hogy az Isten vi-
lagitsa meg azokat a lehetéségeket, amelyekbe belenyulva eny-
hiilés, konnyebbiilés kovetkezhetik be, mar akkor nagyobb ala-
zatossagrol tesz tanusagot, mint hogyha 6 maga bojtol, ,,akar”,
eroket szerez, €s mintegy a maga erdszakos akarasaval mint
fegyverrel megy neki annak a vilagnak, amely e mogott a 1at-
hat6 vildg mogétt van. Es amelyben 6ssze vannak csomozva
azok a lehet6ségek, amelyeken még akkor sem tud urra lenni,
ha 6nmagat a tlizre adja, hacsak az Isten meg nem oldja azokat
a csomokat. Konyorogjetek és imadkozzatok a betegekért,
és éljetek mértékletesen. Ne taplaljatok tal a testeteket se
evéssel, se ivassal, se tdlontul valé pihentetéssel és Kki-
méléssel. Ne legyen a testetek az elsd, hanem legyen a lélek-
nek a szolgaja. Az ember lelkének kell alazatosnak lennie;
ennek kell mindenkor és mindenben az Isten akarata szerint
hajolnia.

Azért a testi életben a minél nagyobb egyszeriiséget
ajanlom. Mert ha nem vagytok egyszertiek, akkor a Iélek szol-
galja a testet, és akkor maris kart szenvedtek. De ha a testetek
szolgalja a lelketeket, azaz egyszeriiségre torekedtek, és a testet
csak mint egy dllatot taplaljatok, hogy til ne menjen a hataron
semmiben — tehat az ilyen egyszerti mértékletességben toltott
¢élet rendjén a testet mindenkor a lélek akaratdnak és vagyainak
vetitek ala — akkor az mindenkor engedelmes szolgatok lesz,
valahanyszor bennetek a tisztabb érzés felbuzdul és a segiteni
vagyasra indit benneteket.

*
Hiszen tulajdonképpen a delejezés is micsoda? Semmi mas,
mint az a kifejlesztett joakarat, amelyet az emberi lélek az



117

6 harmonikus testi erdivel egyiitt a neki rokonszenves be-
tegre atsugaroz, s ezaltal a megbetegedett részeket normalis
miikodéshez segiti — mintegy a hona ala nyul az 6sszeesett,
erében kimeriilt testrésznek és felsegiti azt — hogy a fel-
adatat betolthesse. Ilyenkor t. i. a delej az életer6hoz kap-
csolodik a joakarat altal. Természetes ennélfogva, hogy a
legjobb delejezo is csak ugy tud hatast elérni — mégpedig he-
lyes hatast — hogyha imadsagaban mindenkor Istenhez fordul.
Ilyenforman ti is egymasért imadkozva felemelkedhettek abba
a vilagba, ahonnan ezzel a joakaratotokkal és torekvésetekkel
magatokhoz vonhatjatok azokat a szabadon levd erdket, ame-
lyek elarasztjdk a mindenséget, igy a koriilottetek 1évé foldi
vilagot is, de amelyeket a megbetegedett szerv nem képes ma-
gdhoz vonzani; ti azonban a ti akaratotokkal és egészséges,
harmonikus ¢életmiikodésetekkel nagyobb mennyiséget is ma-
gatokhoz vonzhattok, és azt a nagyobb mennyiséget oda ira-
nyithatjatok, ahov4 akarjatok. Azonban még a legjobb akarattal
sem mindig érhettek el hatast, mert sokszor a lélek nem fogadja
el a segitséget: bar az ember szeretné, ohajtja és vagyodik is
utana, mert szeretne meggyogyulni, de a I¢lek, az énnek ez a
rétege nem fogadja el a segitséget, vagy nem fogadhatja el, és
igy nem tud a nyujtott segitséggel 6sszekapcsolodni. Sokféle
meghitsito lehetdségei vannak ezeknek a dolgoknak. Azért az
embernek sohasem szabad ehhez hozzakotnie sem a hitét, sem
pedig a felettébb valo akarasat, mert hiszen az ember sohasem
tudhatja, mi van a lathatatlan vildgban, mi tartja fogva, mi ko-
t0zi Ossze azokat az erdket, amelyekre hatni szeretne. A bojto-
Iésnek, mint a lemondasban valo elégyakorlatnak megvan a
maga rendeltetése az emberi életben. En azonban ismét hangsu-
lyozom, hogy ez valoban csak eldgyakorlat; és hogyha a gya-
korlat altal csakugyan megszereztétek azokat az erdket, ame-
lyekkel hatni tudtok az asztralvilagban minden megkisértés
ellen, akkor maris felszereltétek magatokat bizonyos bolcses-
séggel, bizonyos ismerettel. Es ha a lelketek harmoniaban van



118

a szeretet torvényével és a vilagossag mar atjarta azt annyira,
hogy mindig és minden pillanatban szem el6tt tudjatok tartani a
célt, a lelketeknek az Isten felé valo haladasat, ugy hogy nem
térit le benneteket arrdl az utrol sem a siker, sem a sikertelen-
ség: akkor lehetséges, hogy igen sok és nagy eredményt érhet-
tek is el. De ismétlem, sohasem szabad ezt mint célt tekinteni,
hanem csak mint mellékes eredményt.
*

Sziikséges, hogy az ember életében iitkozések legyenek, hogy
az utkozések altal a leiilepedett lelki stiriségek, salakok ujra
meg Ujra ismét felemelkedhessenek, hogy amikor egy-egy
ilyen érzéshulldmzas felemelkedik, a szellem errdl tudomast
szerezzen ¢€s az O erejével és vildgossagaval kiizdve elleniik,
felégesse azokat. Ezeket azonban nem sziikséges mestersége-
sen felidézni, mert ha ezek mesterségesen vannak felidézve,
esetleg nagyobb mennyiségben jutnak az ontudat elé, mint am-
ennyit az bel6likk meg tud emészteni, illet6leg at tud vilagitani.
Sokkal helyesebben cselekszik az ember, hogyha az ontudatat
erdsiti, ha a jobb lelki érzéseit sorompodba allitja, hogy ezek a
JO érzések, valahanyszor ilyen tamadas bekdvetkezik, ott allja-
nak, és minden rést elfoglaljanak. Hogy az dntudatba ne tudjon
a salak feljutni a razkodtatas, vagy az izgalom altal, illetéleg,
hogy az ontudatbol mindig elegendé mennyiségii jo, elegendd
mennyiségli békesség ¢és vilagossag legyen jelen, hogy at-
sugarozhassa és megsemmisithesse ezeket a felmeriild érzés-
hullamzasokat. A szeretet gyakorlasa, a békességes tirés kifej-
lesztése, a szelidség gyakorlasa, a szerénységnek a Iélekben
valo térhoditasa, és a tudatban az engedelmességnek onmagara
valo er6szakolasa, miel6tt még azok a hullamzasok feltamad-
nanak: az emberi I¢élekben ugy alljanak ott, mint a varak koriil a
sancok, amelyekkel az ellenséget még a falaktol is tavol tartjak.



119

ISTEN NAGYSAGA.
1. A kegyelem ereje. (**)

Ha mar 6nmagunkbodl nem tartunk meg semmit, akkor az Isten Lelke iranyit
benniinket. — Az ember kotottsége és rogzitett elvei. — Isten hatartalan
josaga. — Az engedelmesség sziikségessége.

Az Isten Szentlelkének igazsdga és vildgossaga egy-
forman arad minden teremtett 1€lekre, és hogy abbol ki mennyit
¢s hogyan fog fel, az az egyéni lélek 6nmaga odaadasanak,
ugyszolvan az onmaga feloszlasdnak mértékétdl fiigg. Minél
engedelmesebb, minél inkabb alarendeli magat Isten akarata-
nak, annal nagyobb teljességgel telitédik meg az igazsag lelké-
vel, és annal inkabb fel tudja fogni azt az igazsagot és vilagos-
sagot, amely Istent6l reasugarzik. Annal inkabb tudja mindig,
hogy mit hogyan cselekedjék. Mikor odaig eljutottunk, hogy
onmagunkbol mar nem tartunk meg semmit, tehat a magunk
akaratat az utolso részletig feladtuk, hogy az Isten akarata telje-
sen érvényre juthasson benniink, akkor az Istennek a Lelke —
hogy ugy mondjam — erds kézzel ragadja meg a mi szellemi
és lelki életiinket, és az § akaratanak erejével vezet benniinket
mindig oda, ahova O a legjobbnak latja. Ahol minket a legjob-
ban tud felhasznalni, ahol az 6 bdlcsessége szerint a mi lelkiink
egyéni természete a leghatalmasabb vezetd erd, vezetd kozeg,
amelyen keresztiil a Szentléleknek igazsaga tovabb is oda-
aradhat ki, ahova O akarja, hogy az 8 akarata célt érhessen. En
a ti halhatatlan lelketeket és szellemeteket akarom az én lelke-
men keresztiilsugarzo vilagossaggal, igazsaggal és szeretettel
Krisztus felé emelni. En titeket a Krisztus szellemében akarlak
Gij életre kelteni. En a ti halhatatlan részeteket akarom vezetni,
és nem a ti kiilsé embereteket. Mert nektek éppligy meg kell
allnotok az Isten igazsaga el6tt, mint ahogy nekem, vagy a ma-
sik, vagy a harmadik teremtett szellemnek meg kell allnia.
Hogy ti is nagyokké lehessetek az altal az 6nmagatok megala-
zasa altal, amellyel ti is az Isten Szentlelkét magatokhoz von-
hatjatok, hogy ti is majd tisztakka lehessetek azaltal, amit ma-



120

gatokhoz vontatok, amit ti magatokban feldolgoztatok. Azaz a
Krisztus beszéde, a Krisztus igéje altal, amely benneteket pont-
rol-pontra atformal, és 1) emberré, 0j 1élekké alakit at az 6 szel-
lemében. En tehat csak a ti halhatatlan részeteket tudom és aka-
rom megtolteni azzal a vilagossaggal, azzal a szeretettel, amit
ha ti asszimilaltok, a ti egyéniségetekben feldolgoztok, azutan
mar egészen a tiétek lesz. En ehhez csak annyiban jarulhatok
hozzé, hogy a lelketekben felgytijthatom a szent lelkesedés
tiizét, és hogy amit én is az Urt6l vettem, azt tovabbadom nek-
tek, mert csak ezekkel az érzésekkel, ezzel az 6nmagatok meg-
szentelt odaadasédval tudjatok az Isten munkéjat tovabbterjesz-
teni a foldon.

Ameddig ti magatokbol valamit meghagytok, ameddig
a t1 kiils6, emberi énetek okoskodasa, bolcselkedése, fontosko-
dasa belediktal a ti szent lelkesedésetekbe, addig csak félmun-
kat, csak kevert munkéat végeztek, mert addig a ti foldi embere-
teknek is van beleszolasa. En pedig azt akarom, hogy ti igazi
értékes munkat végezzetek; nem itt e f61don értékeset, amit t.i.
a kiilonboz6 véleményii emberek értékesnek tarthatnak, hanem
olyan értékiit, amellyel az Isten Lelke elétt megallhattok. Es
elmondhatjatok a ti lelketek igazi meggydzddésével: ,,Uram,
Te latod az én lelkemet, és azt, hogy mindent, ami csak az én
vilagossagomtol, (ami a legnagyobb részben is még homalyos-
sdg), mindent, ami az én joakaratomtol (ami még a rossztol €s a
tévedéstdl nem mentes) tellett, azt az én foldi életemben szent
igyekezettel el akartam végezni. fme, Te latod, hogy a te alda-
sodbol mit végezhettem.” Mert hidba akar az ember dnmaga-
bol, hidba van minden torekvése, ha ahhoz az aldas elmarad.
De hogyha az ember lelke az 6nmaga-odaadasaval felkinalja
magat Istennek, Isten az aldasokban mutatja meg, hogy O tud
réla, vezeti 6t, megsokasitja a munkajat, megsokasitja a kotele-
zettséget, amelyet reabiz. Es amikor az ember ezt érzi, sziik-
ségképpen éreznie kell azt is, hogy Isten milyen hatalmas kéz-
zel emeli ki 6t a blin ziirzavaros, szennyes arjabol; mily hatal-



121

mas kézzel emeli fel a vildgossag birodalmaba, és hogy az ér-
zéseknek milyen 1) vildga nyilik meg eldtte, amirdl addig nem
tudott.

Eppen ebben van az, hogy az emberi lélek megérzi,
hogy Isten kezében van, Isten vezeti 6t és bizza meg azokkal
a munkakkal, melyeket itt a foldi életben, a mulanddésagban
el kell végeznie. Es amikor az emberi 1élek ezt atérzi, akkor az
emberi cselekvés, az emberi fontoskodas igazan piciny, jelen-
toségnélkiili semmiséggé zsugorodik Ossze, de naggya és ha-
talmassa terjeszkedik ki a lelki szemei el6tt az a 1atokdr, amely
a szellemvilagban, a lelki vilagban eléje tarul. En titeket ide,
ebbe a vilagba akarlak felemelni. Hiaba is irndm én nektek el6:
,.Emberek, cselekedjétek ezt, vagy azt”; ti, hogy megmutassa-
tok, hogy tudtok engedelmesek lenni, emberileg sz6 szerint ugy
cselekednétek, és dogmakat alkotnatok, és rajtatok keresztiil
dogmakat szogeznének le azok a lelkek is, akik rajtatok keresz-
till ismerik meg az igazsidgot. Ne dogmakat alkessatok, ha-
nem hirdessétek a lelkiismeret szabadsagat és a lelkiismeret
felelosségteljes elkotelezettségét mind a mulandéban, mind
az orokkévalosagban. Egészen hidba rogzitenélek meg benne-
teket valami szabatos, igazsagos egyetlen dogmaval, nem tud-
nam hasznat venni a ti munkatoknak ebben a vilagban, ahon-
nan én hozzatok kiildettem. Es nem az a f6, hogy a foldon,
vagy a foldet koriilvevd éteri vilagban legyen megrogzitve va-
lamely igazsag, hanem az, hogy felemeljiink titeket a tévelygé-
sek vilagabol a szabadsdg vildgdba. En azt mondom nektek,
hogy ha ti azokat az igazsagokat, amelyeket én hirdetek nektek,
a lelketekbe befogadjatok, akkor ezek az igazsagok bennetek 1j
vilagot épitenek, mert ezek minden 1élekben ijabb meg wjabb
részeket nyitnak meg, hogy azok ott kialakulhassanak, és
szebbnél-szebb eredményeket hozzanak felszinre. Mondom,
hogy ha ezeket a szavakba 0ltoztetett igazsdgokat a ti lelketek
maga fogja értékesnek talalni és ti ezekben benne éltek, a ti



122

¢letetekben érvényesititek, akkor ezek nektek nagy Oromot
fognak szerezni.
*

Nalatok, embereknél, éppen a kotottségnél fogva minden na-
gyon rogzitve €és bizonyos formakhoz kotve alakul ki a képze-
letetek vilagaban gy, hogy akik a szellemiekkel foglalkoznak,
azok még a szellem vilagat, az Isten orszagat és annak igazsa-
gat is bizonyos helyhez és formahoz kotik, és képzeletiikkben
kotott allapotban 1évé helyzetnek tekintik. Ti emberek azt
mondjatok magatokban : nekem ez a vezetdm, nekem pedig
amaz, ahelyett, hogy felemelkednétek az Isten Szentlelkéhez és
a ti lelketeket kitarnatok. Hogy amit a Szentl¢lek a ti lelketekbe
azokon a kiépitett csovecskéken keresztiil nektek adni tud, azt
magatokba vennétek, hogy a lelketek felduzzadjon, mint aho-
gyan a szivacs kicsiny formaba sajtolt alakjdban még kemény,
amint azonban nedvesség jut hozza, mindig tobbet és tobbet
tud magéba fogadni beldle. Mint ahogyan a pehely szétnyilik,
¢s piciny részecskéit kiterjeszti a napsugar behatasa alatt, ugy
kell a 1élek minden részének is kibontakoznia az altal a jo és
igaz altal, amit magaba felvenni képes. Tehat mivel az emberi
1élek kotott, azért azt mondjatok: én ezt keresem, ez az én veze-
tom. Névhez, formahoz, megjelenési alakhoz kotitek azt a szel-
lemet, akit a sajat izlésetek szerint kivalasztatok, hogy 6 legyen
a vezet6tok. Ez helytelen. Az Isten Szentlelke érzi és latja a ti
lelki sovargasotokat, és a Szentlélekben munkélkodo szelleme-
ket — akik az 6nmaguk munkajat annak minden bolcsességé-
vel, minden nagysagaval, minden eredményével igyekeznek
elfelejtetni, mert minél tokéletesebben szeretnének belesimulni,
elvegylilni az isteni Lélek aradatdba — arra inditja, hogy ugy
¢és ott munkalkodjanak a ti lelketeken, ahol és ahogyan az Oket
befogadni képes.

Kedves testvéreim, gyogyuljatok meg ezekbdl a tévely-
gésekbdl. Amikor a jordl és igazrol valamit hallani akartok,
amikor a lelketek vagyodik felfelé, az Isten felé, nem sziiksé-



123

ges, hogy azt nevekhez kdssétek, mert hiszen O, a ti mindeniitt
jelenvald teremtd Atyatok a ti szivetek vagyodasat elobb ismer-
te és tudta, mieldtt azt a ti tudatotokba felvettétek volna. O
elobb tudta, hogy mit fogtok cselekedni; elobb tudta, mi fog a
lelketekben kialakulni, mielott ti azt tudtatok volna. Hiszen 6
teremtett titeket, és ¢ jobban ismer titeket, mint ti magatokat.
Es az 6 Szentlelke ugy iranyitja a ti lelketek sorsat atomrol-
atomra, ¢és a ti fejlodéseteket tigy vezeti, ahogyan az szamotok-
ra a lehet6 legjobb, mert O tudja, mi nélkiil sziikolkodtok. Es
sokszor, miel6tt kigondolnatok, vagy csak a vagy is kialakulna
bennetek, O maris készen tartja szamotokra az iranyito erdket
¢s a sziikséges segedelmet. Hogy amikor a lelketek felébred és
megmozdul, olyan iranyban haladhassatok elére, amely irany-
rél a ti lelketek csak almodott. Hisz O adja, hogy megtérje-
tek, 6 adja az alkalmakat, 6 intézi a lelketek sorsat, 6 hoz
olyan koriilmények kozé, amelyek kivaltjak beléletek azo-
kat az érzéseket és vagyakat, amelyek majd benneteket el6-
revisznek.

Azért az emberi lélek helyesen teszi, ha ilyen te-
kintetben nem ,,akar”, hanem hagyja az 6 mennyei Atyjat
akarni Oaltala. A legnagyobb erény, amit az emberi lélek
onmagabdl mint eredményt kifejthet: az engedelmesség. Ez
természetes is, mert hiszen az engedetlenség volt a bukés oka,
az engedetlenség volt az, ami elszakitotta az Osszekottetést az
Atyaval. Az engedetlenség és a gbg az, ami az emberi lelket
egyik tévedésbdl a masikba viszi, €s az engedetlenség inditja
zugolodasra a megprobaltatasok és nehéz szenvedések kinzo
kovetkezményei kozott. Azért az ember egyetlen jot csele-
kedhetik, ami legelsésorban 6nmagara nézve jo, hogy enge-
delmeskedik Istennek. Mert ti azt még nem tudjatok, hogy az
Isten milyen jo, milyen tokéletes, milyen felfoghatatlan nagy
szeretettel vonzza Magahoz azokat a lelkeket, akikben a szenve-
dések folytan kezd megérni és kialakulni a vagy a jobb, az iga-
zabb, a tokéletesebb utan. Az ember maga az oka kinzo, faj-



124

dalmas, gyotrelmes életének. Hiszen az Isten nem akarja a bi-
noOs halalat, sem szenvedését, mert hiszen a szenvedések ko-
zepette ott all mellette 6rkédve a szeretet, a segités, hogy abban
a pillanatban, amikor feleszmél a 1élek, segitségére siessen. Az
embert az 6 biine és tevelygese, és ezeknek kovetkezményei sza-
kitjak el az Isten szeretetétol, és ennélfogva a szeretet dlddsai-
tol. Az embert a biinei teszik szerencsétlenné, Siiketté és vakka,
hibassa és nyomorékka mind lelkileg, mind testileg. Isten nem
akarja a szenvedéseket. Isten szeretete fajdalmat érez a biinds
lélek szenvedésén és karhozatba-jutdsan.

Isten szeretete lehajolt hozzank, hogy a legutolsé fokon
is felkeressen €s a zuhanasban is feltartoztasson és visszavezes-
sen benniinket Magéhoz. Isten szeretete Krisztusban tokéletes-
s¢ valt és mindent felaldozott érettiik. Mi nem adhatunk sem-
mit, amit ne ¢ adott volna, csak egyet adhatunk a mi szabada-
karatunkbol, azaz abbol, ami a miénk, és ez az, hogy a mi en-
gedelmességiinkkel hozzdakapcsolodunk Istenhez. A tobbit mind
0 végzi el mirajtunk. Hidba tarnam fel a bolcseletnek egész
aradatat, hidba magyardznam az igazsagnak azokat a fokozata-
it, amelyek az egész természetet, a lathatd €s a lathatatlan vila-
got fenntartjak, és gondviselésiikkel ellatjak, és mindazt, ami
az embert érdekelheti, az én minden tudomanyommal hidba
magyaraznam meg: az emberi lélek iires maradna, mert nem
tudna azt megérteni. Az emberi ész csak egy része a szellem
értelmének, és ez az ész nem tudja 6t megragadni, hogy
Isten felé terelje. De hogyha az elfaradt, gyotrédo és szenvedd
lelkli emberrel az 6 érzésvilagan keresztiil megérttetjiik, hogy
az Isten kicsoda, akkor jobban fel tudja fogni, mert at tudja
érezni. Mert minden szenveddnek sziiksége van enyhiilésre,
minden gyotrédonek sziiksége van vigasztalasra, és minden
szerencsétlennek sziiksége van bizonyos megelégedésre, amit a
lelke nélkiiloz. Es amikor a lélek belekapaszkodhat abba a
gondolatba, hogy Istennel minden sziikségletei fedezve vannak,
Istennel Osszes vagyai beteljestilnek, akkor felolvad és megnyi-



125

lik, és ezen a keskeny nyilason keresztiil beengedi magéaba a
legbtindsebb I¢lek is Isten szeretetét €s vilagossagat, helyet ad
neki és engedi, hogy 6 ezen a kicsiny résen keresztiil munkal-
kodhasson benne.

Kedves testvéreim, nektek is ez az egyetlen mod van a
kezetekben. Mert hogyha Isten nem talalt mas kiegyenlitddést,
mas Osszekottetést, mint az Onmagat felaldozd szeretet utjat
arra, hogy segithessen a Téle tavolesetteken, akkor a ti szamo-
tokra sincs mas, mint hogy a szeretet sugarain keresztiil juttas-
satok tovabb az Isten igazsagat. Mert hiszen a biinds 1éleknek
elébb meg kell gydgyulnia a blinbdl; a tévelygd 1éleknek meg
kell gyogyulnia a tévelygésbol, hogy megtalalhassa a helyes
utat, amelyen jarnia kell. A tévelygd 1¢éleknek elobb meg kell
szoknia helyesen gondolkozni, elébb meg kell ismernie az
igazsaghoz vezet6 legkozelebbi utat, hogy elindulhasson rajta.
Mert ameddig tévelyeg, addig barhogy ohajtja is a jot, mindig
labirintba keriil, mert az 6 gondolataival és érzéseivel, ame-
lyekkel az igazsagot koriiljarja, onmaganak mintegy alagutakat
far azokba a tévelygésekbe, és sohasem taladlja meg 6nmagatol
az azokbol kivezet6 osvényt. Azért a tévelygd 1élek ilyen labi-
rintusainak sokszor dssze kell omolniuk, feltételezett igazsaga-
inak semmivé kell valniuk. Sokszor nagy, gondolkodo elmék
koriil osSzeroppan a vilag, mert sziikséges, hogy az a nagy em-
beri bolcsesség semmivé valjék, hogy az eldtte fekvé igazsagot
megtalalhassa. Pedig csak egy kicsinyke igazsag az, amely
mellett ezerszer elhaladt, amelyen tallépett, amelyet sarba ti-
port és semminek tartott, mert onmagaban, az 6 tévelygéseiben
egy sokkal nagyobb értéklinek vélt igazsagot alakitott ki maga-
nak. Azonban mindezek az igazsagok csak sarba vajt alagutak,
amelyeknek ssze kell omolniuk. Es az a végzetes, hogy ebben
az Osszeomlasban sokszor az ezeket megalkotd 1élekre kell a
tormeléknek omolnia, akit ezek a ferde igazsagok maguk ala
temetnek.

*



126

Azért mondom én nektek, emberek, ne a formakat, ne a
rogzitett szavakat és mondatokat keressétek, amelyek bizo-
nyos igazsagokat takarnak, hanem keressétek az igazsag-
nak a lelkét, amely él. Ezt pedig mindenki megérezheti a sziv-
ével, a lelkével. Nem az eszével, hanem a szivével! Mert az
emberi ész Istentdl elfordult értelem, a sziv pedig sok szenve-
désen, csalodason és fajdalmon keresztiilment érzelemvilag.
Azért a sziv mindig tisztdbb és az igazsaghoz kdzelebb all,
mint az ész.

2. A legrovidebb at. (**)
A természeti vilag is varja, hogy a megromlott elvekt6] megszabadulhasson.
— Akik a testben csak valamit is megvalositanak, a szellemvilagban nagy
gazdagsagra ¢brednek. — Minden szenvedést meger a hittel vegigélt foldi
élet. — Eletprogram.

Azoknak a lelkeknek, akik sok tévelygés utan megtér-
nek a szellemvilagba, nem all médjukban, hogy ott hantsak le
magukrol a biinok erdérétegeit; nem all modjukban magasabb s
nagyobb vilagossadgot nyerni, mint ami éppen legkdzelebb esik
hozzajuk; nem all modjukban szférardl-szférara emelkedni,
mert minden egyes megtanult és elfogadott igazsdg, amit a
szféraban a lelkek magukéva tettek, megkoti Oket.®* Tehat
amikor a lelkek valami igazsagra rajonnek, valami igazsagot
megtanulnak, azt a szférakban nem érvényesithetik, mert —
hogy igy mondjam — elméletileg nem lehet elérehaladniuk.
Az ember biinei, tévelygései hoztak 1étre a természetes vilagot,
¢és ez sziikségképpen vonja maga utan azt, hogy neki a termé-
szetes vilagon Ujra meg Gjra meg kell jelennie, mert hiszen ez a
megromlott természet is varja azt a lehetéséget, hogy mind-
azoktdl a hatranyos és a fejlodését feltartoztatod szellemi elvek-
t6] megszabadulhasson, amelyekkel az emberlelkek megstiriisi-

3 * Szandékosan hasznalom ezt a szot: 1élek, mert a szellem rabsagban van,
mivel a 1élek érzései dominalnak, azok viszik, ragadjak a szellemet maguk-
kal, azok viszik bele a tévelygésekbe és a blindokbe



127

tettek, keménnyé, durvava és kegyetlenné tették a természeti
vilagot. Ezért a szellemeknek ki kell venniiik a résziiket a ter-
mészetben valo munkabol is, és a megtanult szellemi igazsagot
itt a természetben kell érvényesiteniiik.

De ti latjatok, hogy az emberek hogyan érvényesitik ezt.
A tévelygés szelleme itt van mellettiik, koriilottiik és benniik a
testben, amely Oket a folyton valo kisértéssel tjra meg ujra
kitériti maguk elé tizott palyajukrol, és nagy igyekezettel és
szent elhatdrozédssal megkezdett ¢letiikben igen sokszor aldha-
nyatlanak, ugy hogy a lélek igen sokszor messze-messze kot ki
attol a céltol, amelyet megkozeliteni akart és vallalt a testoltés
altal. AKkik azonban itt ezen a foldon, a testi életben azokbdl
az igazsagokbol — nem mondom, hogy mindent, de leg-
alabb valamennyit megvalositanak — azok mint mérhetet-
len gazdagsag felett rendelkezo lelkek térnek meg a szel-
lemvilagba. Ezeket az igazsagokat kell nektek itt a foldi élet-
ben érvényre juttatnotok. Es ha ez az érvényre juttatas ugy tor-
ténik, hogy ti magatoknak, a magatok kiilsé emberének semmi
érdemet nem tulajdonitotok. Vagyis amit cselekedtek, nem
azért cselekszitek, hogy a ti foldi emberetek kiilonb legyen a
masik embernél, vagy hogy valami megkiilonboztetést, valami
els6bbséget akarnatok a magatok szamara elérni. Azaz ha meg-
tagadjatok magatokat, amikor masoknak szolgaltok és masok
lelkéhez a jot, az igazat hozzaférhetové teszitek: akkor olyan
munkat végeztek, amely a legnagyobb eredményeket termi a
foldi ember szamara. Mivel pedig az igazsagnak a maga egé-
szében, a maga tisztasagaban vald érvényre juttatdsa masképp
nem is lehet, mint csak az dnmagatok megtagadasaval, az on-
magatok személyének feldldozasaval. Azért ennek az eredmé-
nye az, hogy a ti személyetekhez fliz6d6 tévedéseket, hibakat
¢és gyarlosagokat, amelyek az életetekben a legnagyobb joaka-
rat mellett is kétség nélkiil megnyilatkoznak, Isten kegyelme
eltorli, és megbocsatja azért az igyekezetért, azért a vagyodas-
ért, hogy a jot a maga egészében érvényesithessétek.



128

Isten megvalté kegyelme az & kibeszélhetetlen nagy
gazdagsagaval karpotol titeket minden olyan faradozasotokért,
minden megalaztatasotokért, minden szenvedésetekért, minden
testi és lelki nyavalyaért, amelyet az ilyen foldi életben el kell
szenvednetek. Istennek ez a mérhetetlen gazdagsaga elarasztja
a lelketeket, és ha addig nem voltak a lelketekben kifejlesztett
tehetségek, ha nem volt a lelketekben eré és nem voltak olyan
képességeitek, amelyek benneteket kielégithettek, és boldogga
tehettek volna, barmilyen egyszeri, barmilyen elnyomott és
alarendelt allapotban élitek is végig a foldi életet: Isten kegy-
elme kiszdmithatatlan mértékben hullatja ratok az ¢ aldéasat. S
olyan képességekkel ruhaz fel, olyan csillogd tulajdonsagokkal
¢kesit, és olyan lehet6ségekkel araszt el benneteket, amelyek-
ben azokat mind érvényre juttathatjatok, és emberileg kiszamit-
hatatlan olyan el6ny6khoz juttat, amelyeket mint szellemek a ti
szamitastok szerint egyaltalaban nem tudtok minek tulajdonita-
ni. S akkor csodalkozva kérdezitek: ,,Uram, miért is adtad ezt
nekem, hiszen én erre nem szolgaltam ra, nem cselekedtem érte
semmit; hiszen ezt én egyéltalaban nem érdemeltem meg!” Es
akkor felel rea a titeket vezérld isteni Lélek: ,,Ez az Atyanak a
Hozza kozeledd tékozlo fia részére adott ajandéka, amellyel
felekesiti azokat, akik hisznek és biznak Benne, akik meg
akarnak térni bilineikbdl és el akarjak hagyni a multjukat. Fel-
¢kesiti Oket az uton valo jartukban, hogy amikor betérnek az
atyai hazba, csillog6 kiralyi kontosben ékeskedhessenek.”

Ezért mondom, hogy minden fajdalmat, minden
szenvedést, minden megalaztatast, minden tiirést megér a
foldon az embernek a hittel végigélt élete, és benne a jonak
érvényre juttatisa. Es nem mondok nektek, gyermekeim,
semmiféle elvont bolcsességet, nem akarlak titeket olyan tu-
doménnyal megtdlteni, amely tudomanynak a foldi életetekben
hasznat nem vehetitek. Az én programom az, hogy a figyelme-
teket felhivjam arra, hogy a foldi életet minél jobban kihaszndal-
jatok az igazsagnak és a szeretetnek érvényesitésében, az ala-



129

zatossag gyakorldasaban, a biin megismerésében, megismerteté-
sében és felbontasaban, hogy védekezhessetek ellene. Felnyi-
tom a ti lelki szemeiteket, hogy lassatok meg uton-utfélen a
tévelygés szelleme altal megasott vermeket, amelyek bennete-
ket vandorlasotokban feltartdztatnak; hogy lassatok, hogy ezek
mind vannak, de ezek mellett ott van Isten kegyelme és kisza-
mithatatlan béséges aldasa is, amelyet hittel magatokhoz von-
hattok, s amelynek birtokaban képesek vagytok onmagatokat
megtagadni. Aki csak egy kicsit is gyakorolja, az tudja, hogy
mit jelent 6nmagat megtagadnia, tudja, mit jelent az 6nmaga
vélt igazsagarol lemondania. Tudja, mit jelent megalazkodnia
ott, ahol egy nalanal gyengébb és hatramaradottabb 1¢élekkel all
szemben, s nem éreztetni vele elmaradottsagat, kicsinységét,
tokéletlenségét, hanem szolgalni neki azért, hogy megnyerje
maganak, illetéleg nem is maganak, hanem az igazsagnak, a
jonak, amelyet Isten Lelkétdl vett, és amelynek egy kicsiny
részét fel akarja az életben dolgozni, érvényre akarja juttatni.
Mert hisz egy emberben Isten bolcsessége nem juthat
tokélyre, mert egy ember csak egy részecskéje a nagy egész-
nek. Es az egésznek egyesiilnie kell, hogy benne Isten arculata
tokéletesen visszatlikrozodjék. Egyesiilni pedig csak a szeretet-
ben lehet. A szeretet azonban nem tud terjeszkedni, nem tud
érvényre jutni addig, ameddig a biindk, gyarlosagok és gyenge-
ségek uralkodnak az emberben. Tehat aki mar valamennyire is
megszabaditotta a lelkét a gyarlosagoktol, annak kell ismernie
az utat és modot, kell ismernie a sajat lelkét, hogy amikor még
d is abban a biinben, abban a tévelygésben volt, milyen vissza-
tetszo érzéseket keltett benne a masik ember erdszakoskodasa,
amikor az az & igazsagat akarta vele megérttetni. gy voltatok ti
is. Milyen kellemetlen és ellenszenves volt eldttetek a korlat,
amelyet az igazsag vont koriilottetek, amelyben mindig megiit-
koztetek ugy, hogy az igazsagot sokszor csak azért nem fogad-
tatok el, mert az nem abban a forméban mutatta magat, amely-
ben ti elfogadtatok volna. Es amikor ez eszetekbe jut, olyankor



130

sziikséges, hogy megtagadjatok magatokat, sziikséges, hogy a
ti tévelygd felebaratotok helytelen igazsagat elkoptassatok a
magatok tiirelmével, elnézésével, szeretetével, hogy a ti tokéle-
tesebb igazsagotokat, amelyet Istentél nyertetek, rokonszen-
vesseé tegyétek az eldtt a 1¢élek elott, aki azt a maga valdjaban
még nem tudja elfogadni, nem tudja felfogni, mert még nem
tud abba beletekinteni. Es igy nem marad mas ut, mint az ala-
zatossag Utja, a tlirés utja, az elnézés tja. Ezen az Gton pedig
nehéz haladni. Hit és reménység nélkiil képtelenség elérejutni
rajta, mert a lélek kifarad és elerdtlenedik. Sziikséges tehat,
hogy téplalékot nyerjen a farasztd uton, hogy egyszer-egyszer
csillapithassa a szomjat, hogy egyszer-egyszer megpihenjen a
puha pdzsiton, amit neki a reménység kinal. Ezt nydjtjuk mi
nektek, testvéreim, hogy a lelketeket az 6rokkévalosag szamara
megtartsuk, és elvezethessiink titeket a békesség €s boldogsag
hazédjaba. Ez a ti munkatok is. Ezt kell nektek a f6ldon cse-
lekednetek. Ez a program szép, gyonyori, megbékéltetd, vi-
gasztald, megnyugtatd €s erdsitd. Nem farasztja ki a lelket,
nem kerget bele benneteket olyan okoskodasokba, amelyeket
meg nem értenétek, ¢és amelyeket masok meg nem értenének.
Egyszerti, konnyen keresztiilvihetd; és a lelketek tide, fiatalos
marad, nem roskadtok meg az élet terhe alatt, hanem jokedvvel
végzitek a mindennapi munkat, mert az Isten a mindennapi
kenyér mellé megadja a lelketek mindennapi taplalékat is.
Amikor pedig elj6 az idd, hogy elmulnak a ti f6ldi nap-
jaitok, és athivnak titeket a békesség hazajaba, nem érzitek,
hogy a lelketek 6sszeroskadt, nem érzitek, hogy hosszu pihend-
re van sziikségetek, hanem konnyen tudtok tajékozodni abban a
vilagban, ahova keriiltok, mert minden egyes gondolat és cse-
lekedet, amit itt ezen a foldon megvalositottatok, a ti otthono-
tokat képezi szellemi ragyogasban. Es sokakkal taldlkoztok
majd, akik altalatok nyerték az 6 vildgossagukat, a biinbdl valo
meggyogyulasukat, és akik halaval emlékeznek meg rolatok.



131

Es ti kellemes otthont talaltok majd, és boldogan dicséritek az
Istent.

VEGYES KOZLEMENYEK.
A terméketlen fiigefa példazata. (**)

A terméketlen fiigefa a hitetlen vilag szomoru jelképe. — Az elmaradt cso-
datétel megdobbenté mélységei. — A dis lombok jelentésége. — Minden
Iéleknek fizetnie kell az életért. — Az Isten Fiaval valo talalkozas kiszamit-
hatatlan eredményei. — Hogyan valik a jelentéktelen 1élekbdl élettényez6?

Kérdés: Kedves Vezetonk! A terméketlen fligefa példazatara
vonatkozolag szeretnék Hozzad kérdést intézni, mivel ez a je-
lenet a szentirdsban igy van leirva, hogy az irott szavakban
bizonyos ellentmondasok és kovetkezetlenségek latszanak. Azt
olvassuk tudniillik Mark 11. 13-14-ben és 20-ban, hogy: Es
mikor tavol latott volna egy leveles fiigefat, odaméne, ha taldl-
na valamit rajta; és mikor odament volna, semmit nem talala a
leveleknél egyebet, mert nem vala meg a fiigeérésnek ideje.
Akkor Jézus felelvén, monda a fiigefanak: Soha ezutan senki ne
egyék terdlad gyiimolesot. Es ezt hallak az & tanitvanyai. Es
reggel a fiigefa mellol elmenvén, lattak, hogy gydkerestél meg-
szdradott.”

Maté XXI. 18., 19., 20. pedig igy mondja el: ,, Reggel pedig a
vdarosba betérvén, megéhezek. Es mikor ldtott volna egy fiigefit
az ut mellett, odaméne a fahoz, és nem talala semmit azon, ha-
nem csak a leveleit; és monda annak: soha orékké terajtad
ezutin gyiimolcs ne teremjen. Es azonnal megszdrada a fiige-
fa.” Eloszor — legalabb emberi észjaras szerint — valo-
sziniitlennek latszik, hogy az Ur termést keressen a fiigefan,
amikor nincs fiigeérés ideje. Masodszor természetellenesnek
tlinik, hogy Krisztus Urunk, aki az életnek és a szeretetnek Ura,
megatkozzon egy fligefat, amiért a rendes termeési idén kiviil
nem termett gylimolcsot. Kérlek, kedves Vezetonk, a megért-
hetés érdekében a te bolcsességeddel 1€gy szives megvilagitani,
illetéleg szamunkra logikusan megérthetévé tenni a szentiras-
nak ezt a leirdsat.



132

Felelet: A szentirasban feljegyzett emlékezések, amelyek az Ur
személyével és foldon jartaval kapcsolatban megdriztettek, sok
magyarazatot kivannanak, hogy azokat tokéletesen és minden
kétely nélkiil megérthesse a mai kor embere. S amikor én egy-
egy ilyen bemélyedéshez** elérkezem — mert ezeket képlete-
sen mint valami bemélyedéseket tekintem — s amikor emberi
szavakkal el6ttetek bizonyos dolgokrol beszélek, ilyenkor
sziikséges volna, hogy a magam személyét sokkal jobban fol-
fedjem, mint amennyire az a mi ligyiink érdekében kivanatos
volna. En tehat szandékosan atlépem, vagy kikeriilom ezeket a
bemélyedéseket. Mert az embernek sokkal fontosabb, és egé-
szen mas megtanulnivaldit latom azokban az 6t kozvetleniil
érdekl6 igazsdgokban, amelyek az 6 gondolat- és érzésvilaga-
ban még feldolgozatlanok, hogy inkdbb azokkal foglalkozzék
minél intenzivebben, amelyek inkabb szolgdljdk az ¢ tidvossé-
gének tigyét. En azonban a kedvetekért megvildgitom ezt is,
jollehet a feliileten mozgd emberi gondolatok és érzések kon--
nyen belekapaszkodnak, és mas értelmet akarnak tulajdonitani
az ilyen magyarazatoknak, mint ahogyan azt a szentirassal is
sokszor megteszik.
*

Mivel a feljegyzésekben a figyelmes szemlél6 csak ilyen bemé-
lyedést 1at, azért ez bizonyos ellentmondas, feliiletesség, vagy
kovetkezetlenség latszatanak a gondolatat engedi az ember
lelkében urra lenni. Es ezen keresztiil szemléli Krisztus életét
¢s cselekedeteit, amelyek pedig — amikor minden részletiikben
az emberi lélek elé tarulhatnak — minden pontjukban tokélete-
sek ¢€s teljes egészet kitevok voltak. Még akkor is, amikor azok
a cselekedetek a legkisebb, legaprobb részecskét tiintették eld
abbol a nagybol, amit az Ot koveték ma is latnak és éreznek a
lelkiik megérzd képességével. Azonban a feliiletes szemlé16d6
szamara ezek a részletek nem léteznek, mert ezekbe betekintése
nincsen, és nem is lehet. Amikor ezt meg akarom vilagitani,

4 * Valosziniileg ,,hézagokat, hidnyossagokat" kell alatta érteni



133

elébb néhany elékészité mondatot kell mondanom. AKi a
szentirasba, annak mélységeibe bele akar hatolni, annak
sohasem szabad egy Kkis részletet kiragadnia, hanem mindig
egész lelkével kell abba beleilleszkednie. Mert ha nem igy
illeszkedik bele, akkor feliiletesnek, kicsinyesnek és tokélet-
lennek latszik az a rész, amit éppen kiragad. Mert egyiitt
képez egy egészet Krisztus Urunk sziiletése, €lete, tanitasa,
csodatételei és az a nagy vildgossag, amelynek fényénél a hivo
1¢lek eldtt mintegy kitarultak és megvildgosodtak azok a men--
nyei titkok, amelyekbe embernek még nem volt betekintése.
Minden egyes esemény, ami a szentirasban az ¢ életével kap-
csolatban le van irva, egy-egy kiilon vilagba enged betekintést.
Es ez mégsem egy kiilon vildg, hanem csak egy-egy részlete az
egésznek. Ezért nem lehet a szentirasbol egyes részeket kiilon-
valasztani és kiilon boncolni, mert akkor az emberi 1élek nem
képes az egészrdl helyes fogalmat alkotni, és tévutakra jut. A
tévutak pedig ellentmondasokba, majd kételkedésekbe viszik,
amelyekben a I¢lek hite felmorzsolodik, elerdtlenedik, végiil
Osszeesik és a tagadas szellemének martalékava lesz. Ez, amit
mondtam, nagyon fontos minden szentirast kutatd és tanulma-
nyozoO szamara.
*

Most visszatérek a kérdésedre. Tobb izben emlitettem, hogy ha
az Ur valamit cselekedett, azt sohasem az 6 emberi személyé-
nek kiemelésére, hatalménak megmutatasara, vagy azért csele-
kedte, hogy a feliiletes €s kivancsi tomegnek a gondolatvilagat
¢és csodakra vard képzeletét foglalkoztassa. Hiszen amikor egy-
egy nagyobb dolgot cselekedett, olyankor mindig csak azoknak
engedte meg, hogy jelen legyenek a csodalatos jelenségek lét-
rejotténél, akikrél meg volt gyézédve, hogy lélekben fel is tud-
Jjak fogni azoknak horderejét. S ha azok nem is tudtak helyes
képet alkotni maguknak azokrol a csodakrol, amelyek foldi
szemeik elott lejatszodtak, de a lelkiikben mindenesetre tobb
volt a kivancsisagnal és érdeklddésnél az az érzés, amely eldt-



134

tik Isten nagysagat és mindenhatosagat korvonalazta. Ezekben
a korvonalakban pedig a Iéleknek sok titokzatos megvilagoso-
dasa, felébredése, raeszmélése elfért. Nem az utca népének
cselekedte az Ur a csodakat, hanem azoknak, akiknek a lelke ki
volt nyitva az Isten nagysaganak ¢€s hatalméanak elismerésére ¢és
befogadésara; akiknek a lelke ki volt nyitva, hogy megteljék
hittel, Isten utan vald vagyakozassal, és akik készek voltak az 6
akaratanak kovetésére. Mindennek megvolt a maga, célja,
hogy az Ur mit, miért, és mikor tett. Igy annak is, amit a fiige-
faval kapcsolatosan cselekedett az Ur, amirél a hianyos fel-
jegyzésekben az van irva, hogy az Ur megéhezett és akkor ke-
resett termeést a fligefan.

Eredetileg ez is példanak volt szanva. Eppen, mert nem
volt fligeérés ideje! Azért akarta az Ur megmutatni az 6t kovetd
tanitvanyoknak az ¢ mindenre kiterjedd hatalmat, ami ¢él! Em-
1¢kezz¢€l arra a csodatételre, amikor a par felszelt kenyérbdl sok
ezren ettek, és jollaktak. Ennek az egész csodatételnek az volt a
tulajdonképpeni célja, amit ez a két sz6 fejez ki: ,, ettek és meQ-
elégedtek”, mert természet szerint ot kenyérrel nem elégedhe-
tett volna meg a sokasag, csak ugy, hogy az Isten hatalma és
kegyelme egy mads természetbdl sokasitotta meg a kenyérdara-
bokat, egy mds létfeltételb6l pétolta az anyagvilag hidnydat.>*
Ez a csodatétel ismétlédott volna meg, ha a fiigefan torténete-
sen lett volna akar éretlen, vagy talan még csak viragban 1€vo,
akar az érésen régen tllesett gyiimolcs. Az Isten nagy hatalmat,
az Isten kegyelmének és szeretetének, s az Isten akaratinak a
mulando természet felett valo nagy és hatalmas uralmat akarta
az Ur megmutatni. Es éppen igy lett a fiigefa szomorii jelképe-

zoje a vilagnatk.
*

® * Modern terminologiaval kifejezve: egy mas dimenziobol hozott at a
haromdimenzios 1étbe.



135

A terméKetlen fiigefaval azt jelképezte az Ur, hogy ha a
foldi élet, mint ez a képletbeli fiigefa, nem mutat semmiféle
gyiimolesot, sem hajlanddésagot arra, hogy rajta gyiimolcs
egyaltalaban teremhessen, akkor azt még az isteni akarat,
az isteni kegyelem, az isteni szeretet, az Isten mindenhaté
hatalma sem veheti ki az igazsag torvényének kezébél. igy
sorsukra kell hagyni mindazokat az emberlelkeket és vilaglel-
keket, akiken és amelyeken a mulandé élet nem tud felmutatni
semmit, ami az Istené volna, amit az Isten fel tudna hasznalni,
amivel az Isten kegyelme eggyé tudna olvadni. Ami annyira
messze van az Istennel vald Osszekapcsolodas lehetdségétol,
hogy az Isten kegyelme nem tudja kihozni bel6le azt a célt,
amelyre rendeltetett, az a sorsat, a végzetét korabban folidéz-
heti, azaz arra hamarabb elkovetkezhetik végzete, mint amikor-
ra azt f6ldi szemmel és foldi szamitassal varni lehetne. S le-
gven bar egy ilyen valaki a legbolcsebb, a tudomany legmaga-
sabb fokan allo egyéniség: a végzete egy pillanat alatt elkovet-
kezhetik és nincs a vilagon senki és semmi, aki és ami ot meQ-
menthetné. Ez a fligefa igen-igen szomoru eldképe a hitetlen
vilagnak. A hitetlen vilag a fejlodés utjan Isten altal mintegy
eliiltetve, felnovelve, megterebélyesedve, kifejlodve itt all,
mint a terméketlen fiigefa; az 6 ideje, mint a terméketlen
fiigefaé, még nem jott el, hogy kivagattassak. Hiszen ki sza-
mithatna ki a végzet idejét, ki vonhatna felelosségre a teremtés
Urét, hogy amit létrehozott, amit a semmibdl megteremtett és
el6hivott, meddig tartja €életben, meddig tliri el azt a gylimdlcs-
nélkiili, hidbavalo életiranyt, amellyel a vilag a céljatol messze
elhajolt!? Isten célja minden 1élekkel és minden teremtménnyel
az, hogy gylimdlcsot teremjen, az isteni elgondolds, az isteni
elrendelés gyiimolcsét, azt a boldogsagot, 6romot, hasznot,
amit az ¢let minden egyes lényének be kell szolgaltatnia az
Isten cstirébe. Minden teremtett ¢élet célja az, hogy 6nmagéabodl
folyton jobbat, igazabbat, szebbet, Isten tervéhez, Isten gondo-



136

lataihoz, Isten szandékaihoz mindig kozelebb allo6 eredményt
mutasson fel.

Ehelyett azonban, ha fejlédik és nagyobbodik is az élet,
de Isten akaratatdl és céljatol messze eltéréen mas irdnyt kovet
¢s csak onmagaért akar ¢Ini, nem pedig az Isten elgondolasaért.
Ezért nem hozza ki magédbdl azt, ami rendeltetése lenne. Itt all
az életuton, és hiabavalo életet él. Es ezzel a hiabavalé 1étével
nem tudja, de nem is tudhatja, hogy az isteni akarat, az isteni
szamitas meddig engedélyezte szamara az életet. Es akkor ta-
lalkozik Krisztussal, az Isten Fiaval, aki emberré lett. Nem
mintha ez a hiabavalo élet kozelithette volna meg az Isten Fiat!
Mert hiszen ez az élet ott all tehetetleniil, ahova helyeztetett!
Hanem az Isten Fianak a szeretete, az Isten Fidnak az igazsdga
jott kozel ehhez az élethez abban az idében, amely elejétdl fog-
va el volt hatarozva, bele volt kalkulalva az Isten tervébe és
elgondolasaba, amely a vilag megvaltasara irdnyult, arra a nagy
célra, hogy kozelebb vonja ahhoz az iranyhoz, amelyet szamara
az Isten elrendelt. Az Isten Fianak megéhezésében a Megval-
t6 emberi eljovetelének és az emberi élet fajan valo gyii-
molcskeresésnek szimbolumat tartalmazza a terméketlen
fiigefa torténete. Mert hiszen az Isten szeretete ¢hezi és szom-
juhozza a Tole eltért szellemgyermekeinek visszatérését, szere-
tetét, engedelmességét; és ha szabad akaratuk folytan engedi is
tévelyegni, mégis 1dokozonként, ameddig az élet tart, fel-
felkeresi 6ket a kegyelem, azaz az €letuton bizonyos pontokon,
bizonyos meghatarozott keresztutakon még a legelvetemiiltebb
emberléleknek is — ha akar, ha nem, — kell az Isten ke-
gyelmének igazsagaval, a Krisztussal talalkoznia. S ha ta-
lalkozik, ha abban a lélekben nincs is olyan gyiimoélcs, ame-
lyet az Isten kegyelme felhasznalhatna, és az élet konyvébe
feljegyezhetne, de ha legalabb csak hajlandésag van benne
arra, hogy valami gyiimolcsot teremjen, akkor a Krisztus-
sal valo talalkozas ezt a hajlandésagban meghuzodo gyii-
molcsot kihozza, s ezen a gyiimolcstelen fan csodat cselek-



137

szik. Visszaforditja a biin utjarol, kiemeli a tévelygésbol,
megvilagositja, taplalja, erdsiti, hogy a benne rejlé gyii-
molcsérlelési és gyiimolcstermési szandék csakugyan valéra
is valhasson.®* Krisztus, ha azon a fiigefan akar csak az el-
miult évrol ottfelejtett egyetlen fiigét, vagy pedig akar egy
még bimbdjaban rejlo termést talalt volna is: ezt mutatta
volna meg azoknak, akik az ovéi voltak. Kihozta és megér-
lelte volna a gyiimélesot, és Omaga is megelégitette volna
vele magat, és meggyozédéskép megelégitette volna azokat
is, akik vele voltak, hogy aldhattak és dicséithették volna az
Isten nagysagat ebben a csodatételben is, mint az 6t Kke-
nyérrel és két halacskaval tortént csodatétel alkalmaval.’>*
De mivel a fiigefan nem volt termés, és még csak haj-
landésag sem mutatkozott, hogy valaha termést hozhat, sem
pedig egy elmult évnek ottfelejtett és elszaradt gylimdlcse nem
mutatkozott, hogy azt az isteni akarat és hatalom felelevenit-
hette volna: igy Krisztus nem mutathatott mas példat, mint
hogy sorsara bizta a fat. Mivelhogy taldlkozott az Urral, és
mégsem hajtott semmi hasznot a nagy Elet szamdra, azaz az Ur
nem tudott belle egyaltaldn semmi hasznot kivenni. gy vég-
zete beteljesiilt: barmilyen dus lombozati volt is, barmilyen
¢leter6snek latszott is, elszaradt, meghalt, megsemmisiilt.

6% Eza legmélyebb titok, amibe ember betekinthet; ez a Krisztus megvalto
munkajanak kézzelfoghatdo magyardzata, a megtérés és kegyelem misztéri-
umanak emberi nyelvre valo leforditasa s annak a nagy reménységnek betel-
jesiilése, hogy a satan mindorokre vesztes marad.

7 *x Bz a csodalatos magyarazat ékesen szol6 bizonysaga annak, hogy a
magasabb szellemviladg bolcsessége mennyire folotte all a teljesen hibatlan
logikaval folépitett emberi értelmezésnek is; de még inkabb annak, hogy a
szentiras fajdalmasan sziikszavu szévege mogott milyen mélységes titkok
rejlenek; nagy konnyelmiség, feliiletesség, sot bizonyos esetekben egyene-
sen biin tehat a szentiras dnkényes elmagyarazasa, vagy egyes helyek kifor-
gatasa, hogy a rovidlaté emberi értelem kielégiiljon.



138

fgy a Krisztussal valé talalkozas alkalméaval az em-
beri lelkeknek és a vilagoknak is valami gyiimélcsot kell
bemutatniuk az Istennel valo kozvetlen kapcsolatukban:
kell, hogy az Isten gondolatabdl, az Isten akaratabol valamit
megvalositsanak. Kell, hogy az isteni Lélek talaljon elfogado-
kat, akik felfigyelnek azokra a gazdag mennyei ajandékokra,
amelyek egy-egy ilyen talalkozasbol mindannyiszor feléjiik
aramlanak, és redjuk hullanak. S ha nincs is meg a fejlédésnek
az a gyiimolcse, amelybdl az isteni Mindenhatdsag egy ilyen
kozvetlen kapcsolat altal hasznalhatd eredményeket tudna ki-
hozni, de ha legalabb az akarat, a viagy a torekvés megvan,
akkor az Isten csodat miivel. Olyan lehetdségeket, olyan alkal-
makat nyljt az emberi 1élek és a vilaglélek szadméra, hogy
gylim0lcsot teremhessen; mintegy megtragydzza, azaz olyan
¢letelemekkel aldja meg, amelyek ezeket gylimdlcstermésre
képesitik, vagy a satnya és mar csaknem tonkrement gytimol-
csOket az Isten csiirébe betakarithatova, hasznalhatova alakitjak
at. De legalabb ezeket a satnya, vagy mar pusztulasnak in-
dult gyiimolcsoket ott kell talalnia az Urnak; mert ha eze-
ket nem talalja ott, akkor egy ilyen talilkozassal annak a
léleknek a sorsa meg van pecsételve: ,kivagattatik, és tiizre
vettetik”. Nem az Isten itéli el, hanem elitéli 6t az 6nmaga
torvénye. Minden ember életében bekdvetkeznek olyan meg-
razo, felraz6 események, amelyek 6t a 1ét és nemlét, az élet és
halal igazsagai fel6l gondolkodoba ejtik; minden ember életé-
ben jonnek nagy fajdalmak és nagy 6romok, nagy megprobal-
tatasok és nagy aldasok. Es ezek mind azért jonnek, mert az Ur
eld akarja késziteni a maga utjat a I¢lekhez, hogy hozzaférhes-
sen, hogy az a l¢élek felfigyeljen a Szentlélek szavara, Aki 6t is
haza akarja hivni az 6rok boldogsagba.

*

Hanyan vagytok ti is, akik eltévedtetek az élet tjan, és tobbé
mar nem is hallgattatok az Isten szavara, amellyel ¢ a ti lelke-
teket hivta azon a hiten keresztiil, amelyet gyermekkorotokban



139

a lelketekbe hintett az igazsag, amelyet a vilag Istent6l Krisztus
altal elfogadott. Ezek az igazsagok csak szaraz, élettelen mag-
vak, hogyha a lelketek nem valik ezeknek éltetd talajivd. De
ezeknek a magvaknak fel kell duzzadniuk, meg kell erjedniiik
az emberi lélekben, hogy fejlédésnek indulhassanak, hogy va-
lamiféle gylimdlcsot teremhessenek az emberi, testi €letben.
Akik egyaltaldban nem hallottak Krisztusrol, hanem csupan
gondolkoznak a 1ét és nemlét kérdésein, és a sors igazsagos
vagy igazsagtalan voltan, s a vildg igazsdgan, amelybdl kiveze-
t6 utat keresnek, hogy valamiképp megfejthessék az élet rejté-
lyét: ezek bar ébredezd, megmozdult lelkek, akik magukrol
¢letjelt kezdenek adni, de azért még mindig annyira testek,
annyira bele vannak meriilve a test igazsagaiba, hogy ezaltal
belekeverednek az ellentét szalainak szovevényébe, és nem
tudnak Kkiszabadulni a test fogsagabol. Az ilyenek bele6riilnek,
belebetegednek a toprengésbe, vagy oOngyilkosokka valnak,
mert nem tudtak megfejteni a rejtélyt, amelyben élnek, s amely
éppen azért hidbavald teherként nehezedik rajuk, ugy, hogy
inkabb vissza akarnak menekiilni a nemlétezésnek sotétségébe,
csak hogy ettdl a tehert6l megszabaduljanak.

Soknak a szamara éppen ilyenkor érik meg a pillanat a
Krisztussal valé talalkozasra; soknak éppen ilyen elkeseredett
allapotaban valik érzékennyé a lelki fiile, hogy meghallja az
Isten szavat. Ennek a szonak a tovabbadoja minden ember le-
het, aki mar feleszmélt és felébredt az 6rok igazsagra: a Krisz-
tusban valo életre a hit altal; aki mar elfogadta Krisztust €s a hit
igazsagat, ¢s tovabb keresi annak a rejtélynek a megoldasat,
amelyet életnek neveznek. Ezek azok a lelkek, akik dnmaguk-
bol az ¢élet hanyattatasai kozott mar kitermelték azt a hajlando-
sadgot, hogy valami gylimolcsot teremjenek, valami eredményt,
valami célt elérjenek, mert maskiilonben az élet értéktelennek,
semmitmondonak tlinik el6ttiik. Az ilyen pillanatban, amikor
ez a vagy megérett, a Gondviselés keze ugy intézi az 6 éle-
tiikk szalait, hogy olyanokkal kapcsolja éket ossze, akiknek



140

kozvetitése révén a lelkiikben elrejtett hit akar a holt betii
segitségével, akar €lo, emberi szoval életre ébredhessen.
Akiket azonban a Krisztus kozelsége, a Gondviselésnek minden
torekvése és akarata, minden keresése és vagya sem tudott
ilyen gyiimolcstermo igyekezetre és megmozduldasra birni, —
legyenek bar duslombu fiigefik, kedvezzen bar nekik az élet, és
legyenek bar mégolyan szerencsésen eliiltetve az élet talajaban,
fiirodjenek bar az & kérészéletii dicsdségiik féenyében — azokat
a Kirisztussal valo eredménytelen talilkozasuk, elutasito
mozdulatuk, fennhéjazoé goégjiik, a hit lekicsinylése ha-
lottakka teheti nemcsak testileg, de lelkileg is. Akik felett
lejart az id6, még mielott e vilag felett az itéletet kimondtak
volna.

Mint ahogyan az ember nem tudhatja a haldlanak nap-
jat, ugy nem tudhatja a lélek sem, hogy milyen hossztra szabta
neki az Isten e foldon a fejlodésének idejét, meddig engedi,
hogy a napsiitésben jarhasson, ¢és a dicsdség fényében siitké-
rezhessek. Ma még él, ma még ragyog, ma még zsarnokosko-
dik a ndla talan sokkal értékesebb testvérlelkek felett, ma még
szolgaltatja magat, ma még irigylik. Es holnap mér messze
uton van a megsemmisiilés felé. Azutan ki tudja, vajon nem
¢vezredek kellenek-e, ameddig az élet szelldje Gjra folkelti 6t,
hogy nehéz viszonyok kozott kezdhesse meg az élet legalséd
fokan azt a fejlédést, amelyet itt abbahagyott?!

*

Isten nem igazsagtalan sem az emberlélekkel, sem a természet
lelkével szemben. De mindennek ki kell hoznia a maga gyii-
molcsét; minden léleknek ki kell termelnie azt a kicsiny, vagy
nagyobb eredményt, amiért szamara Isten lehetdoséget adott,
amiért a nap vildgossdga megérinthette. Es minden léleknek
— mégpedig nemcsak az ember lelkének, hanem az allat
lelkének és a novény lelkének is — fizetnie kell az életért a
fejlodésnek azzal az eredményével, amelyet téle a fejlodés
torvénye elvar. S hogyha mar minden I€leknek fizetnie kell,



141

mennyivel inkabb fizetnie kell az ember lelkének, az egyé-
nesiilt szellemnek! Minden joért s egyaltalan mindenért meg
kell fizetnie a felébredt szellemnek, aki megismeri, és kiilon
tudja valasztani a jot a rossztol. Aki mar kiilonbséget tud tenni
igazsag €s igazsagtalansag kozott, aki mar oriilni tud az igaz-
sagnak, a jonak, ami vele tortént. Aki mar boldog tud lenni az
Isten aldasainak zuhatagaban, amelyet fel tud fogni, és megérti,
hogy mindez érdemtelentil lett osztalyrészévé, mint az Isten
ajandéka, amellyel az életben elhalmozta. Es mégis az ember
mindezekért a jokért halatlansaggal fizet! Mert hiszen hogyha
az ember a jot elfogadja az Istentdl, és nem ad érte halat, nem
ismeri el, hogy ezt mind érdemteleniil kapta az Isten kegyel-
mébdl, s nem ismeri el Istent az § szeretd és igazsdgos Terem-
tdjének, nem ad az 6 nevének dicsdséget, lelkében nem borul le
elétte. Es a szive érzéseit nem kiildi fel halaadasként az 6
mennyei Atyja elé, az 6 szivének szeretetét nem Orzi és taplal-
ja, mint egy 6rokmécset a lelkének szentélyében, hogy az ott
vilagitson és beragyogja az ¢ egész életét, egész ittlétét a foldi
vilagban, s a muland6 élet altal adott alkalmakat nem az Isten
akarata, hanem a gonosz akarata szerint hasznalja fel. Azaz
ugy, hogy vele a maga muilando énjét szolgalja, és az Isten
adomdanyait nem az Isten dics6ségére szenteli, hanem a hozza
kozelallo testvérei lelkének gyotrésére €s sanyargatasara, €s az
onmaga érdekeinek szolgalasara forditja: akkor sziikségkép
kovetkezik az, hogy hiabavalo lesz az imadsaga, amikor kéré-
sével Istenhez fordul, mert nem tanulta meg, hogyan kell Isten
elétt megjelennie.

Mert tudnivald, hogy az ember az Istenhez mindig
csak az engedelmesség szalan keresztiil kapcsolodhat. S ha
az ember lelke igy kapcsolodik az Istenhez, akkor keresnie,
kutatnia Kkell az 6 Teremt6 Istenének akaratat: hogyan, mi-
ként érdemelhetné ki, hogyan, miként adhatna halat az 6 Isten-
ének, amiért 6t aldasaival elarasztotta. Mert ha elmulasztja ke-
resni, kutatni az Isten akaratat és az Istennek feldle valo elren-



142

delését: akkor vak és siiket marad, s nem talalja meg a kapcso-
latot Istennel. Es akkor hidbavalé lesz minden, amit cselekszik,
mert az O Istene nem fogadja el azt abban a forméban, ahogyan
6 azt a maga tokéletlenségében elgondolta. Tehat keresni, ku-
tatni kell az utat és modot, hogy az Isten el is fogadja az ember
torekvését, hogy az élete és cselekvése eredményes lehessen. S
hogyha az emberi 1élek megtalalta ezt a kapcsolatot, akkor ezt
mindjobban ¢s jobban kiszélesiteni ¢s megerdsiteni természet-
szerl kotelessége. Ha ezt sohasem mulasztja el megcselekedni,
akkor minél szélesebb ¢€s erdsebb lesz ez a kapcsolat, annal in-
kabb megvilagosodik eldtte az Isten akarata, annal inkabb ki-
rajzolodik a lelkében az Isten torvénye, és annal biztosabb 1¢-
pésekkel haladhat el6re, annal céltudatosabb mozdulatokkal
végezheti azt a munkat, amelyet Isten rabizott az 6 emberré
vald megsziiletése elott.

Ha pedig az ember a maga értelmével és érzelem-
vilagaval meg tudta érteni és at tudta érezni az Isten gondo-
latat és akaratat, akkor megsziint felette az ellentét torvé-
nye, amely 0t ellentétes iranyba igyekszik terelni, és akkor
az Isten gondolata, az Isten akarata lesz irra a vagyaiban,
gondolataiban és cselekvéseiben. S mivel az Isten akarata az,
hogy minden emberlélekre kiaradhasson az & szeretete, kegy-
elme és iidvoziteni kivano akarata: igy egy élet alatt a mulando
testben is hatalmas és nagy munkat végezhet a Iélek, és aldasa-
va valhat a vilagnak. Ha nem atkot és pusztulast hint el maga
koriil, nem elkeseredést €s fajdalmat kelt 6l a lelkének meg-
mozdulasaival, hanem aldast, megelégedést, békességet, Isten
irant valo halaadast. gy az Isten nevének dicséretet és dics6sé-
get szerez a foldon azokban a lelkekben, akik 6t megértik. igy
terjed ezeken keresztiil is a jo és igaz, amely kidrad az egész
teremtett vilagra, még az oktalan dllatokra és novényekre, sot
ezen kiviil kiarad az egész természetet alkoto és formalo légkori
erékre is. Es ha valamivel érintkezett az ilyen lélek az életben,
S azt a joban ¢és igazban felhasznalta, akkor attisztitotta az ab-



143

ban rejl6 erdket az isteni jo és igaz erejével és hatasaval, s ezzel
urava lett annak az élethullamnak. Ez az élethullam azutan
mind nagyobb és nagyobb gazdagsaggal veszi ot koriil: az étet
benne és koriilotte igyekszik kiteljesedni.

Ez az Isten ajandéka azoknak, akiket O megkeresett és
megtalalt, s akik elfogadtdk ezt az ajandékot, és az 6 milando,
kicsiny, rovidre szabott ¢letiikben allandositottak, nagyobbitot-
tak, gazdagitottak a lelkiik mozdulataival ezt a kicsiny életet.
Mivel pedig az élet mint folyton hullamzo, folyton nagyob-
bodo és baviilo folyamat az isteni gondolattal, az isteni eré-
vel megduzzad, meghatalmasodik: igy az Isten Fiaval valé
talalkozas kiszamithatatlan nagy eredményeket hozhat, és
értékes gyiimolesoket teremhet. /me, az Isten nagy akarata,
nagy gondolata egy ilyen kicsiny, semmitmondo lelken keresz-
tiil mily hatalmas, nagy élettényezové valik! Aki ilyen életté-
nyezOvé valt, az a megtérés altal hasonldt cselekszik, mint
amikor az Ur az 6t kenyérrel és két halacskaval az éhezd foldi
emberek ezreit vendégelte meg. Mert itt is csoda tortént, isteni
csoda, amely megsokasitotta az életet, azt az életlényeget,
amely mint ismeretlen isteni eré és hatalom hullamzik az egész
teremtett mindenségben. S mindent visz, ragad magaval az felé
a nagy Kozpont fel¢, amelyhez minél kozelebb ériink, annal
tobbet ismeriink meg beldle, s annal inkabb felduzzad a lel-
kiinkben az Isten, a mi Teremtdnk. Mert kezdjliik megismerni
létezéstlink céljat, raeszméliink arra a boldogitoé igazsagra, ami-
ért Isten nekiink az életet, a 1étezést ajdndékozta. S ez maga az
lidvosség.

Ehhez az idvOsséghez a testnek és vérnek semmi koze.
A test és a vér nem vehetnek abbodl részt. Akik a testben és a
vérben keresik és talaljak meg életiik céljat, azok azt elvesztik,
azok terméketlen fiigefak, akik minden pillanatban a halal mar-
talékaiva lehetnek, mert nincsen benniik az isteni életnek 1é-
nyege. Isten egyetlen tekintetének elforditisa elég, hogy megQ-
semmisiiljenek; és akik ma még vannak, akik ma még irigylésre



144

mélto életet élnek, azok holnap kevesebbek egy kicsiny féreg-
nél, amely a lét oromét élvezi.
*

Azért ti, akik megismertétek az Isten céljat és rendelkezését
feloletek, akik ma kozel vagytok a vilagossaghoz, az igaz-
saghoz, a jonak megismeréséhez: aldjatok és dicséitsétek az
Istent, amiért ennek a vilagossagnak a sugara a ti lelketeket
is befogta és atvilagitotta, kit jobban, kit kevésbé. Adjatok
halat neki, és ennek a vilagossagnak a sugaraban teremjétek
meg a ti lelketek gyiimoéleseit. Mert Krisztus széjjel jar az élet-
uton, ¢és nem tudhatjatok, mikor kivanja meg a ti életetek gyii-
molesét, hogy veletek, rajtatok csodat tegyen. Es a ti kicsiny,
semmitmondo életeteket odaallitsa mint példat, mint 6rokérté-
kit jelenséget, hogy megmutassa, hogy az Isten milyen ha-
talmas, milyen nagy, milyen szeretetteljes, milyen kegyelmes.
Hogy O kezének egyetlen mozdulataval eltorolheti azt a meg-
probaltatast, azt a szomorusagot, azt a nyomorusagot, amely-
ben vagytok, és beleiiltethet titeket a menybe emeld langsze-
kérbe, hogy a kés6 utokor megemlékezhessék az Isten kegyel-
mével kapcsolatban a ti milando, kicsiny életetekrdl is.

Mondom: nrem tudhatjatok, mikor, mely percben és
mely oraban érkezik el a ti Krisztussal valo kozvetlen talalko-
zasotok; mert Krisztus bizonnyal csodat cselekszik minden
egyes lélekkel, akit kiszemel magdnak. Akik ma még senkik
vagytok, akik ma még a halal arnyékéaban jartok, holnap az élet
kiralyaiva lehettek; nem a magatok érdeme, hanem a Krisztus
kegyelme altal, aki a lelketekben azt a kicsiny gylimolcsét —
amellyel az ¢ akaratat szolgaljatok, az ¢ akaratat juttatjatok
érvényre itt a mulandosag vilagaban — nagy értékiivé teheti,
s az a kicsiny, talin még éretlen gyiimolcs szerzi meg sza-
motokra az orokéletet. Azért hat ne igyekezzetek felettébb
a kiils6 lombok megnagyitasara. Ne igyekezzetek a tetszetos
¢letkeret szolgalasara; arra se igyekezzetek, hogy onmaga-
tokon feliil valot miiveljetek. Mert nézzétek meg a fiigetat: 6



145

isteni akaratdval és isteni hatalmaval a bimbodban rejlé gyii-
molcsbdl is érett, hasznalhatd gylimdlcsoket nevelhet. A ki-
csiny, semmitmondo, lenézett lelkekbél hatalmas munkasokat,
megbizottakat, tiszttartokat nevezhet ki a f6ldon, akik igazan
elvégzik azt a feladatot, amit O bizott re4juk!

De akik Istentol valo megbizatasukat is a maguk sze-
mélyének ragyogtatdasara, dicsoségben valo fiirdetésére hasz-
naljak fel, azokat marol holnapra kiiizi és elveszi toliik a meg-
bizatast. Es legyenek bar az illeték foldi tekintetben a legna-
gyobb aldas és kivaltsag hordozoi, a legnagyobb reményekre
jogosito aldasok birtokosai, marol holnapra mindent elvehet
tlik. Es odaadhatja azoknak a kicsiny, hibas, megvetett lel-
keknek, akiknek vagyvilagaban azok az igaz érzések tornek fel,
amelyeket csak O ismer, s O az § isteni tekintetével kiilon tud
vélasztani és meg tud itélni. Mert O minden lélekben meg tudja
allapitani, hogy mi az igaz és maradando, és mi a hidbavalo.
Teremjetek Krisztus szamdra hasznalhaté gyiimodlcsoket, hogy
feldletek is ugy ne rendelkezzék, mint a gyiimdlcstelen fiigefa
feldl rendelkezett, amely 0rok példajava valt a foldnek és a
foldi ember életének. Egymasban Krisztust, Krisztusban Istent
kell szemlélnetek, aki az, életiton minden ragyogasaval 6rokké
ott all a fej16d0 szellem elott.

A 7-es és a 12-es szam jelentosége. (**)
A teremtés 6 napja s a 7. a megnyugvasé. — Jakob 12 fia és Jézus 12 tanit-

vanya a 12 szellemtipus reprezentansai. — A hétkdznapi és vasarnapi
testoltések 7-es szama. — Egy 6rokkévalosag lejarodasa és egy ujnak kez-
dete.

A 7-es szam beteljesedést jelent. Mikor valami a fejlo-
dés soran a szamsorban elér a 7-ig, akkor a tovabbfejlddés nem
folytatodik 8-cal, hanem elolrél kezdédik ismét 1-gyel. Mind-
amellett a 7-es szamot nem kell ugy tekinteni, mint végleges
befejezettséget, hanem csak mint bizonyos mértékii betelje-
sedést. A 7-es inkabb a megnyugvasnak, a megpihenésnek



146

szama, ideje és napja.®* A 7 egy semleges szam, Osszekotd
kapocs a fejlddési turnus és egy tovabbfejlodési lehetdség ko-
z0tt, vagyis a kovetkez6 7 megindulasa k6zott. Mikor két fej-
16dési turnus teljesedik be: 2X6=12 szam all ¢ld, ugy, hogy a
13-as szam ismét a beteljesedés szama.’** Mikor tehat a betel-
jesedés bedll és elérte a kétszer hatot, azaz belejutott a 13-as
szamba, vagyis a masodik befejezéshez, akkor beteljesedett az
az 1d6, az az allapot, az a turnus, és utana nem kovetkezik an-
nak a folytatasa, hanem egy egészen uj allapot, egészen Uj
szamtorvényekkel, egy 0j 7-es szam. Ez azonban mar egészen
uj alapokon nyugvo térvény.

A 12-es szam jelenti a fold 12 szellem-tipusat is, ame-
lyek Izraelben, Izrael patriarkaiban kiteljesedtek. Az egész zsi-
doésagnak, annak a gondolatnak, annak az eszmének, amelyet
ez a szellemcsoport reprezentalt, ebben a 12-ben volt a fejlodé-
si szamtorvénye; ebben rotalhatott, ebben emelkedhetett. Es
amikor elkdvetkezett az id6, hogy ez a 12 mindazokat az érté-
keket kihozta magabol, amelyeket ki kellett hoznia, akkor széj-
jelvélasztodtak, és a jobb iranyban haladott szellemek beléptek
a 13-ba és eltavoztak a f61drél, akik pedig nem érték a 12-ben a
beteljesedést, azok itt maradtak. De ennek az itt maradt tomeg-
nek i1s megvan egy bizonyos 1dd térvénye, amely ugyan mar
nem az 6 formajaban, nem az 6 szamtorvényének — hogy ugy
mondjam jogossagaban teljesedhetik be,%* mindamellett ez is
még mindig felszivodhat mas alakulatba, mert azért még nin-
csen elvetve. Azt értem ez alatt, hogy felszivodhat a 13-as
szamba, annak a 13-nak a természetébe, amit Krisztus hozott.
Ez a mennyek orszdganak a természete.

8 x ,,Hat nap alatt teremte Isten a vilagot és a hetediken megnyugovék."

9 #% Az Urnak 12 apostola volt s 6 Maga, mint a beteljesiilés, a 13-ik.

10 % Mivel az 6 korszaka: a Térvény Szellemének, korszaka Kereszteld Ja-
nossal lezarult.



147

Mozes torvényében a természet torvénye, az igazsag
torvénye van lefektetve, mert ez megmutatja, hogy a jora jo, a
rosszra rossz a felelet, mintegy tiikkreképpen az isteni igazsag-
nak, annak az isteni igazsagnak t. i., amely a természetben nyi-
latkozik meg. Krisztusban azonban a jo természetének, amely t.
i. a j6 irdnyaba torekedett, az isteni kegyelemmel valo 6ssze-
érése, Osszeolvadasa mutatkozik meg; az a folyamat, mikor az
emberi lélek felfelé torekszik, akihez az Isten lehajol és ebben
az Uj eszmében, ebben az 0j torvényben eggyé lett a szeretet az
Isten kegyelmével. Ezzel uj korszak kdvetkezett be: a 13-nak a
korszaka, amely megsemmisiti a 12-nek a vezetd elvét és egy
uj, magasabb renda vezet6 elvet allit be a vilagba. Azok a szel-
lemek, akik a régi tizenkettos agazatban nem tudtak az egyesii-
lést, az Isten kegyelmében valo dsszeolvadast elnyerni, ebben
az uj eszmében még nehezebben tudjak azt elérni. Ez azonban
nem jelenti azt, mintha lehetetlen lenne elérniiik. Ezek szaméra
t. i. a Kkrisztusi eszmében, a keresztény gondolatban nem le-
hetetlen ugyan az iidvoziilés, de akik azt a régiben nem érték el,
még nehezebben érik el ebben az ujban. Mindamellett nagyon
sokan vannak, akik a régihez nem tudtak kapcsolodni, de a
megtérés altal az Gjban el tudjak érni a beteljesiilést, az tidvo-
zulést, ami egyszertien azt jelenti, hogy utina nem sziikséges
ujra a foldre testoltésbe jonniiik. A Krisztus koril sereglett 12
tanitvany a 12 nemzetséget, illetdleg a 12 lelki tipust mutatja.
A tanitvanyok mind kiilonb6z6 természetiiek voltak; latni-
vald, hogy még az a tipus is felvétetett, amit Judas képviselt
a tizenkett6é kozott. Tehat még ez a tipus is fel van véve a
kegyelembe. Ennek a tizenkét szellemtipusnak tizenkét féle tor-
vénye van. Es az a 12 szék, amelyeken iilve megitéltetik 1zrael
12 nemzetsége, szintén a fold tizenkét féle szellemtipusanak a
torvényét példazza. Es mikor ez az itélet végbemegy, a tizenkét
féle nemzetnek itélete minden egyes nemzetségnek (szellemti-
pusnak) a maga kiilon igazsaga szerint toltetik be, azaz ezek a
szellemek mind megkapjak a sajat természetiik szerint valo



148

igazsagot, vagyis mindenben végigvezeti 6ket a maguk torvé-
nye. S akkor nekik az u. n. itéletben, azaz beteljesedésben, a
13-ban, a tokéletes embertipusban ujra megmutattatik at- meg
arvildgitva az igazsig*™* Es miel6tt a fold a maga szamtor-
vényét, a tizenkettét befejezné, mar a tizenharmasnak, az
elkovetkezendd 1uj embertipus fény-vetitésének meg kell
latszania a foldon azokban a lélek tipusokban, akik elég
érettek arra, hogy az 6 elveiken, az 0 igazsagukon, az 6
természetiikon keresztiil az Isten igazsagat feldolgoztak,
magukéva tették. Mégpedig mind a 12-féle természetben kii-
16n-kiilon, hogy itt maradjon megordkitve, a foldi szférdkra
lesugarozva. Ez az a munka, amelyet mind az egyes szellemek,
mind a szellemcsoportok véllalnak; hogy t. i. mindegyik a ma-
ga természete szerint hirdeti az igazsagot, amely ugyan lényeg-
¢ben egy, csakhogy a foldnek ezen a 12-féle természetén ke-
resztiil, mintegy 12-féle sugartérésen keresztiil bizonyos szin-
jatszast hoz létre, mig a maga relativ tokéletességére jutva a
12-féle szinben sugarzik vissza Isten felé.

Az ember lelkének alaptermészetébe van az lefektetve,
amivé lennie kell. Vagyis az embert a maga lényegtorvénye
viszi elore, amelyet Isten beléje helyezett. Ezért nem jo felet-
tébb-vald bolcselkedésbe bocsatkozni, mert ezaltal tévhitbe
esik az ember. Es mégis vannak, akik azt hiszik, hogy képesek
megvaltoztatni a maguk Iényegtorvényét. Ezzel aztan éppen az
ellenkezd eredményre jutnak, mert az 6 torekvésiik talan éppen
homlokegyenest ellenkezik azzal, ahova az 6 1ényegtorvényiik
szerint el kell jutni ok, és erre 6k csak késén jonnek ra. Azért
az ember a tanulassal nem jut olyan messzire, és a kovetkezte-
tésekkel nem tud olyan mélyre hatolni, mint az engedelmes-
séggel. Mert ami az egyik ember 1ényegtorvényének megfelel,
az a masik ember lényegtérvényének mar nem kedvez. Ezért
érizkedem én az i.n. karma igazsagokat az emberek értel-

1% Mint ahogyan a Térvény Szellemének korszaka végén megmutatta Isten
a Torvény tokéletes betdltését Krisztusban.



149

méhez kozel vinni, mert nagy tévedések csusztak bele a ke-
leti vallasoknal is a karma elméletébe. Mert a 1ényegtorvény
hozza létre egyénenként a karmakat. Azért én azokat a moti-
vumokat, amelyek az ember értelme el6tt fix-pontokul tiinhet-
nének fol, amikre tamaszkodhatnanak, amikre mar mint embe-
reknek épiteniiik lehetne, mindig igyekszem inkéabb eltakarni,
mert az ember az 6 tévelygésével mindig helyteleniil, mindig
masként épit. ES ha valamicskét tud, és azt is egy kissé rosszul
tudja, igen nagy tévedések jonnek létre. Az ilyen tévedés az
elsonél még talan kicsiny, de a tovabbterjedés folytan a maso-
diknal mar nagyobb, és igy minél jobban ndvekszik a szdm a
tovabbadasnal, annal nagyobb €s nagyobb lesz a tévedés.

Azért én meghagyom az embert a maga szabadsagéaban.
Meghagyom az embert abban az egyszeriiségben, ami neki
nem arthat. Nem nyomom 6t le, sem fel nem emelem. Az em-
ber maradjon mindig ember, amig a foldi testhez van kotve. A
foldi test szamtorvénye meg a szellemnek a szamtorvénye lehet
ugyan egyez6, ha a szdmok nagyjabol megkozelitik egymast.
(Ezt nevezném én annak az esetnek, amikor ti azt mondjatok,
hogy amilyen a lélek fokozati fejléddése és feladata, olyan test-
oltést kap foldi életében, vagyis hogy megfelel a kiilsd a belso-
nek, megfelel a szellem fokozata a vilagban valo elhelyezkedé-
sének ¢€s megjelenésének, ahogyan ezt sok szellem gondolja, és
igy is tanitja). Ez azonban, mint mar az el6z6kbdl tudjatok,
nem mindig all fenn. Ezt a Megvalto esete a legjobban bizo-
nyitia; hiszen O volt a legmagasabb rendii szellem, aki valaha
a foldhoz testéltés altal hozzdkapcsolodott, és mégis az 6 kiilso
Kortilményei ezzel éppen ellentétben dllottak.

A tokeéletes Krisztusnak csak egy része testesiilt meg az
ember fiaban, az 0 isteni 1ényének csak egy részlete. De ez az
egy részlet is elég volt ahhoz, hogy az egész foldet magahoz
emelje, és az egész foldre hatast tudjon gyakorolni. gy van az
egyes szellem is, aki a fold természetébe ugyan még csak mint
dolgozd er6 van belekapcsolva, és részt vesz annak munkaja-



150

ban, s mint egy erdteljesebb szam, vagy egy erdteljesebben
megnyomott betli tolti be a hivatasat ennek a rengeteg nagy
szamtengernek a halmazaban, hogy ez a nagy szamtenger az
Osszevisszasagbol némi kibontakozast nyerhessen. Ennek a
vastagabban megnyomott betiinek, vagy erételjesebb szamnak
— akik, mondjuk, mint az Ur igazsagaval atitatott lelkek talan
mi vagyunk — szintén kapcsolddnia kell valakihez, vagy va-
lamihez, hogy ebben a szamrengetegben megallhassa a helyét,
hogy ne ez a szamrengeteg uralkodjék felette, hanem 6 legyen
urrd ezen a szamrengetegen. Mert hiszen szellemek vagyunk
mindnyajan, akik el6hivattunk a homalybol az életre. Mind-
egyikiinknek megvan a maga hatokore, a maga ereje és mind-
egyikiink felfelé emeli tekintetét, hogy a fényb6l valamit ma-
gaéva tegyen, és ennek a fénynek birtokaban tovabbi eredmé-
nyeket érhessen el a homaly felett. De azok a kisebb szamok,
akik azutan ebbe a vildgossagba belekapcsolodnak és egy ke-
véssé ugyan a Vilagossag felé forditjak a szemiiket, de még
mindig sok rajtuk a homadly, amit a sotétségbdl hoztak, az 6
homalyossagukkal ezt a vilagossagot is megfertdzik, és ugy ad-
jak tovabb. fgy azutan még azokat a részlet-igazsagokat sem
adhatjak felelsség nélkiil tovabb az embereknek, amelyekkel
birnak, mert a beloliikk kidaramlo tévedések és azok kovetkez-
ményei ismét mas irdnyu zavarokat hozhatnak létre. Ezeket a
zavarokat azutan ismét segiteni kell eloszlatni.

Azért én azt mondon: szép és jo dolog a bolcselkedés
és nagyon jo a dolgoknak a mélyébe beletekinteni, de lepe-
csételni és lerogziteni nem szabad semmit, mert ezzel eset-
leg megakaszthatna az ember a szellemeknek a maguk |é-
nyeg-torvényében valé fejlodési lehetéségeit. Nem all tehat
az, hogy az ember kiilsé megjelenésének 6sszhangban kell len-
nie a bensejével. Nem all, hogy az ember a f6ldon valdo megje-
lenésében az 6 szellemi fokozatanak értékében mutatkozhat. Ez
csakis a hetedik test6ltésben kovetkezik be, azaz az emelkedé-
seknek olyan fokozatain juthat csak harmoniaba a kiils6 a ben-



151

sOvel, amikor a szellem valami befejezéshez érkezett, amely
befejezést a kegyelem folytdn nemcsak a hatszor val6 sziiletés-
sel és meghalassal, hanem a kegyelemhez valo kapcsolodassal
rovidebben is el lehet érni. Természetes azonban, hogy ez a
megrovidités maris kizarja azt, hogy a kiils6 a bensével harmo-
nikus kifejezést mutasson. Mert magaban a lélekben véghez-
mehet ¢z a csodas atalakulas a kegyelem folytan; a 1élekben az
érzések, a gondolatok, a vagyak, az akarat folszarnyalasai foly-
tan végbemehetnek ilyen gyors beteljesiilések, azonban itt mar
nem bizonyos, hogy a kiilsdben van-e rd mdd ¢és alkalom, hogy
ezeket a szellem a maguk formajaban a valdsagban is kifejezés-
re juttathassa.

Nem az a fontos, hogy az ember a foldi ¢életben hogyan
¢s mit valositott meg, hogyan és mit tudott megteremteni; az
csak a vildgra nézve fontos, az ¢ Iényegére nézve nem. Hiszen
hogyha csak a cselekvéssel tudna az ember a vilagban a maga
szamara donto sikereket 1étrehozni, akkor a nagy hadvezérek, a
nagy feltalalok volnanak mindenek felett a legnagyobb sike-
rekkel dicsekedhetd szellemek. Tehat nem a kiilso tettek révén,
hanem a I¢lek vilagdban mennek végbe az ilyen érési csodék, a
l1¢leknek abban a bensd, titkos vilagdban, ahova mint f6ldi em-
ber maga sem képes betekinteni. Az 6 lelki vilagdban mennek
végbe azok a fluidi atvaltozasok, a szellem 1ényegének tulaj-
donképpen valdé nodvekedései, bontakozésai, fejléddései, ame-
lyeket senki sem tud nyomon kisérni. Csupan a Mennyei Atya,
aki az embert megteremtette, ¢s aki a lelkekben ugy vizsgalo-
dik, mint ahogyan az ember latja a koriilotte 1évo vilagot. Isten
elott folyton-folyvast nyitva all ez a bensd 1ényeg, ez a titkos,
elzart én.

Ez a bensd, titkos én szintén kapcsolddast tart fenn az
6t taplalo, életet ado isteni sugarral, és az 6 kifelé fordulasaval
csak annak nyujtja bizonyitékat, hogy az 6 ténykedésével a
vilagban a jo irdnyaba szegddik-e, vagy pedig megtagad a joval
mindenféle 6sszekottetést. Amennyiben a jo iranyban halad, a



152

jonak titkait kutatja, ezek az 6 vagyainak megfeleléen és torek-
véseinek jutalmaképpen mindig nagyobb és nagyobb terjede-
lemben valnak el6tte nyilvanvalokka, érthetokké. S abban a
mértékben emelkedik és telik meg a jonak aldasaival, azaz is-
teni 1ényeggel; abban a mértékben telik meg a szellemnek az a
bensd, titkos mithelye, az 6 életkamraja mindazokkal a latens
pihend isteni igazsagokkal, azoknak a valosagoknak megsejté-
sével, amelyek 6t megint tovabbi kutatasra 6sztonzik. Tehat az
igazsag még nem az emberé, mivel az ember arra még nem
épithet, amit 6 igazsagnak nevez. Az isteni bolcsesseg ezért
nem engedi meg az itélkezést. Hiszen még az Ur, aki magat
ember fianak nevezte, sem itélkezett, mert ember volt. Bdr
az isteni bolcsesség mélysége nyitva allt az 6 emberi természete
elott is, de mégsem abban a mélységes valosagban, amit 6 az
Atyanal tudott, az Atya Lényegében érzett, amikor igy szolott:
L En és az Atya egy vagyunk”. Es mégis 6 is mindig fiigg6vé
tette magat az Atyaval szemben, és mivelhogy magat ember
fidnak nevezte, azt mondotta: ,,En nem itélek senkit.” Tehat
Istennél van az itélet, aki a teljes igazsag birtokaban van. Ez az
igazsdg benne van mint kicsiny csira, mint ¢letparany az embe-
ri 1élek belsd, titkos rejtekében, amirél azonban az ember nem
tud. Ennek csak a vetitései jutnak a gondolkod6 emberi 1élek
elé. Felvillan el6tte egy-egy pillanatra a szellemi vilagossag; a
nagy gondolkodok elétt felvillan egy-egy megismerés, az igaz-
sagnak egy-egy kibontakozasa, és azokat szavakba rogzitik; de
miutan a teljes igazsag birtokaban nincsenek, ennélfogva az
ember legnagyobb igazsaga is csak részlet-igazsag marad.
A részlet igazsag pedig hajlandd a szétesésre, €és ami szétesik,
az nem lehet tokéletes. Tehat az embernek nem lehet igaza, az
igazsadgnak csak mdsolata lehet még a legtokéletesebb emberé
is, ennélfogva ebbdl nem indulhat ki az ember, hogy a kovet-
keztetések utjan megtaldlhassa a végsd igazsagot. A végiga-
zsadghoz vezetd Ut, a tokéletesség elérésére vezetd egyetlen ut
az, amit a Megvalto adott az emberiségnek. Ez az, ami a kibon-



153

takozast eldsegiti, ami a részleteket 6sszekapcsolja és kialakitja
a nagy egészet. De mikorra az emberi Iélek a nagy egészet eb-
ben megtalalja, akkorra mar maga is annyira birtokaban van
ennek az igazsagnak, hogy 6 maga is igazsagga valik.

Ez az igazsag az isteni természetnek legszebb, legbol-
dogitobb kiaradasaban: a szeretetben tud Kifejezésre jutni. Ez a
szeretet dolgozik, épit, Osszekoti a mélységet a magassaggal,
atvezetd hidakat épit a szétszakadozott részek kozott, hogy
eggye legyenek. Szalakat sz0, amelyek dacolnak a gonoszsag
hatalméval és mindenféle fondorkodasaval, szilard talajt 1étesit
a hazugsag vildgaban, a mulandoban, a véltozasoknak ala-
vetettben, hogy ebbe a talajba helyezkedve kezdjen névekedni
az emberi lélek és megismerje a Krisztus utjat, az egyszeri
kereszténység utjat. Hogy megtanuljon hinni az Isten igazsaga-
ban, és elfogadja azokat az egyszerli ember természetéhez al-
kalmazott igazsdgokat, amelyeket konnyen fel tud fogni, és
amelyekre nyugodtan épithet. Mert ezek az igazsagok az 6 em-
beri ¢életébe belenytlnak, szadmara iranyt szabnak, utat mutat-
nak. Ezen az iton azutan vezeté hatalmakkal taldlkozik az em-
beri 1€lek, s raeszmél arra, hogy nincsen magara hagyva, mert
minden egyes fejlédési fokon pihend allapotokat és helyeket
épitett meg szamdra az Isten kegyelme, amelyeken megpihen-
het és boldogsaggal, erdvel ellatva folytathatja tovabb az tutjat
felfelé.

*
Ne rogzitsen meg tehat az ember semmit, mint igazsagot,
mert amikor a maga igazsagat pontokhoz koti és lerogziti,
akkor maris megneheziti a masik ember lényegtorvénye
szamara a haladasnak ugyanazt az utjat. Es hogyha megne-
heziti ezt a haladdsi utat, és olyan terheket rak, ezdltal a masik
ember lelkére, amelyeket az elhordozni képtelen, akkor ujra
csak a sajat elohaladasat neheziti meg vele, mert az 6sszetarto-
zandosag kotelezo torvémye folytan vissza kell jonnie az elha-
gyott dllomasra és felbontania azokat a lerogzitett igazsag-re-



154

szeket, hogy jarhatova tegye az altala eltorlaszolt utat, és az
igazsag helyett az Isten torvenye szerint dldozatot kell hoznia.
Nem jobb-e tehat mindjart ezen kezdeni? Ez azonban az emberi
lélek gyarlosagai és szogletességei folytan csaknem lehetetlen,
mert az aldozathoz lelkierok kellenek, és ha azok nincsenek,
akkor mibdl mutasson be aldozatot a gyarld emberi 1élek?!
Jobb tehat, hogyha addig, ameddig fejlodési utja nem kénysze-
riti bele olyan helyzetbe, olyan allapotba, olyan munkéba, ahol
ténykednie kell az igazsdg fokmérdje szerint, az igazsagot,
mint kétéli kardot hiivelyében hagyja, és nem veszi igénybe,
hanem inkabb ugy ¢él, hogy senkivel Osszelitkdzése ne legyen.
Miutén pedig mindeniitt, ahol nemes novények vannak {iltetve,
vannak a tévelygés szellemei altal elhullatott és kiterebé-
lyesedett vadnovények is, amelyek elfogjak az utat a haladni
akaro 1élek eldl, ezeket, amennyire csak lehetséges, igyekezzék
félretolni az utjabol, hogy fel ne tartdztassak haladasaban. Ha
pedig nem lehet eltolni, csak annyit irtson beldliik az igaz-
sag kétéli fegyverével, amennyi éppen az 6 utjaba esik. Fe-
lettébb azonban ne hadakozzék, ne ontson vért se lelki, se
testi erokben, ne fakasszon konnyeket, és ne igyekezzék
maga ellen rosszallast és atkot kihivni, még ott se, ahol az
igazsag szava majdnem helyénvalo volna.

Igy élve, az ember eléri azt, hogy azok a durva al-
lomasok, amelyek nehéz munkara és onmegtagadasra kénysze-
ritik a lelket, elmaradnak mogotte. Es amikor a vezeklésnek
ezek az allomasai — amelyek addig sanyargatjak, addig sajtol-
Jjék az ember lényegtorvénye szerint a lelket, ameddig ki nem
hozzak beldle azokat a nemesebb, tisztabb érzéseket, amelyek
6t felfelé emelik — elmaradnak, ismét szabad az ut eldre, hogy
talalkozzék fejlédése utian onmagdval, az 6nmaga bensé 1¢é-
nyegében elrejtett isteni gondolattal, isteni akarattal. Csak ami-
kor ezzel talalkozott, amikor megtalalta 6nmagat, akkor nyilik
ki az 6 bensd vilaga, t. 1. akkor képes az 6 bensd lelki vilagdban
meghallani Isten szavat, megérezni és meglatni az Isten torvé-



155

nyét. Ez az isteni torvény az 6 lényegtorvénye, amely egyiknek
ezt irja elé a mdsiknak amazt. Amikor pedig mar a szellem
ebbe a magasabb rendii térvénybe beleélte magat, ebben él,
ebben mozog, ebben fejt ki erdt, akkor az alsobb rend, a kiilsé
természettorvénynek a hatasa nem koveti 6t tovabb. A termé-
szettorvény a kiils vilagnak a toérvénye, amely a tizparancso-
latban van lefektetve. Ez megmondja, hogy ezt cselekedd, azt
ne cselekedd! A szellemi torvény pedig a Krisztus torvénye,
amely mdr az embernek a lényegtorvényét nyitogatja, nemcsak
azt mondja, hogy ezt ne cselekedd, hanem még a cselekedetek
indito rugdinak, a vagyaknak a gyokerére, a lélek mélyére is
lehat és azt mondja: ,,Aki gyiloli az 6 atyjafiat, gyilkos az”...
, Aki asszonyra tekint gonosz kivansdaggal, immar pardznalko-
dott azzal az & szivében”... ,,AKi az 6 atyjafiarol gonoszat gon-
dol, beszél, lealacsonyitja, magdnal alacsonyabbra értékeli,
megveti, gyiloli, az maris a gyehenna tiizére valo.”

A krisztusi torvény tehat az abszolut tisztasagot, a vagy-
t0l, a gondolatoktdl, a kisértésektol mentes tiszta eszményképet
dllitia az ember elé, amire ha feltekint, okvetleniil sziikséges,
hogy lesiitott szemmel pillantson a sajat lelkébe és az 6sszeha-
sonlitas stlya alatt az aldzatossagtol picinyre zsugorodjék 6s--
sze, mert latnia kell, hogy mindenképpen mélt6 az itéletre. Te-
hat egyetlen lélek sem allhat meg az Isten igazsdgdnak vilagos-
sdga eldtt. Es mivelhogy nem éllhat meg egy test sem — mert
hiszen az ember test, és ameddig testben van, lehetetlenség,
hogy ilyen ragyogo, eszményi tisztasagban jelenhessék meg
az Isten igazsaga elott — tehat minden léleknek sziiksége
van az Isten kegyelmére, a megtérésre, Isten biinbocsato
szeretetére. gy itt az igazsagot keresni nincs joga senkinek
sem, és az embernek egyszer s mindenkorra le kell mondania
arrol, hogy a végigazsdgot mint ember megtaldlhassa. Az em-
ber lelkének legbenso, titkos szentélyében kell kialakulnia an-
nak az eszményi igazsagnak azokban a vagyakban, amelyekkel
ezt az eszményi igazsagot megkozeliteni torekszik. Es amilyen



156

er6t tud kifejteni ebben a torekvésében, és amilyen érzéssel
hozzatapad, és amilyen vaggyal kozeledik e felé az eszményi
tisztasag fel¢, s amilyen erdvel igyekszik ezt elérni: az az 6
szellemi fokozata. Mert az ember azt egyaltalaban nem mond-
hatja el magarol, hogy 6 jo, igaz, vagy tiszta lehessen, mert azt
a foldi testben megitélni lehetetlenség. A vizben uszé ember
uszoképességének sem az mutatja meg a mértékét, hogy az a
viz, amelyben uszva bizonyos célt el akar érni, milyen. Mert
hiszen az usz6 ember koré a hullamok sokszor szemetet és
piszkot hajtanak, s azért, mert a testéhez itt-ott a szenny és a
szemét hozzaragad, addig, ameddig azt le nem razza magarol,
ez nem vonhat le semmit az O erOfeszitésének értékébol,
amellyel célja felé tor. Igy van ez az emberi élethe bekebelezett
lelkekkel is. Minden élet csak munka, amelyet el kell végezni.
Munka a szennyes arban, amelyet az ember tévelygése tett
szennyess¢, piszkossa. A megtévesztd elveknek elfogadasa és
elsajatitdsa, az ezek érdekében vald kiizdés és faradozéas az
¢let-aramban ilyen elvaltozasokat hozott 1étre. Ezeket az elval-
tozasokat, amelyek az élet-aramban alakot és format nyertek, a
tévelygésnek ezeket a kovetkezményeit, az életnek ezeket a
tarthatatlan formait és torvényeit az isteni igazsag mar eleve
mulandosagra itélte. Az isteni életre hivas eleve elrendelte azt,
hogy minden formanak meg kell szlinnie, at kell valtoznia egé-
szen addig, ameddig az Isten gondolata, az Isten akarata tokéle-
tesen vissza nem tiikrozodik abban az életformaban, abban az
¢let-tengerben, amely 6t koriilveszi. Tehat minden alakulatnak,
minden megjelenési formanak, legyen bar az itt a f6ldon toké-
letesnek, vagy tokéletlennek latszo, meg kell sziinnie. Minden
mulandosag ala vettetett; nemcsak a fizikai siknak, hanem a
fizikai sikot koriilvevd gondolat- és érzésvilagoknak is at kell
valtozniuk, és ujja kell sziiletnitik.

Az emberszellem folyton-folyvast atveszi az Isten gon-
dolatat, az Isten akaratét, azaz fejlédésének tjan mindig tobb
¢€s tobb részletigazsagra talal, és hovatovabb jobbnak talalja az



157

Istenhez kozelalld, mint az Istentdl tavolallo igazsagot. Ezzel a
megismeréssel fokrol fokra alakitja at az 6nzés igazsagat az
onzetlenség igazsagava; fokrol-fokra alakitja at a gyiilolet
és bosszu igazsagat az aldozatos szeretet igazsagava. Ez az
atalakitas mindaddig tart, ameddig mar az aldozatos szere-
tetre sincsen sziikség, mert nem igényli azt tobbé a tévely-
gés, a biin a maga feloszlatasara, a maga megsemmisitésére,
feloldasara, mert minden a legteljesebb isteni igazsagban ra-
gyogva tiindoklik majd egyszer az idék végtelenében, az 6rok-
kévalosagban Isten koriil. Amikor ez elkdvetkezik, akkor leja-
rodott egy orokkévalésag. Es mindazok, akik abban kiizdottek,
szenvedtek, tévedtek és ismét visszatértek az isteni tokélybe,
ott allnak ragyogén egy Uj teremtés hajnalhasadésa el6tt, hogy
részt vegyenek benne, mint nagy, végtelenséget megjart erdk,
vilagossagok; hogy egy 1j 1étlehetdségnek hajnalan, telve am-
bicidval, telve tokéllyel araszthassdk ki magukbdl a megszer-
zett tokéletességet €s bolcsességet, €és hinthessék tele a semmit,
a sotétséget az ¢letnek, a szellemnek ragyog6 vilagossagaval.

A ,,mesterek.” (**)
Vannak-e ,,mesterek”? — A keleti tudomany- — A ,,mesterek” és az 6rszel-
lemek. — Az lidvosség legrovidebb utja. — A jovo szellemi iranya. —
Krisztus igazsaga és a keletiek igazsaga. — Hogyan juthat a 1élek magasabb
rendii képességekhez?

Egyik testvériink a teozo6f tanitasokban gyakran em-
legetett ,,mesterekr6l” tett fel hosszasabban kifejtett kérdést,
amelyre Vezetonk a kovetkez6 feleletet adta: A teozofia titok-
zatos tudomanya keletrdl indul ki, — mint ahogy minden vila-
gossag kiindulasa a kelet, ahonnan a kutato, keres6 emberi 1¢-
lek elé¢ mindig valami vildgossagsugéar szivarog. Ezt azonban
korantsem tudja az emberi testben é16 szellem pontokba foglal-
ni és tudomannya kiképezni, mert ezek a dolgok mar messze
tulhaladjak az emberi felfogoképességnek, az észbeli megrog-
zitésnek a lehetdségét. Igen, vannak ilyen felfejlodott szelle-
mek; hiszen azok a bolcsek, akik Krisztus sziiletéséhez messze



158

keletrdl jottek, szintén ilyenek voltak; magas, nagy szellemek,
akik a lelkiik kivetitett sugaraival nemcsak a toredékigazsago-
kat, hanem magdt a valésagot, az isteni igazsagot is megérin-
tették. Tulajdonképpen ide kell felfejlédnie minden emberi
Iéleknek, aki a szellemesiilést el akarja érni. Ez az a fokozat,
ahonnan mar nem eshetik vissza; k6zte és a visszaesés lehet6-
sége kozt egy olyan kozeg all, amely lehetetlenné teszi szamara
a visszaesést. Azonban amikor a foldre jonnek, amikor testet
oltenek, ezeknek a szellemeknek is nagy erdfeszitést kell Kifej-
tenitik, hogy szellemi gdgbe, szellemi tilszamitottsagba ne
essenek. Igen, vannak ilyen szellemek, ez a vialaszom; de az
egyszerii emberi léleknek nem sziikséges ezt kutatnia, és
nem sziitkséges, hogy ezeket a tudomanyokat minden igye-
kezetével magaéva akarja tenni, mert szellemi felkésziiltség,
azaz bizonyos foku szellemi fejlettség és tisztultsag nélkiil sok-
kal tobb karat vallhatja a 1¢élek e dolgok ismeretének, mint ha
nem is tudna roluk. A keleti tudomany nagy, szép ¢és az atlag-
ember fokozatan feliilallo, amelyet csak nagy eréfeszités aran
tud megszerezni, és még nagyobb erdfeszités aran megtartani a
szellem. Mert 6ridsi nehézségekkel kell megkiizdenie ezeken a
felsdbb sikokon, az asztral-, mental-, s6t még az emlékezések
vilagdban is, amikor mar urava lett az eldbbi két rétegnek, s
amikor ebben az u. n. testben felismeri onmagat, régebbi alak-
jait, testOltéseit, és Onmagaba tekintve latja mindazokat az
eredményeket, amelyeket elért, amelyeket megszerzett maga-
nak. llyenkor igen konnyen szellemi elbizakodottsagba,
gogbe eshetik, tulértékeli onmagat, és nagyon konnyen vét a
szeretet torvénye ellen. Mert minél magasabbra emelkedik
az értelem a tudas, a vilagossag hazajaban, annal nagyobb
erdre van sziiksége, hogy uralja azokat az eroket, amelyek-
ben még mindig nem ismeri ki magat tokéletesen, mert még
mindig van az anyagnak valami nyoma rajta, a szellem koriil
még mindig van valami homaly, amit még nem tudott atvilagi-
tani. Es igy nagyon gyakran megesik, hogy — nem hirtelen —



159

de lassan-lassan ismét elhomalyosul, mert 6nmagaba tekintve,
tulértékeli magat, vagy nagyobb feladatra hiszi magét képes-
nek, mint amit el tud végezni; vagy a tudds- €s ismeretszom;j
olyan vallalkozasra készteti, aminek azutdn nem tud megfelel-
ni.

Ezek a , mesterek” azonban nem tévesztendék 6ssze az
6rszellemekkel, akik mint szellemek mar olyan magasra emel-
kedtek, hogy 6rz6, csoportokat, vezetd megbizatast kapnak az
Urt6l. Ezek, mint az Isten kegyelmének hordozoi oldozhatnak,
kotozhetnek, vezethetnek, emelhetnek, és kegyelmet gyakorol-
hatnak — mindenesetre az Isten kegyelmi torvényének betiije
szerint. Ezek azonban nem élnek testben. Ezek azok a szel-
lemek, akik mar mindent megtanultak ebben a naprendszerben,
¢s bar ide tartoznak, mégsem tdvoznak el innen, mert nem is
tavozhatnak el, hanem ennek a naprendszernek, ennek a vilag-
nak fejlesztésében hatalmas munkat végeznek. Tehat a ,,meste-
rek”-nek nevezett magas szellemek koziil vannak olyanok is,
akik testben ¢€lnek, és ezek képesek is arra, hogy lehantsdk ma-
gukrol azoknak a rétegeknek nagy mennyiségét, amelyek 6ket
a testhez kotik és a szellemi szabadsadgukban gatoljak; de bar-
mikor és tokéletesen ezek sem tudjak azokat a rétegeket lehan-
tani; nekik is sziikségiik van bizonyos idékre és alkalmakra,
amikor teljesen at tudjak adni magukat a szellemi munkanak.
Azutan megint vannak id6k, amikor a szellemi sikokrol vonul-
nak vissza, hogy az anyagi sikon munkalkodjanak.

Az ilyen szellemek, amikor a szellemi sikokon mun-
kéalkodnak, tehat amikor az anyagi testiikbdl, amely dket hely-
hez koti, kivonulnak, hogy mas helyen ¢l6 ember-szellemek
elétt materializalodjanak. Azokat befolyasolhatjak, s gondola-
tokkal, tanitasokkal telithetik ugyan a vilagot, de azért ez soha-
sem ugyanaz, mint mikor abban a testben nyilatkoznak meg,
amelyet 6k maguk alkottak maguknak. Amely test gondolkozé
szervét 0k maguk fejlesztették ki, amelynek segitségével tehat
a gondolataikat abban a formaban képesek megrogziteni, ami-



160

lyen formaban az benniik ¢l. Minden szellem szamara az a leg-
tokéletesebb kifejezé eszkoz, amit 6 maga fejleszt ki maganak.
De az nem lehetséges, hogy valamely szellem — ha mégoly
nagy szellemi szabadsagot élvez is — teljesen fliggetleniteni
tudja magat az 6 emberi testét6l. A testet senki sem tagadhatja
meg teljesen, annak bizonyos nyomai mindig rajta maradnak a
szellem megnyilatkozasan. Igy tehat, legyenek bar azok a
keleten, mondjuk, Tibetben €16 ,,mesterek” a legmagasabb
rendi igazsagok birtokiaban, mégsem képesek azt a keretet,
azt a format, amely meg van rogzitve, teljesen megtagadni;
csak ezeken a kereteken beliil tudnak érvényesiilni, azaz nem
képesek bizonyos fogalmaikat azoktol az eléirasoktol, azoktol
a keretektdl fiiggetleniteni.

Azért az én tanacsom szerint az egyszeru emberi 1é-
lek szamara a legkonnyebb megtisztulasi, megigazulasi és
iidvoziilési mod az, amit Krisztus hagyott itt az embe-
reknek. Azt is dogmakba ontotték az egyes felekezetek, ugy-
annyira, hogy a l¢leknek ez is sziik korlatokat, kereteket jelent
mindaddig, ameddig a szellem maga is feliil nem tud emelked-
ni a formakon, amikor t. i. mar annyira meger6sodott. Amikor
mar feliilemelkedett, és ezekbdl a formakbol és keretekbdl ki-
szakitja magat, akkor mar az 6 egyéni lelkével és kedély vila-
gaval szabadda valik és felfogja, beszivja, magaéva teszi, as--
szimilalja Isten igazsagat, és akkor szabad szellemmé valik, aki
nincs tobbé hozzakdtve a kiilsd formakhoz, nincs sziiksége
tobbé mankora, meg sziik korlatokra, hogy valamiképpen el ne
tévelyedjék, mert akkor mar a biinre hajlé természete elsorvadt,
eler6tlenedett. Krisztus igazsaga szabadda teszi a szellemet.
Ehhez nem sziikséges, hogy ilyen titokzatos tudomannyal
foglalkozzék, mert az Isten kegyelme az engedelmes lelket
megajandékozza szabadsaggal, megajandékozza azzal a
képességgel, amellyel megérzi, hogy mi a valésagos, és mi a
homalyos igazsag. Azon az titon, amelyet O jelolt meg,



161

minden eréfeszités nélkiil, konnyen eljut ahhoz a célhoz,
amit maga elé tiizott: a tokéletesedéshez.
*

Keleten — mint a medrébdl kilépett folydo — szintén nagy szel-
lemi aradasok lathatok a jovében ugyannyira, hogy annak hul-
lamai atcsapnak nyugatra is. A keletick az 6 igazsaguknak
egyes formadit tisztan megdrizték, és nem csinaltak beldle min-
denkinek hozzaférhetd kiilsdséget, mint ahogyan az Nyugaton
tortént a Krisztus igazsdgaval. Ott is csinaltak ugyan kiilsdsé-
ges vallast, de az Oseredeti forrast -mindig ilyen el6készitett,
fejlett szellemek Orizték, akik magukat, az életiiket arra 4ldoz-
tak, hogy annak Orei legyenek. Ez a tisztdn megdrzott igazsag
¢s a Krisztus igazsadga egybeforrva lerazza magérol a kiilsésé-
get, a ggbdl és hiusagbol alkotott cicomat, és ez lesz majd a
késé jovendd vallasa. Ez lesz tehat a jovO szellemi irdnya,
amely megmarad. Amikor az emberi 1élek fejlédésében odaig
jut, hogy mindazok a kiilsdségek, mindazok a merev formak,
mindazok az emberi bélcsességek, amelyekkel eltorzitottak,
elsalakositottak a Krisztus igazsagat, lehullanak réla, és tisztan
az Igazsagot, az Ige teremtd erejét szivja magaba ¢€s teszi ma-
gaéva: ez az isteni Ige 6t at tudja formdlni, szellemét at tudja
alakitani és kiemelni a testiségb6l. Es igy a Krisztus igazsaga-
ban, a keresztény vallasban is el tud jutni arra a fokozatra, ame-
lyen azok a keleti bolcsek vannak. Mert arra a fokozatra min-
denkinek el is kell futnia.

Ez az igazsag, a Krisztus igazsaga megerjeszti azokat az
elveket, amelyek idaig is vezették a vilag fejlédését, és kivala-
sokat, Uj alakulatokat hoz létre. Sokan megiitkbznek azon,
hogy a Krisztus vallasdbol olyan mérhetetlen sok alakulat valik
ki és hogy az annyira eltagozodik; de ez csak a kiilsében van
igy, mert a kiilsé formaknak meg kell repedezniiik, az embe-
rileg kigondolt korlatoknak, dogmdaknak Ossze kell torniiik,
hogy maga az Igazsidg érvényre juthasson. Minden kivalas,
minden eltagozodas az igazsag erjesztd erejét mutatja, mert



162

minden l¢lekben mas- és masként visszhangzik az, mivel min-
den 1élek a sajat fokozata szerint érti meg és dolgozza fel. igy
ma mar, a kétezredik év felé, hatalmas, nagy tabora van a
Krisztus igazsaganak, €s ez a tabor a kultura fejlédésével foly-
ton novekszik, és rohamosan terjed, mert a lelkek szomjazzak
¢s éhezik az igazsagot. Ellenben a Kkeleti vallas évezredek ota
megmaradt ugyanazon a helyen, de a kiilsé nép szamara
atformalva olyan alakra, amit hibakkal és gyarlosagokkal
kiizd6 egyéniségek ugy gondoltak jonak, beleplantilva az
emberi hiusagot, gogot, szamitast, onzést, sot a szeretetlen-
séget, és még inkabb a testiséget. Es ha addig nem is jutottak
el, mint a nyugati emberfaj, tudniillik a tagadasig, de az igaz-
sag megmasitasaig, a hazugsagig eljutottak. Mert mikor
valaki a megmasitott igazsagot allitja teljes és tokéletes
igazsagnak, az hazudik, és ezzel a hazugsaggal mar fatyolt
borit a teljes igazsagra. A feliiletes szemlél6 azutan mar csak
az alatt a fatyol alatt tételezi fel, képzeli el, alakitja ki magaban
az igazsagot, de nem latja, és nem érzékelheti azt a maga valo-
sagaban. Sziikségtelen a nyugati embernek a keleti igazsa-
gokhoz fordulnia, hacsak kutatas és osszehasonlitas cél-
jabol nem. Mert a Krisztus evangéliuma tokéletes 1élek-
atalakito, ujjateremto, felemelé, megtisztité, megvilagositoé
erdvel bir, és tokéletesen osszekoti az embert Teremtéjével.
Csak adja at magat az ember ennek az igazsagnak, adja at a
lelkét annak az Orokkévald nagy Hatalomnak, aki az egész
nagy vildgmindenséget megteremtette, fenntartja, igazgatja, €s
az egész vilagmindenségben az 6 teremtett szellemgyermekei-
nek tidvét munkalja. Csak higgyen benne az ember és ebben a
hitben gyermeki bizalommal adja at magat neki, és téle varja a
lelkének és testének is elobbre haladasat, a haladashoz valo
hozzasegitést, és legyen engedelmes, bizza ra magat és hagyja
magat vezettetni ettdl a Hatalomtol. Ezzel az engedelmességgel
minden titkoknak felfedezgjévé, minden bolcsességnek meg-
szerz6jévé valik, mert mindezek Isten kegyelmével és szeretet-



163

ével mintegy bdségszarubol dmlenek red, felruhdzva 6t képes-
ségekkel, amelyekrél nem is almodott, megtanitva 6t tudo-
manyokra, amiket nem tudott, amikrél nem hallott soha, meg-
ismertetve olyan lehetdségekkel, amelyeket talan soha el nem
hitt volna és felruhazva 6t olyan hatalommal, amit fel sem téte-
lezett volna, hogy az létezik. Es mindezt azzal az egészen
egyszeri dologgal éri el a szellem, amit az engedelmesség,
hit és bizalom fejez ki. Nagy, biivos sz6 ez, amelynek értel-
mét az ember nem tudja felfogni, megérteni, sem értékelni,
mert hiszen még nem latta, s nem tudja bevarni tiirelem-
mel, hogy ennek a nyoman mi kovetkezik. S éppen, mert
nem tud hinni, nem tud bizni, azért nem is meri megprobalni,
nem meri magat dtadni ennek a nagy Hatalomnak, hanem min-
dig 6 maga akar; a sajat felfogasa és elgondolasa szerint akarja
a fejlodéséi, haladasat intézni. Mivel pedig az ember tokéletlen,
azért mindig labirintusba téved bele; sokszor olyan labirin-
tusba, ahonnan esetleg évezredek alatt sem tud kitalalni.'?*
Azért én azt mondom: Oriiljon és legyen boldog minden
lélek, aki kereste és kutatta az Isten igazsdgat, ha az Isten
megmutatta neki az 6 foldi, malando €letében, hogy van a foldi
élet utdn egy Orokkévalosag. A lathato vilagon kivill van egy
lathatatlan vilag, amelyben a lathat6 vilag sorsat intézik latha-
tatlan kezek. Hogy van minden érzésnek és minden gondolat-
nak gyokere a lathatatlanban, s hogy akik itt, ezen a f6ldon,
megjelentek és megjelennek, a lathato fizikai test levetése utan
nem semmisiilnek meg, hanem a lathatatlanban tovabb foly-
tatjak fejlodésiiket. Erzelmi és értelmi vildgukban dolgoznak
tovabb a sajat boldogulasuk vagyatodl indittatva; ezer meg ezer
lehetdség nyilik szamukra, sokkal, de sokkal bévebben, mint a
lathatoban. Hogy van cél, amiért az ember ¢él, és hogy nem vész
el a jonak egyetlen szemernyi mennyisége sem, tehat van ért-
elme és van célja az életnek. Aki ezt valamiképp nemcsak

12 % Ezek eszmei és elvi labirintusok, amelyek a szellem szemében nagy és
szép dolgok; és néha évezredek gyiimolcseképp azt 1atja, hogy tévedett.



164

hallotta, hanem gondolkodott is felette, és az Isten adott
neki modot és alkalmat, hogy ezekr6él — ha nem is tokélete-
sen, legalabb részben — meggyo6zodhetett, az bizza magat
egész batran Istenre. Adja at magat egészen neki, az értel-
mét meghaladé nehéz dolgokkal pedig ne torédjék, mert
aki atadta magat Istennek, annak az Isten mindazokat a
dolgokat megadja, amelyekre a lelkének az 6 haladasi utjan

sziiksége van: mindig a legkozelebbit.

A 1élek igazi arculata. (**)
Mikor mutatkozik meg a 1élek igazi arculata? — A 1élek gyongyei. — Isten
gazdagsaga. — Minden egyes szenvedés vagy 6rom a léleknek egyes részeit
fejleszti. — A szabadsag mértéke aranyban all a képességekkel. — Isten
szuverenitasa. — A biin lényege. — A rosszra nincs sziikség. — A 1élek,
mint termotalaj. — A 1élek fokozatos megérése. — A belathatatlan munka-
tér.

Az embernek a lelke nem akkor mutatja az igazi arcula-
tat, amikor fajdalmak és csapasok hatasa alatt all, hanem ami-
kor az élete mindennel harmonidban van, és semmiben sem
szenved hidnyt, vagy hogyha van is hidnyérzése, az csak annyi,
hogy mas oldalrdl potolhatja azt a hianyérzetet. Azért a jo Isten
ugy rendezi be az ember életét, hogy legyen benne szenvedés
¢és fajdalom, de legyen benne megnyugvas, békesség €és 6rom
is, hogy ebben a megnyugvasban, ebben a pihend allapotban
megmutathassa a lélek az 6 igazi arculatat, mert ilyenkor lat-
szik meg, ki milyen iranyban keresi a lelkének tovabbi bol-
dogulasat. Amely oldalr6l a lelket fajdalom éri, azon az oldalon
€rzi magat megsebezve, azért arrol az oldalrdl keresi a gyogy-
ulast is. Akinek a szeretet része sebesiilt meg — esetleges csa-
l6das folytin — az igen gyakran a bosszaban keresi a lelke
megnyugvasat. Es hogyha semmiképpen sem tud bosszut alla-
ni, akkor esetleg az élet konnyl és ledér kicsapongasaiban ke-
res megkdnnyebbiilést. Aki pedig istenféld és Istent ismerd
1¢lek, az Istenben keres vigasztalast a csalodasokban is. Ami-
kor a 1élek a szeretet érzésében a halal altal sebeztetett meg,



165

azaz az 0 kedvesének az eltavozasa Uit6tt sebet a lelkén, akkor
gyakran azt tapasztaljatok, hogy az illeté a tulvildggal vald
kapcsolatot keresi, s dongeti a masvilag kapujat. Mikor azon-
ban az elsd nagy, heves fajdalom megenyhiil, azaz a 1¢lek meg-
talalja a tobbivel a harmonikus egyiittmiikodést, nem térddik
tovabb sem a tulvilaggal, sem az Isten torvényével, hanem éli
az 6 addigi ¢letét.

Természetes tehat, hogy Isten a 1éleknek nem azokat az
alkalomszertien felvillan6, folyton valtozo arculatait nézi, ame-
lyeket az a kiilonb6z6 valtozasok kdzepette mutat, hanem min-
dig az egészet. Es Isten tigy adja bele az életbe a sziikséges
megprobaltatasokat és enyhiileteket, hogy a lélek mindig
megtalalhassa az 6 haladasanak iranyat; hol innen, hol on-
nan engedi, hogy megsebesiiljon, hogy 6nmagabdél, mint a
kagylé, kiizzadja azt az értékes szellemi erét, azt a szellemi
megnyugvast, az Istennel valo azt a kapcsolatot, amelyre mint
a lélek gyogyszerére, minden életnek sziiksége van. A gyongy-
kagylonak is mi adja meg az értékét? Nem a benne levo élet.
fgy az emberi életnek sem az adja meg az értékét, ahogyan a
testi ember naprol-napra €l és cselekszik, hanem az, hogy az
itkozéseken keresztiil a 1¢élek kitermelje magéabdl azt a mennyei
gyongyot, azt a mennyei ruhat, amelyben az orokkévalosag
birodalmaban Isten el6tt megjelenhessen. Ameddig ez a men--
nyei ruha az iitk6zések folytan kitermelve nincs, addig csak a
kagylo ¢él, de a gydongy még nincs kialakulva. Sziiletik és meg-
hal a test a I¢lek koriil, és a I1¢élek ismét csak szenved; hol fel,
hol leveti 6t az élet sotét, vagy napsiitéses hullamverése; hol
siman siklik eldre élete hajoja, hol meg vad viharok kozott,
kétségbeeséssel kiizdve varja a vihar lecsendesedését. Es ez
mind nem maga a cél, hanem a lélek igazgyongyének a kiter-
melése; a lélek nemes érzéseinek, Istenhez vald ragaszkodasa-
nak, az igazsag teljes megismerésének elérése és megszerzése
az ¢let igazi célja.



166

Mert higgyétek el, egy hanyatott, szenvedéssel teljes
élet minden fajdalmat, minden kellemetlen iitkozését el-
felejti ebben a szellemi 1étben valé felébredés pillanataban a
lélek, amikor az Isten tekintetét magan érzi, és az Isten te-
Kintetében mintegy ujjasziiletik, mintegy atvaltozik arra az
életre, amelyet az Isten neki a teremtés pillanataban szant.
Nincsen egyetlen lélek sem, aki — ha ezen az atvaltozason ke-
resztiilment — vissza kivanna hivni foldi életének akar a legfe-
nyesebb és legoromteljesebbnek latszo emlékét is. Csak Grom-
teljesnek latszo emlékrdl beszélhetiink — mert ha az az 6rom-
teljesnek latszo élet, amelyben a lélek a legboldogabb volt,
talan a végtelenségig nyulnék is ki, még akkor sem kivanatos
tobbé a szellem eldtt, mert egy pillanat alatt a gazdagsag nem
almodott, nem képzelt oriasi kincseinek zuhatagdban érzi ma-
gat az Isten vilagossagaban, az Isten szemének tekintete alatt.
Ami boldogsagot csak lattok, ami boldogsag utan csak vagya-
koztok itt a foldi életben, amirdl a lélek a képzeletében azt hi-
szi, hogy ha elérné, az teljesen betdltené az 6 vagyvilagat: az
mind csak apr6 morzsalék, mind csak lehullott, hasznalhatatlan
hulladéka annak a vilagossdgnak, ahova Isten hivja az Orea
figyeld, az 6 szavat hallgato lelkeket. Isten orszaga telve van
az 0 gazdagsagaval, s arrdl a gazdagsagrol, arrél a fényrol,
arrol a pomparol foldi embernek a leghalvanyabb fogalma
sem lehet. Hiszen csupa tiiske, csupa fajdalom, csupa éles k6
még az is, ami e foldon szépnek mutatkozik. Még az is telve
van fajdalommal és boldogtalansaggal, ami mint kivanatos,
boldogitd lehetdség tiinik fel az ember lelki szemei el6tt, s ami
az 6 vagyvilagaban csalogatdlag int feléje. Es higgyétek el:
nem volna érdemes a foldi életnek egyetlen percét sem megal-
litani, hogy el ne muljék, még a legnagyobb boldogsag koze-
pette sem, mert ezzel az egy perccel is, amelyet az 6rokkévalo-
sag terhére maradanddva tehetne az emberi 1élek a maga sza-
mara, Oriasi gazdagsagoktol és boldogsagoktol fosztana meg
magat.



167

Minden percnek le kell peregnie, mindennek el kell

mulnia, mert itt semmi sem igaz, semmi sem tiszta, minden
meg van a homallyal elegyitve, minden meg van a biinnel, a
tévelygéssel fertdztetve, €s igy itt nem is lehet igaz, tokéletes
oromre és boldogsagra szamitani.
Hadd muljanak el a percek, hadd szarnyaljanak el folottetek az
évek; ezeknek a perceknek, ezeknek az éveknek minden 6ré-
mét, minden banatat at kell élnetek, mindenbdl ki kell vennie a
lelketeknek azokat a szellemi aranypor szemecskéket, azokat a
kicsiny igazsagokat, tapasztalasokat, amelyekre a lelketeknek
olyan nagy sziiksége van. Minden egyes szenvedés és fajdalom,
minden egyes 6rom, minden tapasztalas a léleknek datkutatha-
tatlan teriileteit teszi érzékeld életté. Ti azt mondjatok, hogy
minden egyes tapasztaldssal gazdagodik a lelketek. Es ebben
igazatok is van. De én azt mondom: miért van sziikség a sok
rossz tapasztalasra? Hiszen sziikségtelen, hogy azokkal is
gazdagodjatok! A rossz tapasztalas is, meg a jo tapasztalas
is mind arra vald, hogy a lelketeknek apro, kicsiny, még
talan lelki szemetekkel sem lathato6 éteri részecskéit is érzé-
kenységre ébressze. Mert hogyha a lelketeknek minden ré-
szecskéje érzékennyé van téve, akkor minden részecskéjével
beletapadhattok a nagy mindenségbe, €és igy a nagy minden-
ségbdl mindazokon a részecskéken keresztiil hatasokat foghat-
tok fel, és ugyanazokon a részecskéken keresztiil hatasokat
adhattok is le. Amilyen mértékben a lelketek érzékennyé van
téve, olyan mértékben ¢€ltek nagyobb szabasu életet, tobb, ter-
jedelmesebb életet. Es minél t6bb életet éltek, a lelketek az
¢letnek minél nagyobb teriiletét képes magdban egyesiteni,
annal nagyobbak vagytok, annal valtozatosabb, szinesebb ¢és
oromteljesebb az €let szamotokra.

A testben ¢élve mindenesetre egyoldalu és kicsinyes
¢letet éltek, mert hiszen a test csak egy gyarld miiszere a ti na-
gyobb terjedelmi lelketeknek. Hiszen lathatjatok, hogy a lelke-
tek nagyobb, mert a lelketekkel megteremtettétek magatoknak



168

a tavolsagot athidalé tudomanyok kiilonb6z6 rétegeit; és am-
ennyit ezekbdl magatokéva tudtok tenni, annyinak urai vagy-
tok. Hasonlithatatlanul nagyobbszerii ¢€letet ¢lnek emberi mi-
veltségiiknél fogva azok, akik a tudomanynak egy vagy tobb
agaban is jartasak — mert lelkileg is messzebb kihato életet
¢lnek és tobboldalu hatasokat képesek felfogni — mint azok,
akik a tudatlansag sotétségében egészen alacsony és szik kor-
latok k6z¢é vannak szoritva. Nagyobb a szabadsaga testi életé-
ben is a gazdagnak, mint a szegénynek, és a szegénynek na-
gyobb a szabadsaga, mint a nyomoréknak. Ez teljesen fedi a
szellemvildg igazsdgat: minél épebb a szellem megjelenési
alakja, minél érzékenyebb a 1élek, minél tobbet fel tudott ma-
gaban raktarozni tudasban, ismeretben, igazsagban, s az élet
ragyogasaban megjelend szépségekbdl minél tobbet dssze tu-
dott gylijteni magédnak, annal tobb képességgel rendelkezik.
Minél tobbet tanul, annal tobb a tudoménya, és minél szaba-
dabbd tette magat a testtdl, a testnek ler6gzitd, 6nds igazsaga-
tol, annal szabadabb, anndl mozgékonyabb életet él s nem ha-
taroljak ot a test igazsagaibol folyo torvények. Es igy, mivel-
hogy nagyobb szabadsagot élvez, felemelkedhetik azokba a
magassagokba, ahova a szellemileg nyomorékok még csak
képzeletilkben, még csak almaikban sem tudnak felemelkedni,
mert ezek szdmara az a vilag nem is 1étezik, amely vilagban a
szabad szellem otthont talal, €s jol érzi magat.

Tehat ki a biin nyomorusdagabol, ki a megkétozottségbol
az Isten szabad teremtett mindenségébe! Ki a szellemi rabsag-
bol, amely testbe oltozteti és lassu lejaratu mozgasra kényszeri-
ti a szabadsdagra vagyo szellemet! Hogy ezt a szabadsagot
megnyerhessétek, megszerezhessétek magatoknak, azért sziik-
séges, hogy legelsésorban félretegyétek az ellenszegiilés ér-
zését és gondolatat, és fogadjatok el alazatos szivvel az Is-
tentol felkinalt kegyelmet; legyetek engedelmesek és hajtsa-
tok meg a fejeteket az Isten akarata el6tt még akkor is, ha
az nem egyezik az altalatok elgondolt igazsaggal. Tanulja-



169

tok meg nem firtatni az eléttetek érthetetlen Hatalom in-
tézkedéseit és nem szembehelyezkedni azzal; nem kovetelni,
hogy O magyarazzon meg mindent, hogy mit miert tett igy,
vagy amigy! Mert hiszen O nem kételes nektek magyarazgat-
ni, mert O az Igazsag, O a Torvény, O a Van, és minden, ami
van, Obel6le van; ti is Obelle vagytok; ha O ezt a 1étezést ki-
vonja bel6letek, ti nem vagytok semmik. Es hogyha koriilotte-
tek megsziinik az élet, ismét a semmivel kell megelégednetek,
mert ti a semmi felé nyujtottatok ki a kezeteket, mert nem tud-
tatok, hogy a Vanon kiviil nincs semmi. Ti azt hittétek, hogy a
Van mindvégig van; nem tudtatok, hogy a Van elfogy, mint
ahogyan a tudatlan gyermek nem tudja, hogyha megeszi a ke-
nyerének utolsd darabkajat is, mi az, hogy most mar nincsen
tovabb, hogy egész idaig volt, és egyszerre nincsen? llyen az
emberi 1¢lek is; 6 is ilyen nagy tudatlansdgban él, nem tudja,
hogy amikor okosan és jol akar cselekedni, akkor is rosszul
cselekszik. Azért az ember sohase alljon szembe Isten akara-
taval, ne keresgéljen az elStte érthetetlenben, hanem tanuljon
megnyugodni abban, hogy Isten mindenkor és mindenben jol
és helyesen cselekszik. Ez a hit az, ami megszabadit benneteket
a rossznak kisértésétol. Mert ameddig ott all a lelki szemeitek
elott az, hogy hatha ti jobban intéznétek el, addig a kisértd visz
titeket; visz messze, érthetetlen messzeségbe és még jobban
eltévedtek, még inkabb elvész alattatok a talaj, és ti ott alltok
az Urben anélkiil, hogy még csak vissza is fordulhatnatok, mert
nem marad hozza lehetéségetek. De ha Istenbe helyezitek a
bizalmatokat, és a lelketek legmélyén meg vagytok gy6z6d-
ve arrol, hogy Isten minden koriilmények kozott jol cselek-
szik — még akkor is, amikor azt hiszitek, hogy ti talan job-
ban tudnatok a sorsotokat intézni — és halat adtok azért,
mert az Isten gy rendelte, ahogy rendelte: ezzel az érzéssel
kozelebb juttok a nagy rejtély megoldasahoz, mert Isten
Lelkéhez kapcsolédtatok. Es akkor Isten félrehiizza a szeme-
tek eldl azt a leplet, amely elfodte eldletek az igazsdgot. Akkor



170

a hitetek erejével beletekinthettek az Igazsag Torvényébe, és
pontrol-pontra lathatjatok, hogy minden ugy volt jol, ahogyan
azt a jo Isten a ti fejlodésetek vonalan a ti sorsotok érdekében
elrendelte.

Mert hiszen sok minden nem torténik meg, aminek meg
kellene torténnie, és sok dolog torténik, aminek nem lett volna
szabad megtorténnie. De miért torténik meg az, aminek nem
lett volna szabad megtorténnie? Mert a lélek természetében
még megvannak azok a homalyok, azok a foltok, amelyeket
Isten igazsaga és kegyelme nem tudott atvilagitani. Ezeknek a
homalyos foltoknak ki kell tisztulniuk, ezeknek a homalyos
foltoknak {itkozéseket kell szenvedniiik. Hogy ezek megiitkoz-
hessenek, és az iitk6zés altal — mint ahogyan az acél és a kova
itk6z€sébdl szikra tdimad — a 1€élek sotét, homalyos részébdl is
ki kell az isteni természetnek villannia, hogy ez a villanas adja
meg egy pillanat alatt a szellemnek azt a tudatot, hogy miért
kellett ennek a rossznak megtorténnie. Azért, mert a rossznak
ki kell égnie a Iélek természetébdl. Megjegyzem, hogy nem a
tettek elkovetése a tulajdonképpeni biin, hanem a rosszra
valé hajlandésag, a léleknek az ellentét-eszmével valo teli-
tettsége. Ez a biin, és ez az, ami tavol tartja az emberszel-
lemet az Isten megérzésétol. Mindenesetre ezeknek a szikrak-
nak a kicsiholdsa nagy f4jdalmakat, nagy lelki hulldmzéasokat
okoz nemcsak a foldi Iétben, hanem még a szellemi életben is.
De amikor a l¢élek Istenbe vetett hittel tekint bele ezekbe az
elmult viharokba, ezek az elmult iitkozések olyan meg-
vilagitasban jelennek meg elétte, hogy egyszerre megismeri,
hogy itt is, ott is sziikséges volt ez az ¢ lelkének, hogy ezek a
villamlasok, ezek az iitkdzések porhanyova, érzékennyé tegyék
a lelki vilagat. Es az igy porhanyova tett érzésvilagaba bele-
hulljon az égi kegyelem magva, az isteni erényeknek kicsiny,
észrevehetetlen pardnya, hogy az mint kicsiny lelki palanta
kikeljen, novekedjék, szaporodjék, és amikor mar megnott,
szolgalatara lehessen vele az élet szépségének.



171

Ti sokszor azt mondjatok: sziikség van a rosszra. En
pedig azt mondom, hogy nincs sziikség a rosszra, csak a rossz-
nak a rosszal val6 litkézésére van sziikség. Mert hiszen a rossz
jova nem tehet semmit, de a rossz az iitkozés altal elveszti a
keménységét, a villamossagat, és amikor a villamossagat elve-
szitette, a kihtilt 1élektalajon élet indul meg. Hiszen hogyha a
rosszra sziikség volna, akkor az Isten orszagaban is sziikség
volna a rosszra; de mivel a rossznak nincs létjoga, ennélfogva
az a sajat vilagaba van szamiizve. A kemény talajnak sziiksége
van a kemény és éles ekevasra, hogy az porhanydva tegye, €s
ha porhany6va van téve, akkor sziiksége van az esdre, hogy
atnedvesedjék. De azutan is szlikség van arra, hogy az ekevas
¢s a borona atjarja, hogy elvethessék az égi kezek azokat a
magvakat, amelyekbdl idével majd termést kell a talajnak el6-
hoznia.

fgy van ez a ti lelketekkel is. Azonban amikor mar puha
¢s tokéletesen porhanyo a talaj, akkor mar nem keményedik
meg Ujbol, mert atvaltozik a maga természeti 1ényegében, és
akkor mar nem sziikséges tobbé a kemény ekevas. Azutan mar
a termés onmagat meghozza: az elvirdgzé termés magot hullat
el, az jra kikel, és igy folyton szaporodik és ndvekedik a talaj
termoOképessége, mert egyrészt az elhullott eredmények mint-
egy megtermékenyitik és megjavitjadk a maguk folddé valasaval
a talajt, mint ahogyan azt az erd6knél lathatjatok. Az erd6t sem
tragyazza senki, de a lehullo levelek évrél-évre elokészitik a
talajt az elkovetkezendé nemzedék szamara; ¢és az erdei lomb-
fold a legtermékenyebb talajok egyike. igy az emberi 1élek is,
amikor mar keresztiilment a nehéz, nagy és keserti tapasztala-
sokon és megszerezte a hitet az drokkévaloban, megszerezte az
igazsagot, akkor az igazsag maga munkalkodik, és eredménye-
ket hoz benne létre.

Ezek a kisebb eredmények, amelyeket a f61don értek el,
mint a lehullott lombok, a lelketekben megjavitjak a talajt; az-
utan fokrol-fokra mindig magasabb rendii magvakat hint el



172

abba az Orokkévald gondviselés, hogy mindig nagyobbszerii
eredményeknek orvendhessetek. Ugyebar az életben is sziiksé-
ges, hogy az ember eldszor a kozvetlen kozelében 1évoket ta-
nulja meg szeretni, és azokhoz ragaszkodjék; de sokszor még
azokat sem tudja szeretni, mert a lelke még durva, kemény;
még azokat is megbantja, még azoknak is tobb keseriiséget
okoz, mint 6romot. De amikor megismeri az igazsagot, akkor
az Isten kegyelme atvilagitja a lelkét, és 6 felismeri benne a
dudvakat, azokat a lelki él6sdieket, amelyek 6t a rosszra in-
ditottak, s amelyeket ki kell irtania magabol, akkor a sajat vila-
gossagaval ¢és lelkierejével hozzalat, és igyekszik azokat kiirta-
ni. Es helyiikbe olyan érzéseket iiltetni, amelyek szépek és ki-
vanatosak, mert az igazsdg vildgossagdnal megismeri annak
sziikségességét, hogy ezeket onmagdban kitermelje. Es hogy
ezt elérhesse, nagy faradsaggal kiizd egyik oldalrol a dudvak
ujra meg Ujra valo kindvése ellen, masrészt pedig a nemes és
tiszta érzéseknek folytonos gyarapitasa érdekében, hogy azok-
kal népesitse be a lelkét. Es eljon az id6 — nem mardl holnap-
ra, hanem életek lefolyasa utdn, amelyekben fajdalmak és
szenvedések orommel és banattal valtakozva hullamzanak —
hogy a lelke atnemesedik, attisztul, és Isten kegyelmével és se-
gedelmével megszabadul a dudvaktol, ugy, hogy mar az ellen-
ségének sem tesz rosszat. Igy elérkezik az aldozatkész szeretet
allomasara, ahol 6rommel és boldogan nyuajtja a foldi élet
eredményeit nemcsak azoknak, akiket szeret, akik hozza tar-
toznak, hanem még az ellenségeinek is. Akkorra mar a tudata
kiboviil, érzésvilaga hatalmassa, naggya lesz, lelki szemeivel
mélyebben és messzebbre ellat, mint sziiklatokorli ellensége;
belelat az ellenségének lelki vilagaba és latja, hogy az csak egy
tévelygd, szerencsétlen, a gonoszban elsiillyedt 1élek, aki a
rossz altal vezéreltetve nem képes massal gyarapitani a torténé-
sek vilagat, mint csak azzal a rosszal, amit cselekszik. Ekkor
igyekszik neki a lelkébdl kisugarzo joval szolgalatara lenni, és
ezt szivesen cselekszi, mert tudja, hogy amit 6 most odaad, az



173

orokké hat6 eréként dolgozik, munkalkodik azon a lelken, aki-
vel jot cselekedett. Igy a jo 6rokké megmarad, a rossz pedig
elmulik.
*

Ilyen az Isten munkaja tirajtatok mindnyajatokon, ember test-
véreim. Ilyen volt kezdettél fogva, csak az ember nem érti ezt
meg. S ti ebben a nagy munkaban szintén ilyen kicsiny pontok
vagytok. Mert hiszen 6riasi a munka, attekinthetetlen az a ti
részetekre, s6t még a mi résziinkre is csak bizonyos feliiletek
allnak nyitva; de ti is, mi is a lelkiink erejével, megszerzett ké-
pességével készen allunk, varva az intd szot, a hivo tekintetet,
hogy hol és mikor akar benniinket a Gondviselés munkéba alli-
tani. Es tudjuk, hogy akinek mi dolgozunk, akinek mi munkal-
kodunk, az kiszamithatatlan nagy eredményekkel gazdagitja a
lelkiink viladgét, mert ahol és amiben mi munkélkodunk, az, bar
Téle kapjuk, mégis a miénk. Es ti is mindnyajan, amit a maga-
tok szamadra kiirtotok a rengetegbdl, az a lelki teriilet a tiétek, ti
afelett rendelkezhettek, ti afelett uralkodhattok, azt telehinthe-
titek a lelketek termékeivel. Es elj6 az id3, amikor lelki szemei-
tekkel végigtekintetek azon a teriileten, és elégedetleniil sohaj-
totok fol: barha eldbb kezdtem volna, barha jobbat, tobbet, iga-
zabbat, maradandobbat végezhettem volna! Mert nagyon szo-
moru volna az, testvéreim, hogyha az, amit ti sokszor munka-
nak tekintetek, és altalaban a foldi ember munkanak tekint,
mindorokre sz616 munka volna! Ti csak most tanultok a joban
egy kissé forgolddni, a joban magatokat egy kissé€ hasznositani.
Ti még sokszor mellé fogtok, még sokszor nem littdk a szeg
fejére, hanem azt iititek meg, aki nektek a szeget tartja. Sokszor
ott sebeztek, ahol gydgyitanotok kellene, s ott akartok gyogyi-
tani, ahol még arra semmi sziikség nincs, mert nem fogadjak el.
Sokszor olyan edénybe akarjatok belednteni a tudasotokat,
amely még telve van mindenféle mas folyadékkal, ellenben
ahol kiszaradt, Kkiszikkadt talaj van, ott elsiklik a tekintetek.
Nem lenne szabad ezt olyan haldlos komolysaggal vennetek,



174

hogy ezért a kis munkatokért nagy eredményeket varjatok!
Legyetek hat megelégedve mindennel és kérjétek Istent,

hogy ahova 6 vezet titeket, ott ti a lelketek joakarataval
mindig helyt allhassatok!

Befejezés. (**)
Az intuicié kibontakozasa. — A 1élek érzékenysége elmult {itkdzések ko-
vetkezménye. — A testi élet a 1¢lek javitasra szoruld allapotat reprezentalja.
— Az egyén fejlettségének fokméréje. — A hasonl6 lelki természetek talal-
kozasa. — Az érzelmek mul6 jatéka. — Krisztus az Ut.

Minél nagyobb feliileten fogja be a lelket a tudatta-
lannak a homadlya, anndl kevésbé érdeklddik a vilagossdg irant
és természetesen annal kevesebbet is tud ebbdl felvenni, mert
anndl kevesebb az iranta valé fogékonysaga. Tehat aki a vila-
gossagot, az igazsagot keresi, kutatja, az a 1élek tudatdban mar
kialakult vagy 0sztonzésére cselekszik. Ez a vagy a bens6 lelki
természet hianyérzetébdl tamad, mert a bensd lelki természet
taplalkozni akar, ¢Ini, kibontakozni kivan, az életb6l hatasokat
akar befogadni, és feleletiil hatasokat akar magabol az életbe
kibocsatani. Es hogy mindez létrejohessen, sziiksége van arra,
hogy az érintkezési pontokat olyan iranyban fejlessze ki, ame-
lyet helyesnek és jonak itél. Amikor mar a szellem megkezd-
hette az ¢ tudatos munkdjat, azutdn mar a I¢lek a szellem 0sz-
tonzésére cselekszik, mert a lélek természete mindenképpen
kielégiilni kivan, ez a kielégiilés pedig csak az ismereten ke-
resztiil kdvetkezhetik be, mégpedig azon az ismereten keresz-
tiil, amelyet a szellem a maga tudatossa valt j6 és igaz itélete
alapjan taldl helyesnek. Hogy ez létrejohessen, a szellemnek
sziiksége van tapasztalatokra, s ha a tapasztalatok jo eredmé-
nyeket hoznak létre, akkor azokat elraktdrozza magaban és az
igy elraktarozott jo altal a 1élek bizonyos része felszabadul a
tévedések altal okozott nyomas aldl, és a 1éleknek ez a szabad-
da valt része maga is megérzésekre, sejtésekre tesz szert, amely
sejtések altal sokszor biztosabb, illetdleg csalhatatlanabb veze-
téje a fejlddésnek, mint az emberi értelem. Ezek a sejtések



175

megérzések alakjaban adnak magukrol életjelt; megérzik az
igazat, a jot, mig ellenben az értelem nem tudja azt megérezni,
mert az értelem legfeljebb csak kovetkeztet.

Hogy a léleknek ilyen szabadda valasa megtortén-
hessék, a 1¢élek téves igazsagdnak — amely legtobbszor az on-
z¢s igazsaga — nagy, kemény és fajdalmas iitkozéseket kell
elszenvednie s az iitkozések altal annak az alapgondolatnak,
annak a téves igazsdgnak paranyokra kell széthullania, hogy
ezeket a paranyokat a szellem 1] gondolatta, 1j elvvé alakit-
sa, mialtal a szellem megismerése uj igazsaggal gazdagodik.
Ennek az uj igazsagnak a kialakitasa sokszor fajdalmas. Mivel
pedig ennek a kialakuldsa fajdalmat okozott ¢s a lélek azon a
részen annyira érzékennyé valik, hogy Osztonszerlien f¢él
ugyanannak a megismétlddésétol, azért nem egyszer egy még
nagyobb fijdalommal (példdul 6ngyilkossag) akarja megeldzni
annak a lehetdségét, hogy azon a ponton tjabb {itkozésnek le-
gyen kitéve, ahol mar egyszer olyan sulyos iitk6zést szenve-
dett. Kiilondsen akkor kdvetkezik be ilyesmi, hogyha nem ala-
kitotta ki tokéletesen azt az igazsagot, amely sziikséges és jo,
¢és amelyen keresztiil a mindenség €letével, az isteni alapgon-
dolattal, az Istennek tiszta torvényével hasonulni lehet. Amig
ez be nem kovetkezik, lehetséges, hogy a szellem hasonl6 té-
vedésbe esik bele, de ez mar nem lesz olyan, mint az els6. Nem
szabad olyannak lennie, mert arra mar vigyaz maga a szellem,
amely mar azon a téren tapasztalattal rendelkezik. Amely lel-
ken mar nagy feliileten megvan az érzé¢kenység, ott mar egé-
szen bizonyos, hogy iitkozéseket szenvedett, amelyek nyomo-
kat, mélyedéseket hagytak a lélekben, amely mélyedések betol-
tésre varnak, enyhiilést okozo betdltésre, olyanra, ami a faj-
dalmat nem noveli, hanem elcsititja; egyszoval boldog és
megelégedett akar lenni. A Iélek azonban csak akkor lehet bol-
dog ¢és megelégedett, ha az Istennel harmdnidban ¢él, és az 6
torvényét betdlti, mert ilyenkor az Istennel egybekapcsolddva,
az egész teremtettséggel 6Sszekapcsolodik. Ha ez az Istennel és



176

a mindenséggel valo 6sszekapcsolodas valami miatt rést kapott,
akkor ott nagy fajdalom kiséretében tir képzddik, azaz hatalmas
vagy alakul ki a szellemben, amely vagy a szellem értelmét
izgatja, és maga felé forditja Gigy, mint ahogyan a f4jos testrész
allanddan foglalkoztatja az értelmet, €s arra kényszeriti, hogy
oda kozpontositsa a figyelmét, hogy valamit cselekedjék, hogy
enyhitse azt a fajdalmat. Igy a szellem is kénytelen a 1éleknek
ezzel a részével foglalkozni, amely megelégedés és harmonia
utan vagyik és arra a részre keresni a megoldast, hogy miként
lehetne azt a fajdalmas részt megenyhiteni €s meggyogyitani.

Ha sok ilyen képz8dmény van a lelken, akkor az a 1¢lek
¢lénken foglalkozik, keres, kutat, és ha megvannak a meggyo6-
z0dései arra nézve, hogy megtalalta a helyes orvossagot, akkor
szinte felerdsodik az a vilagossag, amellyel 6 az ismeretlenben
tovabb keres és kutat, hogy a lelkének hianyait potolja. Az élet
a léleknek mindig azt a részét képezi ki felszinnek, amely
rész még javitasra szorul; ezt késziti elo esetleges iitkozé-
sekre, hogy ezeken az iitkozéseken keresztiil szerezzen tu-
domast a szellem arrol, hogy helyes, vagy helytelen titon
haladott, az ismeretszerzésnek helyes vagy helytelen igazsagat
vetitette ki az érintkezési feliiletre, a testi értelemre, a testi
megjelenésre. T. i. a test, a testi €let cselekedetel, a testi ember
megmozduldsai reprezentaljadk mindig a léleknek azt az allapo-
tat, amelyet javitania, amelyen dolgoznia kell. Ekdzben min-
denesetre kivetiti onmagabol azokat az érzéseket is, amelyeket
0 mar joknak és igazaknak itél.

Nos tehat, ha a foldi embert megfigyelitek, és latjatok,
hogy 6t érdeklik a szellemi igazsagok, érdekli azoknak az érzé-
seknek a fejlddése, amelyek boldogga tehetik az egyént és az
egész vilagot, és azt latjatok a cselekedeteibdl, hogy azokat
engedi érvényre juttatni, amelyek a kdznek és mindenkinek
harmonikus fejlédését segitik eld: ebbdl kovetkeztethettek az
egyén fejlettségére. Ha pedig a koz karara, vagy az egyesek
karara engedi azokat a ferde gondolatokat €s érzéseket érvé-



177

nyesiilni, amelyeket magéban mint téves igazsagokat le-
szegezett: ebbdl kovetkeztethettek a szellem fejletlenségére.
fgy a lélek megmozdulasaibol az egyén mindségére lehet ko-
vetkeztetni. Nem mindig tokéletesen fedi a foldi ember a szel-
lem mindségét, de nagyjabol, mint valami beburkolt targyat
annak a formajabol, koriilbeliil meg lehet itélni a mindségét. A
beburkolt targyra is meglehetds biztonsaggal lehet kovetkeztet-
ni, hogy az vajon egy alma-e, vagy egy kédarab, mert a sulya,
az illata, a homalyosan kiveheté korvonalai kovetkeztetni en-
gednek rea. Igy amikor érintkezésbe jut az egyik ember a ma-
sik emberrel és annak életét, viselkedését, szokasait szemléli,
hogy milyenek az olvasmanyai, szorakozasai, kedvtelései, mi-
lyen a munkaja, milyenek a céljai: mindezekbdl koriilbeliil ko-
vetkeztetni tud arra, hogy az illeté milyen fokozaton van.
Sokszor azonban a nevelés, a foldi vilagba valé beosz-
tottsag és mas efféle koriilmények az igazan fejlett 1élek kortil
is olyan burkot képeznek, amelyen keresztiil nem képes a szel-
lem a maga megszerzett jojat és igazat teljesen €és hiany nélkiil
érvényesiteni. De a vagyakbol itt is tobbre lehet kovetkeztetni,
abbol, hogy ki mit szeretne, ki mire vagyik, miben taldlnd meg
az 6romét és kielégiilését. Es hogyha ez a vagy csak valamen--
nyire is megtalalja a kielégiilés lehetdségét, akkor az a 1¢élek ki-
bontja magat, és igyekszik dnmagabdl odaadni mindent, ami
benne jo és igaz, ami benne érték, hogy megszerezze maganak
azt a boldogsagot, azt az 6romet, azt a megelégedést, amire
vagyott. Igy talalkoztok emberekkel, akik a tobbi emberek
rosszasagatol ¢és gonoszsagatol sokat szenvednek, az el-
nyomatasban sokat gyotrodnek, akiknek mindig csak engedel-
meskedniiik kell, de nekik sohasem engedelmeskednek, akik a
masik embert6l talan némi elnézést varnak, de ahelyett nekik
kell folyton elnézéssel lenniiik; mig nekik sohasem néznek el
semmit. Az ilyen faradt Iélek, amikor végre egy olyan emberrel
talalkozik, akit ugy itél meg az ¢ emberi értelmén keresztiil,
hogy az hasonloképpen gondolkozik és érez, mint 6, kinyitja a



178

lelkét és nagy bizalmaban mindenrdl beszamol, mindent el-
mond amannak, akit bizalmaval megtisztel, és baratjanak, test-
vérének fogadja azt, aki csak egy kevés jot is cselekszik vele,
¢és halaval és szeretettel veszi 6t koriil. Az ilyen emberek ¢hezik
a megértést és a szeretetet, ¢s mindaddig, amig abban az em-
berben meg nem csalatkoztak, rajonganak érte, mert a lelkiik
kialakitott érzésével szemlélik 6t, mint olyant, akit megalmod-
tak, akit maguknak elképzeltek. Mert ha nem a maguk lelki
szemiivegén keresztiil szemlélnék, és nem olyannak latndk,
mint amilyenek 6k maguk, akkor taldn félnének téle, és nem
nyitnak ki nekik a lelkiiket, mert a csalodas faj. Ezek azok a
faradt lelkek, akik mar nem érnek ra tapasztalatot szerezni, és
Ovatosan kémlelni maguk koriil, mert annyira ¢hezik és szom-
jazzak a megértést €s szeretetet, hogy az els6 jo széra raruhaz-
zak a sajat lelkiik elképzelt, tokéletesitett, kialakitott alakjat
arra a testvériikre, baratjukra, és beleélik magukat abba az ér-
zésbe, hogy 0k most megtalaltak, akit kerestek.

Es ha igy valoban ratalal egymasra két egyforma ember,
akiknek hasonlo az érzésiik, a vagyuk, a torekvésiik, akkor
ezek becsiilj¢k meg egymast, mert nagy értéket talaltak meg
egymasban. Ha nem is mindenben egyeznek meg, ha az emberi
természetiik egyszer-masszor el is hajol attél a kozosen kialaki-
tott idealtol, és mas formaban mutatkoznak egymas elott. De ha
a lelkiik alaptermészete €s a rendeltetésiik Uitja nem tavolodik el
egymastol, nem agazik széjjel, akkor tartsanak ki szorosan
egymds mellett, segits€k egymast joban, rosszban egyarant,
mert nagy ajandéka az Istennek, ha egyforma vagyakozasu és
gondolkozasu emberek Osszekeriilhetnek az élet utjan.** Bal-

13« Eppen igy van ez a szerelemmel is: néha csak egy vonas, csak a hang-
nak egy megrezdiilése az, amely figyelmessé teszi az egyik nemii embert a
masik nemiivel szemben, és ami Osszekoti azutan ket egymassal, Ggy,
hogy kés6bb nem is tudnak elvalni. Szenvednek, gyotrodnek, és mégsem
tudnak egymastol elszakadni, s egyiitt élnek, anélkiil azonban, hogy lelkileg
kiegészitenék, vagy kiegyenlitenék egymast. A szerelemben sem az az érté-



179

gasag azonban az embernek arra biiszkének lennie, hogy ennyi
vagy annyi embernek a szeretetét, vagy éppen szerelmét maga-
énak mondhatja, mert ezek mind csak mulo jatékai az érzel-
meknek, illetéleg annak a lelki csoportositasnak, ami a for-
makban kifejezésre jut. Balgasdg a szépségben valé elbizako-
das, balgasag az emberek elott a kedveskedo forma, amellyel a
mas ember érzését megnyeri, vagy megnyerni igyekszik; hiszen
semmisem az 6vé, mert mulando forma volt az, amivel a mdsik
ember érzésvilagat magdhoz vonzotta, ha lélekben nem tudta a
maga lelki énjének a vonzasaval lekotni amannak az érzéseit. A
lelki érzésekkel pedig csak gy lehet valakinek az érzéseit le-
kotni, ha ezek az érzések kiegészitik, kiegyenlitik egymast: ami
az egyikbdl hidnyzik, az a masikban megnagyobbodva talalha-
to fel, s emellett egy cél felé torekszenek, egy vagytdl indittat-
va egy uton haladnak. Az ilyenek egymas fejlddését és eldha-
ladasat eldsegithetik; ezek munkat végezhetnek egymason, és
némi megelégedést, némi 6romot taldlhatnak egymasban. Az
ilyenek tehat becsiiljék meg egymast és tartsak ezt a barat-
sagot az élet mindenekfelett valé értékének, amelyet Isten-
t6l ajandékképpen kaptak; Kicsinyes, emberi dolgoknak,
anyagi szempontoknak ne dobjak oda aldozatul ezeket az
érzéseket; ne engedjék meg, hogy a félreértés és meg nem
értés ordoge ellopja ezeket az értékeket az életiikkbol, az ¢
napjaikbal.

Hanyan vannak, akik lélekben munkat végezhetnének
egymason, €s a meg nem ¢€rtés ¢és felreértés kovetkeztében elta-
volodnak egymastdl, azutan mindegyik jarja magaban a csalo-
das orszagutjat, onmagéaba roskadva, mert mar nincs, aki meg-
értén tamogassa, nincs, aki hasonld érzéssel felsegitse, biztas-
sa, vigasztalja! Az életnek mind a malandé, mind az 6rokkéva-
16 forméjadban az adja meg az 6romot, a békességet, a meg-

kesebb fél, aki ezt az érzést fel tudta kelteni a masikban, hanem az, akiben
az az €érzés megvan.



180

elégedést, a harmoniat, hogy minél tobb I¢lekkel egymast meg-
értve ¢és tamogatva, az Istentdl jott ajandékoknak minél na-
gyobb mértékét kozolve egymassal, minél tobb 1élekben lathas-
sa az ember a oromnek a kifejezését visszatiikr6zddni, mert ez
képezi a lelkiik 6romét, ez képezi a lelkiik felismert céljat. Hi-
szen annal teljesebb a boldogsagunk, minél tobben és minél
intenzivebben munkalkodunk az egylittesben egy célért, egy
gondolat megvalositasaért, egymast segitve és tamogatva, ha ez
a cél mindenkor Istennek egy-egy gondolatat, az & akaratit
foglalja magaban. Mert ha ezt megvalositjuk, ha ezt magunk
elott kialakitva, megteremtve latjuk az életben, akkor a boldog-
sag, a gyonyoriség végtelen arja onti el a lelkiinket.

Mert tulajdonképpen az igazi munka még csak az utan kovet-
kezik, amikor a léleknek mar minden részlete megtisztult a
buntol, a félreértéstol, mert csak akkor tud hiba nélkiil vald
munkat produkalni. Ameddig a 1élek még az 6 blinre val6 haj-
landosagaval kiizd, ha a legjobb akarata szerint cselekszik is,
tévelyeg, mert amit még mint igaztalant nem ismert meg, az
rabul ejti a 1élek értelmi és érzelmi vilagat, és a legjobb céllal, a
legjobb akarattal is helytelent cselekszik, mert amit cselekszik,
az nem felel meg minden oldalrél az isteni torvénynek, a toké-
letes jonak. Azért annak a résznek, amit a tévelygés hatott at,
annak a gondolatnak, amely nem felel meg az isteni tokéletes
jonak, el kell pusztulnia, annak az alkotasbdl el kell mulnia,
meg kell semmisiilnie, annak nincsen helye ott, hogy az 6rok-
kévalosagban mindvégig megmaradjon.

*

Legyetek hat Istenben bizo, bolcs kormanyosai az életetek
hajéjanak, és nézzétek, kémleljétek az utat, amelyen halad-
notok Kkell! Hiszen eléttetek van az iranymutaté, az Isten
torvénye, az Isten akarata, a szeretet, a megbocsatas, az
elnézés, az orok jo felé mutaté iranyti, a ti Uratok és Meg-
valtétok személyében, aki aldozatul adta magat, hogy titeket
megmentsen. Tehat ne sajnaljatok, amikor nektek is aldoznotok



181

kell, hogy a tenger haborgasat lecsendesitsétek; ha ilyenkor
aldozatul kell dobnotok a gégot és a képzelt igazsagot; ne saj-
naljatok, hogy meg kell hajolnotok, mert hiszen aki elottetek
jart, nagyobb volt, igazabb volt és mindent odaadott és mindent
eltirt, hogy titeket megnyerjen Istennek és a sajat boldogsago-
toknak. Imadkozzatok, hogy O nyuijtsa le a kezét hozzatok és
vezessen benneteket az orvények felett, hogy ha fel is loccsan
hozzatok az ellentét szennyes hullamaibol az a gondolat- és
érzésmennyiség, amely még a ti lelketekben otthont taldlhat,
amely a ti lelketekrél még nem hull vissza, hanem a ti érzésvi-
lagotokat rezgésbe hozza és feltartoztat és megtéveszt titeket az
¢let utjan. Ti azokat a sebhelyeket a lelketekben toltsétek be
azzal a joval és igazzal, amelyet Téle tanultatok; toltsétek be
alazatossaggal, hogy ami ezekbdl a hullamokbol ratok frec--
csen, meg ne arthasson nektek, hogy a tévelygések ne talélja-
nak tartos otthont nalatok, hanem lehulljanak rélatok. Es amint
az olaj a haborgo vizet elcsendesiti, ugy vonja be a ti lelketeket
is az isteni joO és igaz, hogy egy pillanatra se talaljon menedéket
a lelketekben az ellentétes gondolatok és érzések tapado flu-
idja, hogy meg lehessen benneteket menteni az 6rokkévalosag
szamara. Ezt tartsatok szem el6tt mindvégig, és meglatjatok,
hogy az élet nem olyan borzasztd, a haladas nem olyan nehéz,
mert aki hisz, aki bizik, az nincs magara hagyva. Mert benne a
Krisztus Lelke él, az cselekszik, az ténykedik; és amit O cse-
lekszik, amit O munkal a ti lelketeken, az csodalatos. Mert
hogyha O a sziklabél is ki tudja hozni a viragzo életet,
hogyha a kereszten kiiszkodo latorbol is ki tudta hozni a
hitet, a bizakodast, a megjobbulasra valé vagyat, az Isten-
ben valo bizalmat: azokbdl nem tudna kihozni a mennyei
értékeket, akik dolgoznak, munkalkodnak az 6 utjan, akik-
nek a lelke ugy szivja magaba az isteni igazsagot, mint a
szivacs a nedvességet?! Ne legyetek kicsinyhitiiek. Higgyetek,
bizzatok és reménykedjetek! Adjatok at a lelketeket Neki; O
atvaltoztatja a ti sziveteket. Ne ti magatok munkalkodjatok; ne



182

ti akarjatok nagyot miivelni; ti magatokat semmi esetre sem
mulhatjatok feliil. De ha O veszi kezébe a sziveteket, njjate-
remtheti azt ugyannyira, hogy ha a ti emberi értelmetekkel
megnézitek a ti holnapi sziveteket, nem ismertek ra benne a
tegnapi szivetekre!



	(**)
	Bevezetés.(**)
	ÖRÖKKÉVALÓSÁG ÉS TEREMTÉSI KORSZAKOK. (**)
	A SZELLEMI SZOLIDARITÁS MÉLYSÉGEI
	1. A duálszeretetről. (**)
	2. A hasonló lelki természetek összetartozandóságáról. (**)
	3. A nő és a férfi szerepe a fejlődésben. (**)
	4. Törvényes és törvénytelen házasság, törvényes és törvénytelen gyermekek. (**)
	5. A szeplőtlen fogantatás misztériuma - Mária. (**)
	A LÉLEK ÉS TEST VISZONYA. MÉDIUMITÁS.
	1.A halálról. (**)
	2.A médiumításról általában. (**)
	3. A médiumitás részletes ismertetése. * (**)
	II. (**)
	III. (**)
	4. Az aktív és a passzív természetről. (**)
	A BÖJTÖLÉS MÁGIKUS HATÁSA.
	I. A böjt fogalma és alkalmazása. (**)
	2. Az irányított böjtölés. (**)
	ISTEN NAGYSÁGA.
	1. A kegyelem ereje. (**)
	2. A legrövidebb út. (**)
	VEGYES KÖZLEMÉNYEK.
	A terméketlen fügefa példázata. (**)
	A 7-es és a 12-es szám jelentősége. (**)
	A „mesterek.” (**)
	A lélek igazi arculata. (**)
	Befejezés. (**)

