
 A 

 
A NÉVTELEN SZELLEM BÖLCSÉSZETE 

 

 

 

T I T K O S  TANÍTÁSOK 
 

 

 

A „NÉVTELEN SZELLEM”' KINYILATKOZTATÁSAI  

ESZTER MÉDIUM ÚTJÁN 
 

 

 

III. kötet. 
 

 

 

 

 

 

 

 

KIADJA: 

 

A SZELLEMI BÚVÁROK PESTI EGYLETE 

BUDAPEST, 1936. 

 
 

 



 B 

TARTALOMJEGYZÉK 

(**) 

Bevezetés. ............................................................................. 1 

ÖRÖKKÉVALÓSÁG ÉS TEREMTÉSI KORSZAKOK. ) 10 

A SZELLEMI SZOLIDARITÁS MÉLYSÉGEI 

1. A duálszeretetről.  ........................................................... 27 

2. A hasonló lelki természetek összetartozandóságáról.  .... 42 

3. A nő és a férfi szerepe a fejlődésben.  ............................. 48 

4. Törvényes és törvénytelen házasság, törvényes és 

törvénytelen gyermekek.  .................................................... 59 

5. A szeplőtlen fogantatás misztériuma - Mária.  ............... 65 

A LELEK ÉS TEST VISZONYA. MÉDIUMITÁS.  

1.A halálról. ........................................................................ 76 

2.A médiumításról általában.  ............................................. 79 

3. A médiumitás részletes ismertetése. ............................... 85 

II.  ........................................................................................ 90 

III.  ....................................................................................... 95 

4. Az aktív és a passzív természetről.  .............................. 102 

A BÖJTÖLÉS MÁGIKUS HATÁSA.  

I. A böjt fogalma és alkalmazása.  .................................... 104 

2. Az irányított böjtölés.  ................................................... 112 

ISTEN NAGYSÁGA.  

1. A kegyelem ereje.  ........................................................ 119 

2. A legrövidebb út. .......................................................... 126 

VEGYES KÖZLEMÉNYEK.  

A terméketlen fügefa példázata.  ....................................... 131 

A 7-es és a 12-es szám jelentősége.  ................................. 145 

A „mesterek.”  ................................................................... 157 

A lélek igazi arculata.  ....................................................... 164 

Befejezés.  ......................................................................... 174 



 1 

Bevezetés.(**) 
A Lélek indíttatása. — Az erősebb lelkek hivatása. — Mi a bizonyság arra 

nézve, hogy a szellemek megnyilatkozásai megfelelnek az igazságnak? — 

Igazi és ál-alázatosság. — Hogyan válik vétekké a szellemvilággal való 

kapcsolat? — Különbség a spiritista és nem spiritista között. — Az eljö-

vendő nemzedék meghódítása. 

 A Lélek az, amely titeket a ti életetek és feladataitok 

megoldásához közelebb akar vezetni; az a Lélek, amelyről ti 

nem tudtok, amely körülöttetek munkálkodik, és bennetek vi-

lágosságot gyújt, hogy afelé a cél felé vezessen benneteket, 

amelyről mint emberek nem tudtok. Csak érzitek a vonzást, a 

hatalmat, amely titeket belülről cselekedetekre ösztönöz, és 

érzitek azt a kényszert, amely titeket mindig erőteljesebben 

kényszerít arra, hogy a sötétséget az értelmetekkel átfúrjátok, a 

homályt átdolgozzátok, hogy az igazság ismeretére eljuthassa-

tok. Ez a célja annak a Léleknek, amelynek az ösztönzését kö-

vetitek és követtétek már akkor, amikor a láthatatlan világgal 

összekapcsolódást kerestetek, mert nem voltatok megelégedve 

a földdel; mert a lelketek nem találta meg a kielégülést, amely-

re szüksége volt és van, hogy abban elhelyezkedve, ha nem is 

tökéletesen, de valamennyire boldog és békés lehessen. Tulaj-

donképpen minden lélekben megvan ez az érzés. Minden lelket 

egyaránt sürget a vágy, hogy ezt megszerezze magának, de 

nem minden lélekben tud ez a visszhang tisztán kialakulni, az ő 

elrejtett lényéből nem tud olyan tisztán kivetítődni a földi érte-

lem- és érzelemvilágra, mert elhomályosítja azt a test kívánsá-

ga és törekvése, amely őt az ideiglenes életben fogva tartja. 

Mert itt a test kívánsága szerint való életet megízlelve, az meg-

köti az ember lelkét. 

 Boldogoknak mondom azokat, akiknek földi énjén ez az 

érzés már keresztül tudott hatolni és azt cselekvésre, keresésre 

tudta bírni. Mert ez az érzés a lelket arra kényszeríti, hogy a 

maga táplálékát megkeresse, hogy az örökkévalóságban ne 

legyen kénytelen folyton nélkülözni. Mert hiszen tudjátok, 

hogy az időknek utolsó szakában éltek, és nem áll majd 



 2 

módotokban a testöltéseknek beláthatatlan sorozatán ke-

resztül mindazt megszerezhetni magatoknak, amire még 

szükségetek van. Hiszen nem is a testöltések száma és lehető-

ségei, és nem is azok az életlehetőségek, amelyek mint keretek 

szolgálnak a ti megjelenésetekhez, adják meg azokat a kelléke-

ket, amelyekre a léleknek szüksége van. Mert bármilyenek is 

legyenek ezek a keretek, amelyekben itt a mulandóságban meg-

jelentek, ha ezeken a kereteken belül megtaláljátok a lelketek 

irányát és célját, akkor tulajdonképpen a ti Istent nélkülöző 

lelki természetetek találja meg azt a forrást, amelyen keresztül 

megerősödhettek és megtölthetitek magatokat az Isten Lelkével 

és erejével. Erre van szüksége a léleknek. És hogy ezt elérhes-

se, a múlandó életnek sok hosszú és kínzó, szenvedéssel teljes 

útját kell végigjárnia, hogy az elhullatott, apró, kicsiny men--

nyei igazságokat megtalálhassa, és magát azokkal táplálva vég-

re megtalálhassa azt az elvesztett helyes irányt is, amelyen ma-

gát előredolgozva, összekapcsolódást nyerhet Istennel. 

 Ti mindnyájan ilyen lelkek vagytok, akik érzitek a ti 

bensőtökben ennek a nagy szükségességét; ez volt az, ami tite-

ket a láthatatlan világ felé sodort, és ezért lettetek spiritistákká. 

Tulajdonképpen nem is tehettek erről, éppúgy, mint nem tehet-

nek róla azok sem, akik titeket a ti hitetekért és meggyőződése-

tekért kigúnyolnak. Ezeknek az életcéljuk még messze van 

attól, amit ti a lelketek mélyén már megsejtettetek. 

* 

Szükséges, hogy ha többen élnek egy eszmében együtt, akkor 

akik erősebbek, értelmesebbek, akiknek a lelki érzéseik fejlet-

tebbek, akik több igazságot, több szeretetet tudnak magukban 

felhalmozni, azok segítsék a gyengébbeket, és általában véve 

oszlopaivá váljanak annak az egyesülésnek, amely egyesülés 

mint egy szerves egész összetartja a kicsinyt a naggyal, az erő-

sét a gyengével, hogy közülük egy is el ne vesszen. A spiri-

tizmust a szellemi élet javait szolgáló irányzatnak kell te-

kintenetek elsősorban a ti szellemetek számára, azután pe-



 3 

dig azok számára, akiket a sorsuk, a végzetük, mint gyen-

géket, mint kicsinyeket, mint értelmetlen és kialakulatlan 

lelkűeket hozzátok sodort, mint a sors viharának üldözöttéit, 

hogy a ti lelketek közelében igazságot tapasztaljanak, szeretetet 

és enyhületet találjanak, hogy ezeket tanítsátok és felemeljétek 

a bennetek testté lett Ige által. Szükséges ugyanis, hogy az Ige 

testet öltsön az élő emberekben, hogy hathasson, hogy munkál-

kodhasson. Mert hiába van könyvekbe bezárva az igazság; 

ezeket a könyveket csak mint holt tárgyakat látja és szemléli a 

tévelygő földi ember; és nagyon sokan így gondolkoznak: 

„nem értjük az írásokat; nem találjuk meg bennük a lelkünk 

enyhületét” — egyszóval, a ti nyelveteken így fejezik ki magu-

kat: „nem leszünk belőle okosabbak”. Nektek értenetek kell 

ezeknek a kicsinyeknek az észjárását, és éreznetek kell, hogy 

mit is kívánnak ezek, hogy miben van hiányuk, hogy a ti meg-

szerzett jótokkal és igazatokkal segítségükre siethessetek. A ti 

hitetek, a ti meggyőződésetek, amit az Úrtól ingyen kegyelem-

ből kaptatok, erre a munkára utal titeket, hogy a ti hitetekkel, a 

ti meggyőződésetekkel bizonyságot tegyetek ezek előtt, hogy 

az ezek lelkében kialakulni készülő hit szintén táplálékot nyer-

jen a ti meggyőződésetekből. 

 Mert nem mindenkinek adatik meggyőződés, mivel 

nem mindenki jutott el arra az állomásra, ahol ezek a meg-

győződések feltalálhatók, mint ahogy nem mindenki jut el a 

hitre sem, bármennyire érzi is annak a szükségességét. De 

mivel az ilyen emberben a csalódások folytán a régi hit ös--

szeomlott, nem olyan könnyű a léleknek összeszednie a lát-

hatatlan világban azokat a téglákat, amelyekből új hitet épít-

hetne magának, mert az Isten Lelkével való összeköttetése 

megszakadt, és ameddig az ő hite csak valamennyire is ki nem 

alakul, addig nem is tudja az összeköttetést újra helyreállítani. 

Ez az oka, hogy vannak emberi lelkek, akik azt gondolják, 

hogy hisznek, holott az ő hitük csak a külső értelmükben tudott 

kialakulni; vannak emberek, akik imádkoznak, de az ő imádsá-



 4 

guk nem tud feljebb emelkedni, mint a földi világ vágyai, ke-

resgélései, amelyekkel a mulandó én számára keresgéli össze 

azokat a szükségletre valókat, amelyek nélkül szűkölködik. 

Ezek mind igen gyenge, kicsiny lelkek, telve a mulandóság 

porával, a mulandóság felhőivel, amelyek őket körülfogják. S 

mivel ezek gyengeségük folytán még nem tudják magukat ezen 

a ködön keresztüldolgozni, azért ezeknek a lelkeknek adatik a 

meggyőződés által a hit megszerzésének a lehetősége. De nem 

minden lélek egyugyanazon törvényhez tartozik, nem minden 

lélek egyugyanazon a módon tudja megszerezni a maga hitét, 

mert „adatik annak, akinek van, és akinek nincs, még az is el-

vétetik tőle, amivel bír”. Hiszen nem az emberé, nem a léleké 

az érdem, hogy valamit megszerzett, hanem az Istené a ke-

gyelem, amellyel mindenkihez eljuttatja az ő áldásait, az ő vi-

lágosságát, az ő igazságát. Csakhogy nem minden lélek képes 

azokat meglátni és megérezni. 

 Mert mi biztosítja a külső ént arról, hogy az mind he-

lyes és igaz, amit mi beszélünk, amiről mi nektek tudomást 

adunk?! Nem adhatunk magunkról minden esetben és pont-

ról-pontra meggyőződést az emberi értelem számára, ha-

nem a ti lelketeknek, a ti lelketek felébredt érzéseinek kell 

bizonyságot tennie arról, hogy az, amit mondunk, jó és 

igaz, és az Istentől eredő. Ezt nektek meg kell éreznetek, és 

magatokhoz kell vonnotok; a másik kezetekkel pedig biztos 

mozdulattal kell eltolnotok magatoktól azt, amit a ti benső éne-

tek elvet magától, mert nem találja igaznak, hogy ezeknek ne 

legyen hatásuk a ti lelketekre. 

* 

Olyan lelkekre van szükség, akik biztos kézzel nyúlnak az igaz 

után, hogy ezek a lelkek oszlopaivá váljanak az eszmének. 

Hogy ezekre az oszlopokra építhessük az Isten szerint való 

igazság épületét, amely mindazokkal a mennyei erőkkel bővel-

kedik, amelyek közelre és távolra megmutatják minden lélek-

nek, hogy mire van szüksége. A kicsiny, erőtlen léleknek 



 5 

megmutatják a neki való táplálékot, a fejlettebbnek pedig 

messzebbre, távolabbra mutató világosságot nyújtanak, ahon-

nan merítenie kell. Az Eszme magába foglalja a kicsinyt és 

nagyot, az erősét és gyengét, hogy az Isten kegyelme által mind 

a kicsiny, mind a nagy növekedjék, erősödjék és elvégezhesse 

a mulandó világban azt a munkát, amire az Isten Lelke mind-

egyiket előhívta. Mindegyiknek önmagán kell dolgoznia; az 

egyiknek ismereteket kell szereznie, a másiknak pedig, akinek 

már bőven van ismerete és az önmaga lelkén való munkálkodás 

révén bizonyos eredményt már elért, alkalom és mód adatik, 

hogy a nála, gyengébb lelkeken munkálkodhassak abban az 

egységben, amelybe őt az Isten Lelke helyezte. Mert ti nem 

mind magatoktól akartatok odajutni, ahol vagytok; titeket 

mindnyájatokat a lelketek képességei és ereje szerint helye-

zett el az Isten kegyelme abban a reményben, hogy céljaito-

kat felismerve mindnyájan elvégezitek azt a feladatot, 

amellyel ő bíz meg titeket. Tehát, testvéreim, mindegyiktek 

vessen számot önmagával, hogy mennyire képes Isten akaratát 

a mulandó világban, a földi életben, kint a világban és bent a 

testvéri közösségben érvényre juttatni minden külső dicsekvés 

és kiválasztottság érzése nélkül. Mert abban a pillanatban, 

amikor közületek valaki azt gondolná magában: én különb va-

gyok, és érdemesebb vagyok Isten előtt, mint a többiek, akiket 

nem hívott az Úr, hogy munkálkodjanak — annak az érdeme 

máris alászállt és az ő értéke hasznavehetetlenné vált az Isten 

kezében; abban a pillanatban már nem alkalmas arra, hogy az 

isten akaratát szolgálja. Tehát első és fő kellék az isteni szol-

gálatban az alázatosság megszerzése. A lelki alázatosságé, 

nem pedig a külső ember megjelenési formájában megnyi-

latkozó megalázkodásé, amely külsőleg talán ájtatoskodó, 

kegyes élet látszatát mutatja, hanem a lélek alázatossága, a 

léleknek az a benső megtérése, amely nem „az ember” előtt 

tetszetős alakban akar megnyilvánulni és magáról életjelt 

adni. Akiket az Úr munkába hívott, azoknak nem önmagukat 



 6 

kell adniuk, nem az önmaguk számára kell tetszetős külső for-

mát keresniük, hogy miként végzik azt, hogy akár az emberek, 

akár a szellemek előtt dicséretet, vagy dicsőséget arathassanak. 

Egyedül az ügy szentsége, az Isten akaratának a magasztossá-

ga legyen az, ami a lelketeket lelkesült lánggal látja el, és ma-

gáért a jóért és igazért való cselekvésre ösztönöz benneteket. 

Hogy a lelketekben elnémuljon a külső ember tetszeni vágyása 

és önértékelése, és egyedül a jó és igaz iránt való nagy lelke-

sültség és szent odaadás kényszerítsen benneteket a munkára. 

Egyedül csak így találjátok meg a ti munkátokban azt az örö-

möt, azt a megelégedést, azt a boldogságot, amellyel a ti men--

nyei Atyátok bőven megfizeti a lelketek fáradságát és mun-

kálkodását, amellyel az ő Igéjét magatok körül a világban el-

hintitek és továbbadjátok. 

* 

Nem lehet két-, vagy háromféle igazság egy testvéri közösség-

ben; csak egy igazság és egy cél lehet. Ez az igazság pedig, 

amely a közösséget összetartja: a Krisztusé. Senki sem beszél-

het más igazságot, aki Krisztustól való, mint a Krisztus igazsá-

gát. Ha pedig valaki más igazságot beszél, és azt föléje helyezi 

a Krisztus igazságának, az árulójává és ellenszegülőjévé vált 

annak az iránynak, amelyet a közösségnek, az egységnek kö-

vetnie kell. Azután ne feledjétek el, testvéreim, hogy körülötte-

tek csoportosul és sorakozik a láthatatlan világ sokasága, olyan 

szellemek, akik elévesztették az utat, és bűnben költöztek el a 

múlandó világból. Ezeket nyugtalanítja az életük teleírt lapja, 

amely tévelygésekkel és haszontalan fáradozásokkal van telve; 

nélkülözik a békét, és a békétlenség érzésétől sokat szenved-

nek. Ez a szenvedés sarkalja őket a jobb és igazabb megisme-

rés keresésére, ami őket megbékéltetné és kivezethetné a té-

velygés labirintusából. Ezek hozzátok férkőznek, körülöttetek 

vannak, a ti lelki világotokban élnek; ezek a kör szellemi részét 

képezik. Hogyan állhatna meg ezek előtt az egységes gyüleke-

zet két-, vagy többféle igazsággal?! 



 7 

 Azon kívül ezeknek egy részétől bizonyos háborgatta-

tást is szenvedtek lélekben, azoktól t.i., akik még nem értették 

meg, és nem is akarják megérteni az igazságnak azt a világos-

ságát, amely felbontaná az ő igazságuk homályát. Mert minden 

léleknek van bizonyos igazsága, de ezek közt óriási különbsé-

gek vannak. A test igazsága győzedelmeskedik a kárhozatra, a 

szellem igazsága győzedelmeskedik az örökéletre, amelyet 

Isten Krisztusban az által a remény által adott nekünk, 

amely remény lépésről lépésre megvalósul azoknak a lel-

keknek a számára, akik nemcsak kívülről, megszokásból 

nevezik magukénak a Krisztus igazságát, hanem élnek is 

abban. S ha valakik élnek a Krisztus igazságában, és ha vala-

kiknek élniük kell is benne, úgy elsősorban ti spiritisták vagy-

tok arra hívatva, hogy benne éljetek; mert ha ti nem éltek ben-

ne, akkor vétkeztek a szellemi világgal való kapcsolat által. 

Mert akik a szellemvilág titokzatos létezését, annak titokzatos 

törvényét megbolygatják, de ők maguk nem adhatnak ennek az 

alacsonyabb szellemvilágnak egy magasabb világosságot, egy 

magasabb igazságot, mint amivel ez a tévelygő szellemvilág 

rendelkezik, azok egészen bizonyos, hogy áldozataivá válnak a 

náluk alacsonyabb szellemfluidoknak, emez alacsonyabb szel-

lemfluidok törekvéseinek és akaratának. Mert hiszen ezek él-

nek, ezek hatalmas erők, amelyek az alacsonyabb szférákat 

fenntartják, és ezekben mindazokat a szenvedéssel teljes álla-

potokat rögzítik, amelyeket ők a maguk téves igazságai által 

megalkottak. 

 Kedves testvéreim, tehát számoljatok ezzel, amikor a 

szellemvilág ajtaján kopogtattok, mert csak ha ezzel számoltok, 

akkor kaphattok felülről olyan igazságot Isten kegyelméből, 

amely a ti múlandó emberi életetek feladatait könnyen megold-

hatóvá teszi, mert megmutatja nektek az irányt és a módot, 

hogy miként éljetek, és mit cselekedjetek, az élet nehéz kérdése-

it hogyan oldjátok meg. És miközben ezt asszimiláljátok, 

ugyanakkor szolgálatot vállaltok magatokra, ugyanakkor köte-



 8 

lezettséget vesztek magatokra az alacsonyabb régiókban élő 

szellemvilággal szemben. Mert ameddig nem vagytok spiritis-

ták és médiumok, addig bizonyos természeti réteg az emberré-

levés törvényével elzár titeket a szellemvilágtól, és csak mint 

embereknek szab elétek feladatokat. De amikor a szellemvilág 

ajtaján kopogtattok, és a szellemekkel közvetlen érintkezést 

nyitottatok meg, ugyanakkor ez a réteg lekopik rólatok, vagy a 

ti világosságotok által átlátszóvá válik, és ti láthatókká lesztek 

a szellemvilág számára is. Úgy hogy a szellemek látják a ti 

mozgásotokat, kedélyhullámzásaitokat, a ti gondolataitokat, és 

ami a fő, látják a ti cselekedeteiteket, az érzéseiteket és azokat 

az indító rugókat, amelyek nálatok a cselekedeteket létrehoz-

zák. Ekkor már ezer meg ezer szem figyel benneteket, hogy a ti 

életetek példájából láthassák és meggyőződhessenek róla, hogy 

az Istentől kapott jónak és igaznak milyen értéke és milyen 

eredménye képződik a lelketek körül, hogyha ti ebben a jóban 

és igazban éltek és mozogtok. És amikor látják, hogy az isteni 

igazság, az isteni kegyelem a ti múlandó életeteket hogyan ala-

kítja át, hogyan teremti újjá a ti benső lelketeket. Hogyan válik 

az ragyogóvá a ti emberi ruhátokon keresztül, vagyis azon a 

fluidon, amely körülöttetek emberi testté alakult. S hogy azon 

az élethullámon, amely testté szövődve rajtatok az ideiglenes 

hüvelyt képezi, mint ragyog keresztül az Isten kegyelmének 

dicsősége, és hogyan hat a teremtett világmindenségre az Isten 

igazságosságának az a kicsiny, apró részecskéje, amely a ti 

lelki megmozdulástokból árad ki a teremtettségre. S hogy egy-

idejűleg milyen dicsőséggel von az be titeket, és mindazt, ami-

vel érintkezésbe léptetek: akkor ezek a vétkező és bűnben el-

költözött szellemtestvéreitek kitágult szemmel rátok meredve 

csodálnak titeket, és az ő lelkükben megérnek a megtérésre, a 

bűnbánatra. Megérik a lelkük arra a gondolatra: vajha én is így 

cselekedhetnem, vajha én is így cselekedtem volna még földi 

életemben! Ekkor megbánják elhibázott földi életüket, elsza-

kadnak a maguk igazságától és minden vágyukkal és akaratuk-



 9 

kal Isten igazságához kívánnak kapcsolódni, amelyet a ti lelke-

teken keresztül kívánatosnak és megszerzésre érdemesnek ta-

lálnak.  

 Így anélkül, hogy kiállnátok a piacra, és úgy hir-

detnétek a ti lelketek igazságát, a ti meggyőződéseteket, 

anélkül, hogy a világ szerint való propagandát csinálnátok 

a ti igazságotoknak, az örök életnek, a síron túl való élet-

nek, megérlelitek magatok körül az elkövetkezendő nemze-

dék szellemi magját. És anélkül, hogy tudtátok vagy akartátok 

volna, magatoknak ezek közül óriási tömegű követőket, alatt-

valókat szereztek, akik rajtatok keresztül ismerték meg Isten 

igazságát és rajtatok keresztül kívánták meg a jó és igaz életet. 

Ti a ti csendes, alázatos, jóra igyekvő, becsületes életetekkel 

többet cselekedtetek, mint a világ szerint nagy hangon igaz-

ságot hirdető prédikátorok, akik lélekben meg nem tértek, s 

akik bár igazságot szólnak, és jót beszélnek, de mindent az 

ő múlandó énjük dicsőségére fordítanak. Ti a ti egyszerű 

életetekkel sokkal többet cselekedtek, mint a hadvezérek, akik 

országokat hódítanak. Mert akik az erőszak hatalmával hódíta-

nak, azok felé gyűlölettel fordulnak a meghódítottak, míg akiket 

ti hódítotok meg, azok szeretettel engedelmeskednek minden 

gondolatotoknak és érzéseteknek. És mindezt egyedül azzal 

értétek el, hogy akartatok jók lenni a mulandó életben, az Isten 

igazságához kapcsolódtatok, csendben építettétek az Isten or-

szágát magatok körül az ő igazságával, amit ti földi életetek 

rendjén valósággá tettetek. 

 Az idők múlnak, az emberi tévelygés sokasodik, el-

hatalmasodik és az Isten akaratának, az Isten egyszerű törvény-

ének ellenében mindenfelé gátak és barikádok épülnek, ame-

lyek mögül az ellentét háborút indít az Isten igazságát követők 

ellen. Siessetek! Nincs vesztegetni való időtök. Nem biza-

kodhattok a testöltések számában, amelyek esetleg rátok 

várhatnak; mert ki biztosít titeket, hogy adatik-e még idő és 

alkalom, hogy ha eltévedtek, újra helyrehozhatjátok, és ha 



 10 

ma eltévesztitek az irányt, vajon az új test nem új irányban in-

dít-e benneteket, ha most nem haladtok a kívánatos úton? Ami 

születik testtől, test azt, de ami születik lélektől (a Szentlélektől) 

lélek az, és a lélek céljához vezet titeket. Tehát szülessetek meg 

a Szentlélektől. Kérjétek a Megváltót, hogy bocsássa reátok az 

ő szent Lelkének világosságát és teremtse újjá a ti lelketeket, 

hogy abban az ő minden gondolata, akarata tiszta tükörlapra 

találjon, hogy amit rajtatok keresztül akar, az minden pil-

lanatban mint egy tiszta tükörlapon jelenhessék meg, hogy 

azonnal észrevegyétek, hogy a Krisztus szólt hozzátok. Nagy 

és szép feladat az, ami rátok vár. Tehát fogadjátok el, ne vona-

kodjatok Krisztus előtt, hogy az ő akaratát teljesíthessétek. És 

meglátjátok, hogyha azt teljesítettétek, akkor jön el az idő, 

hogy tiszta szellemszemekkel felismerhetitek, hogy tulajdon-

képpen mi a ti emberi feladatotok, és mi a ti szellemi feladato-

tok, hogy hova helyez titeket az Úr, és mit akar rajtatok keresz-

tül véghezvinni. 

 Hogyha a ti lelketek fel van készülve, és elfogadja a 

szavakon keresztül a szellemet, amely énrajtam keresztül is 

mint fény árad reátok, akkor a ti lelketek meggazdagszik, ha-

talmassá lesz. És még a ti földi életetekben eléritek azt, amiről 

a ti lelketek, az a titokzatos valaki álmodott, akinek tudása van 

a múltról és sejti a jövőt is, és vágyai vannak, amelyeknek be-

teljesülését várja. S amely célból felvette az ideiglenes hüvelyt, 

hogy abban dolgozzék és munkálkodjék, hogy az Isten Szentlel-

kéhez közelebb jusson és az ő munkáját és törekvését tökélete-

sen elvégezhesse. 

 

ÖRÖKKÉVALÓSÁG ÉS TEREMTÉSI KOR-

SZAKOK. (**) 
Idő és „állapot”. — A szférák és világok keletkezése. — Visszatérés Isten-

be. — Új teremtési korszak. — A fejlődés fogalma. — A boldogság érzése 

a fejlettségi fokozattól függ. — Mi az örökértékű áldozat? — A földi erők 

felszabadítása. — Az eszményi szeretet: az áldozat. — A szeretet eggyétevő 

hatalma. — A két véglet. — Amikor a lélek szellemmé válik. — A szellem 



 11 

maradandó építkezése. — Az isteni gondolat kiteljesedése a lélekben. — A 

tökéletes szellemek értékegysége. — Az örökkévalóság „lejáródása”. — A 

tiszta szellemek közt nincs fokozati különbség. 

 Kérdés: Kedves Vezetőnk! A „Szellem, erő, anyag” 

című könyv egy helyen ezt a kitételt alkalmazza: „Az örökké-

valóságok lejáródtak, melyekből Isten elősugározott”. Ez a 

kitétel azt a gondolatot ébreszti a relatívumban élő ember lel-

kében, mintha egyes teremtési korszakok egymást követőleg 

állanának elő. S így az a gondolat is előtérbe nyomul az ember 

értelme előtt, hogy eszerint az előző teremtési korszakban mű-

ködött szellemek a teremtési korszak „lejáródása” után egy új 

teremtési korszakra nézve már magasabb rendű, vagyis sokkal 

tökéletesebb lények lennének, mint azok a szellemek, akik az 

újabb teremtési korszakban kezdenek működni. E szerint a fel-

fogás szerint tehát a szellemek tökéletességük sorrendjében egy 

végtelen láncolatot képeznének, amely felfogás viszont ellent-

mondani látszik a tiszta elsődök egyenrangúsági elvének. Me-

lyik tehát a kettő közül a helyes felfogás? Tiszteletteljesen kér-

lek, kedves Vezetőnk, szíveskedjél erre a kérdésre világosságot 

deríteni. 

 Felelet: Az idő a ti részetekre csak azért tűnik fel egy 

megmérhető valaminek, mivel a ti testi természetetek lejáran-

dósága méri az időt, mert ez bizonyos fordulóhoz, az örökkéva-

lóságnak bizonyos körülhatárolt részéhez van kötve. És mivel 

ti benne vagytok ebben a részben, azért ezt ti ilymódon érzitek, 

ahogyan ez számotokra adva van. Abban a pillanatban azon-

ban, amikor visszatértek az örökkévalóságba és megszűnik kö-

rülöttetek az anyagnak a mozgása, a körforgás, a ti részetekre 

ismét nem lesz idő, csak az, amit én mint fejlődési fokmérőt 

ezzel a szóval szoktam jelölni: állapot. Ez az „állapot” lehet jó, 

kellemes, boldogító az üdvösségben, és lehet szenvedtető, bol-

dogtalan — sőt azt lehet mondani — megsemmisítő a kárho-

zatban. Azonban sem az egyiknek, sem a másiknak a végét 

nem látja a szellem, mert a szellem „állapota” által urává lesz 

az időnek. Ennek az „állapot”-nak az „idő” felett való hatalmát 



 12 

eléggé jellemzi az, hogy már itt a földön is, annak dacára, hogy 

lejárandó testhez vagytok kötve, ennek az „állapot”-nak a ha-

talmát érzitek a boldogságban, a kellemes időtöltésben, amikor 

szívvel lélekkel egy magasabb rendű életet éltek, egyszóval 

boldogoknak érzitek magatokat. Vagy pedig egy kényszeredett 

állapotban éltek, amely a ti részetekre úgyszólván tarthatatlan-

nak tűnik fel, annyira tarthatatlannak, hogy minden áron sze-

retnétek azt megszüntetni, azonban arra képesek nem vagytok, 

mert nem áll hatalmatokban. Ha ez az „állapot” kellemetlen, 

akkor az idő rendkívül hosszúnak, ha pedig kellemes, akkor 

hihetetlenül rövidnek tűnik fel, egyszerűen az „állapot” hatása 

alatt. 

 Ez érthetetlen, felfoghatatlan dolog az „ember” képze-

lőtehetsége előtt, mert nem tudja magát tökéletesen beleélni az 

„állapotába”. Ezért is nem tudja a túlvilági életet a megfelelő 

formában elképzelni, mert a túlvilági élet csakugyan „álla-

pot”, idő és tér nélkül, mert a szellem ura az időnek és a 

térnek, mivel a szellem örökkévaló. A szellem gondolatai és 

érzései át- meg átszövik a mindenséget; és amit az ő gondolata-

ival és érzéseivel benépesített, az az ő világát képezi. Hogy 

milyen gondolatokkal és érzésekkel népesítette be ezt az ő al-

kotott világát, az ő fokozatától függ. Hogy milyen magas fokú, 

vagy milyen alacsony rendű érzéseket és gondolatokat termelt 

ki a szellem önmagából, attól függ, s azzal teremti meg magá-

nak a boldogságot, vagy boldogtalanságot, amelyben benne él, 

és ez az ő „állapota”. Több hasonló gondolkodású és érzésű 

szellem gondolat- és érzésszálainak kapcsolódásából, átha-

sonulásából, összefolyásából alakulnak ki a szférák. És ké-

sőbb, amikor ezek a szférák megérnek arra, hogy nagyobb egy-

ségekké (jobb kifejezést nem találok a nyelvetekben) alakul-

hassanak, vagyis az anyagukat annyira megsűrűsítik, hogy már 

képesek egy-egy világtestet alakítani, akkor világok keletkez-

nek belőlük. Mert hiszen a fluidok sem mások, mint anyagok, 

és az anyag sem más, mint a minősítés szerinti magasabb- vagy 



 13 

alacsonyabb rendű fluid. A magasabb rendű, tisztább gondola-

tok és érzések magasabb élethullámot, életerőt tartalmaznak, 

hígabbak, lágyabbak, és így nagyobb szabadságot biztosító ter-

mészettel bírnak, mint az alacsonyabb rendűek. Ellenben minél 

rosszabb, gonoszabb, önzőbb, Istentől minél távolabb eső a 

szellemnek a gondolat- és érzésvilága, annál sűrűbb, villamo-

sabb, szigorúbb, és keményebb anyagrészecskéket tartalmaz. 

És ezekből a kemény anyagrészecskékből összetömörült világ 

mindenesetre keményebb és kellemetlenebb tartózkodási helyet 

nyújt. Hogy ezek a megsűrűsödött világok ismét elfoglalhassák 

helyüket a maguk felszabadult természetével abban a rendszer-

ben, amelyben őket a mindenséget teremtő erő létrehozta, oda 

kell fokozatilag felfelé fejlődniük, hogy az anyag szigorú tör-

vénye, amely mintegy harmadlagos természet alakult ki ben-

nük, feloldódjék, átalakuljon és ismét fluiddá válhasson, vagyis 

ismét szabaddá válhasson ettől a harmadlagos természettől. Így 

minden világrendszer, a napok és csillagok, az ő rotációjuk 

folytán ismét azzá fejlődnek vissza, amik voltak, mielőtt 

még sűrű anyaggá képződtek volna, vagyis ismét fluiddá 

válnak. És mikor a világtestek ilyképpen ismét fluiddá vál-

tak, akkor érik el a szellemek a szabadságukat, és akkor 

rajzolják körül Istennek azt a gondolatát, amelyet Ő a te-

remtés pillanatában, mint tervet megalkotott. 

 Mármost, ameddig az egyes világok és velük együtt a 

hozzájuk tartozó szellemek és szellemcsoportok is kénytelenek 

ilyen kemény törvényben végezni rotációjukat, hogy hibáiktól, 

ferde fejlődésüktől megszabaduljanak, addig semmiképpen 

sem rajzolhatják körül, semmiképpen sem adhatják meg a te-

remtésnek azt a formát, amit Isten az ő számukra mint célt ki-

tűzött, mert addig összes energiájukat a maguk okozta akadá-

lyok és tökéletlenségek legyőzésére kell fordítaniuk. Amikor 

azonban felszabadulásukat elérték, és az egész teremtett világ 

egy nagy, boldog együttesben egyesül, akkor kiteljesedett Isten 

akarata, gondolata, amelyet a teremtett szellemek vittek tökéle-



 14 

tességre. Ez egy örökkévalóságnak a folyamata, amely alatt a 

szellemek fokozatosan ismét visszatérnek és beleolvadnak Is-

tenbe, a nélkül a gondolat nélkül azonban, amelyet ti tápláltok, 

amikor ezt olvassátok: „az örökkévalóság lejáródott”, ami alatt 

azt gondoljátok, hogy megszűnt Nem szűnt meg az örökkéva-

lóság, hanem kiteljesedett, mert Istenben továbbél. És ez az 

örökkévalóság, amely az Istenben továbbél, Benne új alakula-

tot nyer és Benne egy magasabb rendű kivetítésben új terem-

téssé alakul át, egy magasabb rendű, még tökéletesebb gondo-

latnak a materializációjává válik. Persze, ti hozzá vagytok 

szokva ahhoz a gondolathoz, — különösen ebben a salakos 

naprendszerben — hogy bukás és alámerülés nélkül el sem 

lehet képzelni egy ilyen teremtés kialakulását. Ez a ti esettsé-

geteknek a következménye éppúgy, mint ahogyan nem tud-

játok elképzelni a jót rossz nélkül, a fényt árnyék nélkül, 

mert a ti fogalmaitokhoz ez hozzáragadt. Azonban Istennek 

ez az új kivetítése nem tartalmazza szükségképp a bukást, 

csak mint lehetőséget a szabad akaratnál fogva. Mert ha 

nem volna szabadakarat, a teremtett lények nem tudnának iste-

ni magaslatra fejlődni. Már pedig egy ilyen fejlődési korszak-

ban, egy-egy ilyen nagy, örökkévalóságra szánt teremtési tur-

nusban azok az isteni szikrák nem maradnak csupán isteni szik-

rák, hanem magukban rejtik azt a kiszámíthatatlan isteni lehe-

tőséget — amely nagy titok, — hogy óriási, megmérhetetlen, 

örökkévalóságokat magukba záró isteni lényekké fejlődhesse-

nek. 

 Ezt hiába próbálná az emberi agy felbontani és átérteni, 

erről magának fogalmat alkotni, ezt megközelíteni teljességgel 

képtelen, oly mérhetetlenül távol esik tőle. Hiszen az ember 

önmagát mint embert sem tudja kiismerni, annál kevésbé mint 

lelket. Pedig mint szellem mindezeknél titokzatosabb. Ha pedig 

ezt még mint szellem sem képes felfogni és megérteni, annál 

kevésbé mint ember. Azért hát ezeket a dolgokat az ember ne is 

boncolgassa. És ha én ezt nagyjában, hozzávetőleg megérthe-



 15 

tővé próbálom tenni, alig tehetem másképpen, mint hogy ha-

sonlatokban beszélek, mert a fogalmaitok hiányossága folytán 

a végigazságot semmiképpen sem tudnám számotokra megért-

hetővé tenni. Ami nem jelenti azt, mintha ezt a végigazságot 

egy más fokozaton, más gondolatokkal bíró lelkeknek más 

forma szerint kifejteni nem lehetne. Azért ennek mint igazság-

nak ne is tulajdonítsatok túl nagy fontosságot, mert ez az igaz-

ságnak csak egy kicsiny, halvány karcolata, kezdetleges vázla-

ta. 

* 

Tehát ezeknek az örökkévalóságoknak lejáródásával a szellem-

lény betöltötte Teremtőjének akaratát, gondolatát. Mivel pedig 

minden teremtett szellemlény egy-egy elrejtett titkot hordoz 

magában, amelyet a teremtés pillanatában helyezett el benne az 

ő Teremtője: azért fejlődésének folyamán megpróbál önmagá-

ból a munkálkodásával, mozgásával, gondolkozásával és érzés-

ével minden lehető szépet és jót felszínre hozni. Azonban ön-

magából addig, ameddig még nem kész, tökéletes szellem, tel-

jesen tökéleteset, az Istenben maradandót nem tud kihozni, sőt 

a tőle telhető legtökéletesebbet is csak úgy tudja felszínre hoz-

ni, ha folyton-folyvást a Teremtőjén függ a tekintete. És csak 

akkor teljesedik be az utolsó pontig Istennek az a gondola-

ta, az akarata, amelyet egy-egy ilyen teremtési turnussal 

megalkotni és kialakítani tervezett, amikor az abban mű-

ködő gyermekeinek fejlődése befejeződött, vagy - hogy em-

beri szóval fejezzem ki magamat - a nagykorúságuk kiala-

kult. Ez a kiteljesedés azonban, mint fentebb is említettem, 

anélkül következik be, hogy Istennek egy másik terve, egy má-

sik gondolata, amelyet a „Szellem, erő, anyag” lejártnak jelez, 

megszűnt volna. A fejlődés nem az, amit az emberek itt a föl-

dön gondolnak és hisznek; a fejlődés annyit jelent, hogy a lélek 

kihozza magából a benne elrejtett isteni értékeket, és azok ter-

mékeivel a semmiséget benépesíti. Mert hiszen, még ha el nem 

bukik is, még ha nem is jut abba a kísértésbe, hogy a „nincs”-



 16 

ből, az árnyékból vegyen az ő tulajdonképpen való munkájá-

hoz, még akkor sem hoz ki az első szárnypróbálgatásokkal ön-

magából tökéleteset, még akkor is átalakulásoknak van alávet-

ve, és számára fejlődési korszakokat ír elő az Isten törvénye. 

Azonban hogyha elbukik, akkor még meg is nehezíti és meg-

lassítja ezt a fejlődést azzal a lehetőséggel, amelyet önmagának 

támasztott, amelyet tévelygésével önmagának teremtett. És 

mikor a tévelygéssel annyira lehullott, hogy a szellemének, a 

gondolat- és érzésvilágának kivetítése a fluidokba nem hoz 

többé a számára örömöt, boldogságot, gyönyörűséget és 

megelégedettséget, hanem ellenkezőleg, szenvedést és gyöt-

relmet: akkor az ő erőinek óriási mennyiségét emészti fel az 

erőfeszítés, amellyel ezeket az önmaga által létrehozott kel-

lemetlenségeket és gyötrelmeket okozó teremtettségeket meg-

szüntetni kényszerül. Mivel tehát az ő energiamennyiségének 

nagy részét elfogyasztja az ezekkel való küzdelem, azért nem 

haladhat az ő fejlődésében előre még akkor sem, ha a jót elfo-

gadja is, mert teljesen leköti őt az erőfeszítés, az a munka, hogy 

legyőzze a rosszat, amelyet kitermelt és elültesse helyébe a jót, 

hogy majdan a lelke ennek a jónak az eredményeivel táplál-

kozhassak. 

 Ti magatok is azt mondjátok, hogy itt a földön az em-

bernek vajmi kevés öröme, de annál több szenvedése és baja 

van, és ami öröme van, az is alá van vetve a változás törvényé-

nek. Tehát itt ezen a földön is, ebben a lebukott világban is érez 

az emberszellem örömöt és boldogságot, és érzi az Isten áldá-

sát, mert az Isten a kevés jót is megsokszorozza azokban az 

eredményekben, amelyeket ő ad azoknak, akik őt félik, vagyis 

az ő akaratát cselekszik, és neki engedelmeskednek. Az Isten 

megáldja az embernek a jóra való törekvését a természet-

törvény által, mint ahogyan Mózes könyvében meg van ír-

va: „Ameddig az én törvényemet cselekszitek, megsokasí-

tom a ti gabonátokat, borotokat és olajotokat”. Azonban ha 

az ember ezekben a földi örömökben és boldogságokban jól 



 17 

érzi is magát, hogyha az ő emberi vágyai mindenképpen betöl-

tetnek is, mégsem élvezhet mennyei, vagyis maradandó örö-

möket, mert mindezektől megfosztja őt a halál. Amikor már a 

gyűlöletből, a gonoszból valamennyire meggyógyult és meg-

ismeri a szeretet boldogító erejét a hozzátartozókban, megisme-

ri a jónak áldásait és dolgozik, és a munkája eredményének 

örül, akkor tiszta öröme van neki. És mégis kiveszi a kezéből a 

halál a munkaeszközöket, elveszi tőle az eredményeket és szét-

bontja az együvé tartozás szeretetkapcsolatait, sírba fekteti azt, 

akit talán a legjobban szeretett a földön. 

 Tehát a földi embernek még a boldogsága is nyo-

morúságos, és még az sem adhat neki maradandó meg-

nyugvást, ha az Isten talán minden áldásával elhalmozza is, 

mert a lelkének fokozata még nem tart ott, ahol a mara-

dandó jót élvezhetné. Neki még csak egy-egy rövid pihenőre 

adja az Isten ezeket az áldásokat. Hiszen ezeket minden jóra 

törekvő léleknek megadja. Mert hiszen minden kívánatos dolog 

(amit t.i. az ember kívánatosnak talál) egyszer mindenki szá-

mára megadatik. Az ember földre jövetelével egyszer szép, 

egyszer gazdag, egyszer hatalmas, egyszer okos, eszes, egyszer 

olyan képességekkel megáldott, amelyek más emberek fölé 

emelik őt. De ezek mind hol próbaképpen, hol pihenésképpen 

adatnak a léleknek. És boldog az a lélek, aki ezeket csak Isten 

áldásainak tekinti és megérti, hogy ezeket csakugyan köteles-

sége is áldássá tenni, hogy minden körülötte levő lélekben hálát 

ébresszen az Isten iránt. De jaj azoknak, akik ezeket az ajándé-

kokat rosszul használják, mert a szép testi megjelenés után rút 

köntös vár rájuk, a gazdagság után nyomor, az uralom után 

elnyomatás; egyszóval minden az ellenkező formában jelenik 

meg a következő fordulónál. 

 Amikor innen felülről nézitek a dolgokat, ahonnan én 

igyekszem a szemeitek elé tárni, látjátok ugyebár, hogy milyen 

kicsiny értékű a földi jó, mert azt senki meg nem tarthatja ma-

gának. Azért nincsen semmi értelme annak, hogy ha valamivel 



 18 

rendelkezik az ember, máris kiválasztottnak képzelje magát, és 

elbizakodjék vagy gőgössé váljék, és az Isten áldását átokká 

változtassa az ő pillanatnyi földi megjelenésében. Mert még 

hogyha rendelkezik is a földön valami jóval, az nem az övé, 

mert akkor veszi el tőle a törvény, amikor akarja, akkor veszi 

vissza Isten az ő áldását, amikor akarja. Itt az ember semmi-

vel sem rendelkezik, mert semmije sincsen. Hiszen mindent 

kegyelemből kapott. Hanem az embernek sajátja az, amit eze-

ken a próbákon keresztül a maga lelkében mint tapasztalatokat 

elraktároz és mint bölcsességet leszűr a maga számára, és 

mindjobban igyekszik megismerni az Istent, az ő Teremtőjét, 

és az ő törvényét, hogy a szerint járjon el. És amikor elérkezik 

annak az ideje, hogy az Isten próbára teszi őt és a lelkének tár-

házából, vagyis az ő meglevő érzéseiből kell valamit adnia: 

akkor kell helytállania. És amikor Isten őt olyan helyzet elé 

állítja, hogy engedelmeskedjék neki: akkor kell tudnia enge-

delmeskedni. Amikor pedig olyan helyzetbe hozza őt, hogy tűr-

nie kell: akkor tűrni kell tudnia; amikor olyan állapotba helye-

zi, hogy megaláztatások, meghurcoltatások közt kell ahhoz 

ragaszkodnia, amit jónak ismert meg, akkor tudjon mindaz-

ért a sok jóért, ami előtte értéket képvisel, az övéből vala-

mit feláldozni. Azaz, amikor áldozatokat kíván tőle az Is-

ten, akkor tudjon áldozatot hozni. Amit ilyenkor ad oda az 

ember jószívvel, az Isten iránt való szeretetből, engedelmes-

ségből, alázatosságból: az az övé, az az, amit senki el nem 

vehet tőle. Mert ezekkel az érzésekkel, ezekkel a földiekről 

való lemondásokkal, ezekkel, amiket ő a szeretet oltárára 

mint áldozatokat tesz oda, szellemesíti át az anyagnak felfe-

lé törekvő megtisztult fluidjait, ezekkel épít magának az 

örökkévalóságban olyan hajlékokat, olyan pihenőhelyeket, 

ahonnan nem szólítja őt vissza a körforgás törvénye, nem 

szólítja testbe a kényszerűség a mulandóság, változandóság 

világába. Ezekkel a változhatatlanságba tevődik át az ő életé-

nek törvénye, amelyben állandóságban, bizonyosságban, Isten-



 19 

ben él. E felett a törvény felett nem uralkodik a változandó 

világban új alakokat, új formákat létrehozó természettörvény. 

 Minden, amit az ember azokon az anyagi javakon ke-

resztül, amelyeket Isten áldásának tart, így ismer meg jónak: az 

az igazi jó. És amit igazságnak és az igazság magasabb rendű 

valóságának ismer meg, az az igazság, amelyhez ragaszkodik, s 

amelynek az alsóbb fokút mindig feláldozza. De ez a feláldozás 

nem történik ám csak az elméleti világban, hanem az elméleti 

világ a gyakorlati, a természeti világgal kapcsolatban van. S ez 

a gyakorlati világ mindig megpróbálja a szellemet, hogy vajon 

valóság-e az az érzés, amely benne kialakult, s hogy a maga-

sabb rendűért, azaz az értékesebbért áldoz-e önmagából, a mu-

landóhoz kötöttből, a testiségből? Ez az áldozathozatal a mu-

landó világban bizony fájdalmat és keserűséget okoz, amelyet 

azonban az Istenbe vetett hittel és reménnyel kell elhordoznia a 

szellemnek. Ez képesíti őt arra a nagy lelki átalakulásra, ami a 

mulandóból átülteti őt az örökkévalóba és megtanítja arra, 

hogy a vágyait, reményeit s mindazt, amivel rendelkezik, oda-

adja, hogy ezzel a jót, az igazat itt ezen a földön is materializál-

ja. Amikor az ember ezeket cselekszi, még mindig nem cse-

lekedett mást, mint küzdött az anyagban az anyagért, és 

egyben az anyagból való szabadulásért; küzdött azoknak a 

rossz szellemi eredményeknek a felbontásáért, amelyeket ő 

maga hívott életre. S amikor a földi világba a maga eszmé-

nyi gondolatait elhelyezte és lemondásával, küzdelmével 

azokat megvalósította, akkor a földnek egy bizonyos részét, 

amely közvetlenül az ő lényének a járuléka, felszabadította, 

vagyis megváltotta abból a nehéz törvényből, amely törvény 

mintegy vasmarokkal kényszeríti őt a hasonlókkal való kö-

zösségre, a hasonlók sorsának viselésére, egyszóval mind-

azoknak az eredményeknek elhordozására, amik az ellenté-

tes szellemi tevékenység nyomán megkeményedtek. 

 Amikor az ember felszabadult a maga törvényének 

nyomasztó parancsa alól, vagyis felszabadult a sorozatos testöl-



 20 

tések terhétől, mert elfogadta Isten kegyelmének törvényét, és 

ennek segítségével a saját nehéz törvényét felbontotta a maga 

számára: akkor kezd az ő szellemi fejlődése megindulni. Az-

után is jönnek ugyan még változó állapotok, ahova még az 

anyag szelleme fel-felcsap (negyedik szféra) és kísértésbe viszi 

az alig megszabadult szellemet. Mert a részleges igazság még 

mindig ott kísért az emberszellem körül a lélekben, hogy via-

dalra keljen az Isten igazságával. Azonban minél erősebben 

ragaszkodik a lélek Istenhez és az ő igazságához, és minél in-

kább meg tudja tagadni a maga igazságát, annál tisztábban je-

lenik meg előtte az eszményi igazság, az áldozatkész szeretet 

igazsága. Amely által az egész lénye felolvad abban az isteni 

szeretetben, amelynek minden törekvése az, hogy boldogítson, 

hogy másokért dolgozzék, hogy mindazokat fölemelhesse, aki-

ket magával egynek tart. A szeretet nem bánt, a szeretet nem 

ítélkezik, a szeretet nem kellemetlenkedik; a szeretet kíméletes, 

nem durva, nem okoz fájdalmat; a szeretet inkább áldoz, in-

kább önmaga érzi a fájdalmat, csak hogy másnak ne kelljen 

fájdalmat éreznie. A szeretet nem üldözi halálba a különböző 

életformákat, a szeretet inkább önmagából adja, amit csak oda-

adhat, hogy azokat megmentse az életre. Az a lélek, akiben ki 

van fejlődve a szeretet, nemcsak embertársaival érzi magát 

egynek, akikkel meg tudja magát értetni, nemcsak azokat sze-

reti, akik őt szeretik, és akik az ő szeretet-igényeit kielégítik, 

hanem megtagadja önmagát, és egynek érzi magát mindennel, 

ami él. Egynek érzi magát a füvei, a fával, a virággal, az állat-

tal. Amikor a szeretet idáig fejlődött, akkor boldogító erejével 

áldásává válik a világnak, mert azokat a gondolatokat, azokat 

az érzéseket, amelyekkel a világban materializálódott élethul-

lám megjelenik, magához láncolja.  Mert amit a szeretetünkkel 

magunkhoz kapcsolunk, amit szeretünk — de nem úgy, hogy az 

szolgáljon minket, hanem úgy, hogy mi szolgáljuk azt a mi 

jónkkal — az mind a miénk. Így a szeretettel óriási gazdagsá-

gokat szerezhetünk magunknak az örökkévalóság számára. 



 21 

Ellenségeinkből, akikért imádkozunk, akiknek gonoszságát 

nem rosszal, hanem jóval viszonozzuk — mert meg akarjuk 

őket nyerni a jónak, és azért nem tűzzel-vassal és erőszakkal, 

hanem szeretetünkkel és áldozatunkkal közeledünk hozzájuk 

— szolgákat és szolgálóleányokat szerzünk magunknak. Mert 

amikor ezek feleszmélnek, és ráismernek a szeretet óriási ha-

talmára, ők maguk kínálják fel szolgálataikat, ők maguk állítják 

oda hibás, vagy hibátlan erejüket a mi céljaink előbbre vitelére, 

mert átérzik a szeretetnek világot-teremtő és fenntartó nagy 

hatalmát. Aki a szeretetnek ezt a titokzatos nagy hatalmát és 

erejét át nem érzi, az még nincsen megmentve; de aki átérzi 

és felajánlotta magát ennek a szolgálatára, az meg van 

mentve a lét durva alakjától. Aki a szeretettel eggyé lett, az 

eggyé lett Istennel; annak számára Isten mindenütt ott van, 

mert az tudja, hogy mindenben, mindenhol az Isten Lelke él, az 

vezeti a fejlődést, az vezeti a törvényt; és nem talál semmi ki-

vetnivalót sem az alsóbb-, sem a magasabb rendű igazságban, 

mert ő mindezeken felül van. Ezt ugyan a tévedésekben és bű-

nökben elmerült embereknek hiába beszélitek, mert ezt azok 

meg nem értik. Nekik csak az a fontos, hogy bűneik következ-

ményeitől: a szenvedésektől és gyötrelmektől minél rövidebb 

idő alatt megszabaduljanak. Így tehát az átlagemberek előtt 

ezek a dolgok olyan nyelven vannak mondva, amelyet ők meg 

nem értenek, mert ők továbbra is ragaszkodnak rossz szokása-

ikhoz, tévelygéseikhez, testi természetükhöz, a testben elérhető 

örömökhöz, és hogy ezt elérhessék, feláldozzák a lelki örömö-

ket, a lelkük otthonát, lelki fejlődésüket. 

* 

Aki bele tudja magát ezekbe a gondolatokba élni, a: meg tudja 

ítélni, hogy mennyire nyomorúságos állapota van a földi em-

bernek, ameddig a bűnben él, ameddig a tévelygések szabnak 

eléje célt és irányt. Milyen szomorú állapotuk van azoknak is, 

akik az igazságot ismerik ugyan, azonban a legfőbb igazságot: 

a szeretetet, az elnézést, a türelmet, a megbocsátást nem gyako-



 22 

rolják! Mily keserű csalódásokra kell ébredniük azoknak is, 

akik telve vannak előítéletekkel, rosszallással, rosszhiszemű-

séggel másokkal szemben! Ezekről a hibákról nem lehet azt 

mondani, hogy bűnök, csak a tévelygéseknek a vezeklés útján 

elhintett hulladékai, amelyek sokszor eltorlaszolják a haladás 

útját a lélek előtt. Nagyon sokszor csak azért kell némely szel-

lemnek terhes és nyomorúságos testöltést vállalnia, hogy eze-

ket az előítéletekkel teljes természeteket, ezeket a felettébb 

való igazságoskodásokat, ezeket a balul felfogott bölcsessége-

ket magukból kiirthassák. Nem durva bűnök ezek, és mégis 

nagyon nehéz a léleknek ezektől a törmelékektől megszabadul-

nia. Ugyancsak nehéz az emberi léleknek a különböző életek-

ben szerzett csalódások és szenvedések nyomaitól megszaba-

dulnia, mint példának okáért a különböző félelemérzések, ame-

lyek sokszor gyávasággá sűrűsödnek és megbénítják, mintegy 

bilincsbe verik a lélek cselekvőképességét. Az előítélet, azaz az 

a hajlam, amellyel az ember másokat mindig csak a hibáik és 

tévelygéseik szempontjából tekint. A bizalmatlanság, a hitet-

lenség, a kételkedés, a gyanú, a féltékenykedés, a bátortalan-

ság: mind-mind a lelken rágódó apró — ahogyan ti magatok 

kifejezitek — fertőző betegségek. 

 Ekképp a lélek, ha telve van is nagy és nemes elszánt-

sággal, munkakészséggel, lelkesedéssel, szeretettel, de amikor 

olyanokkal találkozik, akikben ezek a túltengések megvannak, 

akkor egyszerre megriad, félénkké válik, mert fél a lekicsiny-

léstől, a semmibevevéstől. Ez az egyik véglet. A másik véglet 

pedig az, hogy amikor a lélek magának a legkisebb jót meg-

szerezte, a legkisebb igazsággal rendelkezik, amit a szenve-

dések iskolájában nagy nehezen kibányászott, abból kardot 

kovácsol és üt-vág vele maga körül. Kérlelhetetlen minden 

irányban, mindenkit a maga igazságának igája alá akar 

hajtani; hatni vágyó, diktálni akar, senkinek sem akarja 

meghagyni a szabad akaratát; a legkisebb kilengést és fél-

reértést kegyetlenül bünteti szóval és tettel, és mindenkép-



 23 

pen az ő részletigazságát akarja érvényre juttatni. És ha 

valamit elér, óriási nagynak képzeli magát, elismerést vár érte 

és az átlagemberektől — talán a nála sokkal jobbaktól is — 

hajlongásokat és dicséreteket igényel, s azt kívánja, hogy őt 

mindenki fölé helyezzék. Természetes, hogy ennek a lelki ma-

gatartásnak is nagy csalódás, nagy szomorúság lesz a követ-

kezménye. 

 A fejlődés folyamán azonban végül is megtanul az em-

ber lassan és nyugodtan járni, maga körül figyelmesen szétte-

kinteni, kisebb lendülettel mozogni, hogy meg ne bántsa a kö-

rülötte elhelyezkedett lelkeket. Megtanulja kivárni a dolgok 

eredményét, és amikor kivárta, levonni belőlük a következteté-

seket és így haladni tovább az önmaga fejlesztésének útján. 

Ekkor már megtanulja a legkisebb igaz jót is megbecsülni, és 

hálásnak lenni a legkisebb szeretetért is. Ilyenkor gyakran még 

a kölcsönkért szeretetet, a tettetett szeretetet is megbecsüli és 

értékeli, mivel az ember előbb-utóbb elfárad a vezeklés útján. 

Mert ez még nem a fejlődés útja, hanem a vezeklésé, mert ez 

még küzdelem a rossznak eredményeivel. Amikor az ember 

mindezekkel a mellékkörülményekkel tisztába jött, és mikor 

már megtanul úgy mozogni, hogy senkit sem bánt meg, s úgy 

gondolkozni, hogy a jót — amit t. i. ő annak tart — nemcsak 

magának kívánja, hanem másoknak is. És nemcsak a maga, 

hanem a mások javáért is kész munkálkodni, akkor kezdi csak 

megtanulni az isteni szeretet első betűjét. Az Istenhez való tar-

tozás első szálai akkor kezdenek megerősödni a lelkében, s 

akkor kezdődik a fejlődése. Akkor indul el a lélek az örök Szép 

és Jó hazája felé, akkor enged fel az anyaghoz való kötöttsége, 

akkor válik tulajdonképpen szellemmé. S mikor ezen az úton 

elindul Isten felé, akkor a lelkének termékei már kezdenek ma-

radandó jelleget ölteni, úgyhogy évszázadokig, évezredekig, 

sőt egy-egy fejlődési turnus befejezéséig fennmaradhatnak, és 

érvényben lehetnek.  



 24 

 Mert csakis Istenből veheti a lélek azokat a gondolato-

kat és érzelmeket, amelyekkel maradandót építhet. Így építhet a 

szellem a szférákon, ahol az ő gondolatai, érzései és cselekede-

tei materializálódnak. Így építi fel ezekből a maga világát, 

amely hosszú ideig fennmaradhat. És amit így épített és alko-

tott, az utána következő szellemeknek hosszú ideig pihenőhe-

lyeket, enyhülő állapotokat nyújt, és mivel így az igaz jót szol-

gálja, ez az alkotása maradandó. Eközben a szellem, aki ezeket 

a légkörben megépített kellemes és boldogító állapotokat meg-

teremtette, s az ő szívének, lelkének kivetítésével, az ő szép-

fogalmaival benépesítette: fejlődése útján továbbhaladva még 

szebb és tökéletesebb állapotokat alkot az ő fejlettebb szeretet-

ével, erősebb hitével, világosabb értelmével és még nagyobb 

bizonyosságot, még nagyobb valóságot felölelő igazságával. 

Ilyenképpen az ő lelkének, az ő érzéseinek kivetítésével, tudá-

sával és ismeretével mind tökéletesebb és tökéletesebb alkotá-

sokat hagy maga után. Így az ő világosságával, amelyet elsajá-

tított, amelyet felbontott, amelyet igazsággá tett, táplálhatja 

mindazokat a szellemeket, akik rászorulnak, és ezzel szolgál a 

nála gyengébbeknek, a kisebb világosságúaknak, a nehezebben 

értőknek. Ez képesíti azután őt mind nagyobb és nagyobb 

munka elvégzésére, mind nagyobb és nagyobb szeretet kifej-

lesztésére. Mikor egy-egy világteremtési turnus lejáródik, 

ezek a szférákban való építkezések is elmosódnak, mert hi-

szen azok az erők, azok a gondolatok, amelyek ezeknek 

életet adtak, már túlhaladottakká lesznek, rájuk többé 

szükség nincsen, azért ezek mint energiák újra visszakerül-

nek ahhoz, aki azokat magából kibocsátotta. De ezer meg 

ezer lélekben ott él az eredmény, az emlékezés. A fejlődésük 

első alapjainak megismerési lehetősége ott él a lelkükben mint 

emlék éppúgy, mint annak az embernek a lelkében, aki gyer-

mekkorában megtanulta az abc-t, ifjú korában pedig egyetemet 

végzett, az abc tanulása rég elmosódott, de a szélesebb, a na-

gyobb tudásnak alapja, a magja mégis az a „lejáródott” abc 



 25 

volt. Amelynek fontossága bár megszűnt számára, mert fejlő-

dése útján mind magasabb és magasabb fokot ért el, de a tudo-

mányt mégis csak ezen az alapon szerezte meg és építette fel a 

lelkében. Így minden alkotás, minden teremtés lejáródik, hogy 

helyet adjon egy tökéletesebbnek. És amikor a fejlődő lélek 

elérte az Istennel való kapcsolatát, az ő lénye, mint egy virág, 

teljesen kinyílik szépségben, tudásban, bölcsességben, világos-

ságban; és akkor teljességgel kibontakozik a lélekben a beléje 

helyezett isteni gondolat, az a lényeg, amiért tulajdonképpen a 

teremtésbe hívatott. Ez az a név, amelyen minden lelket szó-

lít az Isten, mint a szentírásban van: „Neveden szólítlak 

téged”. Amikor ezt az ő célját elérte, akkor eggyé olvad Is-

tennel. Nem úgy, mintha az ő lényege megszűnnék, hanem 

úgy, hogy Istenben tökéletessé válik, az istenségnek részévé 

lesz, Istenben él tovább. Istenben eggyé olvad minden és min-

denki, hogy Istennek újabb gondolatát, újabb tervét szolgálja az 

ő önmagában való megjelenésével és cselekedetével. Ez így 

elmondva nagyon szárazon hangzik, azonban ez az eggyé 

levés lényegében felfoghatatlan boldogságot és kimondha-

tatlan gyönyört jelent, amiről minden teremtett lélek álmo-

dik. Istennek mindnyájan részévé válunk, mint ahogyan része a 

testnek a kéz, a láb, a fej, és minden résznek együvé tartozásá-

val válik a test teljessé, tökéletessé, mert az együttesnek az 

egyikre éppúgy szüksége van, mint a másikra. És mint ahogyan 

a szervek az embernek mint egységnek a testében harmóniában 

vannak egymással és egyik sem feljebbvaló a másiknál, mert 

mindnyájának együtt- és összeműködése adja meg a testnek a 

jó közérzést: ilyképpen vannak együtt Istenben a tökéletességre 

fejlődött szellemek. A szervek az emberben együtt alkotják az 

„embert” s az összesség eggyé válik; vagyis a tökéletesen kifej-

lett emberben mindegyik szerv értékegységet nyer, mert nem 

értékesebb egyik és nem értéktelenebb a másik, mivel mind-

egyik az „ember”-hez tartozik. 



 26 

 Így a szellemek is Istenben Istennel egységet képez-

nek és nincs közöttük felsőbb- vagy alsóbb rendű, mert mi-

korra Istenbe érnek be, mindegyik megnyeri az ő ér-

tékegységét, mert hiszen Istenné lesznek, amely egységnek 

parancsolója, fenntartója, egybefoglalója a Teremtő Isten, az 

Alkotó, vagyis az Atyaisten. Mint ahogy az agyban székelő 

szellem az összes szervek mozgását és működését a maga céljai 

szerint irányítja, úgy az Atya, a Teremtő is mindent, ami őbelő-

le lett, összevonhat és új gondolat elvégzésére képesíthet anél-

kül, hogy azok megszűnnének. Ez az örökkévalóságnak a „lejá-

ródása”. 

* 

A fentebb elmondottakból következik, hogy a tiszta és töké-

letes szellemek közötti hierarchia gondolata csak a bukott-

ság következménye, valamint ugyanennek a következménye 

az a gondolat is, mintha az egyes teremtési periódusok és 

lejáródások az időben mennének végbe (ami nincs is) és 

hogy ezek szerint régebbi (!) korszakok szellemei magasabb 

fokozatot nyerhetnének, mint újabb (!) korszakok szellemei. 

Ha isteni dolgokról akartok elmélkedni, ne zavarjátok össze 

földi, emberi gondolkozási formákkal. Azok a szellemek tehát, 

akik munkájukat egy teremtési turnusban beteljesítették, az ő 

relatív tökéletességüket elérve, az Istenben vannak. Relatív 

tökéletesség nem jelent továbbtökéletesedési lehetőséget, mert 

ami tökéletes, az nem lehet tökéletesebbé. Ez ismét csak az 

emberi bukottságból eredő gondolkozás terméke, amely a 

bukásban megszokta a fokozatok fogalmát, és attól magát 

megszabadítani nem képes. 

 Minden teremtési turnus Istennek egy-egy terve, és az 

abban működő minden egyes szellem Istennek egy-egy önálló 

gondolatát zárja magába. Ezek a tisztaságukat soha el nem ve-

szített, vagy újból elnyert szellemek a teremtési turnus lejáró-

dása után teljes tisztaságukban ragyogtatják azt az isteni gon-

dolatot, amely mindegyikben kiteljesedik. Más gondolatot ők 



 27 

éppúgy nem tükrözhetnek, mint ahogyan az emberi testben 

nem végezheti a kéz munkáját a láb, vagy a szem munkáját a 

fül, mert mindegyik az ő rendeltetését van hívatva tökéletes-

ségre vinni. 

 
A SZELLEMI SZOLIDARITÁS MÉLYSÉGEI 

 

1. A duálszeretetről. (**) 
Ádám és Éva allegóriája. — Mitől szenved csorbát a duál-szeretet? — Az 

adó-fél bűne és az elfogadó-fél hibái. — A nő a keleti vallásokban. — A nő 

felemelkedése az anyai szereteten keresztül. — A duálfelek találkozásai. — 

A duálok haladása együtt sokkal gyorsabb, mint külön-külön. — A keleti 

ember tévedése. — A keleti ember felfogása előtt zárva van a magasabb 

szellemvilág. — Házasság és önmegtartóztatás. — Szeretet és zsenialitás. 

— Isten minden áldását a jóknak szánja. 

 A lebukott kettős szellemek, akik egymástól elsza-

kadtak, nem simán, hanem úgy törték, úgy szakították szét ön-

magukat, mint ahogyan az ember egy kemény tárgyat eltör. 

Ennélfogva a lelkük felületén, amellyel egymáshoz közeledni, 

vagyis a másik féllel összeilleszkedni próbálnak, szükségkép-

pen ütközések állnak elő, mert az összeilleszkedés felülete nem 

sima és egymásba illő, hanem mindenféle szabálytalan formá-

kat mutató. Hiszen minden ott törik el, ahol a leggyengébb. Te-

hát a kettős szellemek szétszakadása is minden egyes szellem 

párnál azon a részen történt, amely részen a fejlődésükben 

megakadtak, tehát amely részen a leggyengébbeknek bizonyul-

tak. Azonban ne higgyétek, hogy ezek a kettősök azonnal, egy 

pillanat alatt törtek szét, mihelyt bűnbe estek. Nem; ameddig a 

bűn, a félreértés fel nem duzzasztotta, meg nem betegítette azt a 

közös fluidot, amely a kettőst összekötötte, addig mindig együtt 

voltak, még az alsóbb fokú világokon, a legalacsonyabb fokú 

életekben is. 

 Hogy világosabb képet tárjak elétek, az Ádám és Éva 

allegóriájára utalok, amely teljesen megfelel a felsőbb rendű 

világokból lehullott kettős szellemek állapotának. Ezzel a le-



 28 

hullással nem voltak ők még a bűnökbe és félreértésekbe an--

nyira alásüllyedve, mint ahogy azt a későbbi életfolyamatok 

mutatták, és mutatják a mai állapotok. Különben is az Isten 

irgalma a bűnösökkel és a hibázókkal szemben minden egyes 

testöltés alkalmával óriási mértékben megnyilvánul. Jelképes 

beszédben azt mondhatnám, hogy olyan hatású a kegyelem és 

irgalom beavatkozása, mint a természeti világban a nagy hófú-

vásé, amely a mélyedéseket és magaslatokat kiegyenlíti, és 

egyforma sima felületté teszi. Az emberi életekben is az új 

testöltések erő- és élethullámzásai, amelyekkel az isteni kegye-

lem felruházza a szellemeket, elfeledteti, azaz kiegyenlíti, és 

teljesen járhatókká teszi azokat a mélységeket és szakadékokat, 

amelyek az emberszellemek lelkében keletkeztek. Hogy ezek a 

szakadékok ne állják útját az elkövetkezendő fejlődésnek, ame-

lyet az Istentől jövő kiegyenlítő élet-többlet, életáramlat van hí-

vatva hordozni, amely a valósággal, az igazsággal tölti ki azo-

kat a mélységeket, amelyeket a szellemek bűnbeesésükkel váj-

tak. Tehát amikor a földre kerülnek azok a szellemek, akik ma-

gasabb világokból hullottak és hullanak alá, akkor a lelkükben 

el van homályosodva bűneik tudata. El van tompulva az emlé-

kezésük, és csak a lélek finomabb érzésvilágában marad meg 

az a rezgés, amely őket új életükben a kiegyenlítés és helyre-

igazítás felé hajtja, és sejtésekkel látja el, hogy hogyan, miként 

lehet azt a feladatot beteljesíteniük, amelyet az ő kiegyenlítő 

végzetük eléjük szab. Nos tehát, ezek a szétesett szellemek 

mind körül vannak véve azzal az életerő-többlettel, amelyet 

kegyelemből kapnak, és mint új teremtmények állnak egy-

mással szemben, s az ő benső, legtitkosabb énjükből az a rez-

gés, amely őket egymás felé hajtja, a vágy alakjában jut kifeje-

zésre a tudatukban, az érzésvilágukban. Ezáltal azokat a szel-

lemeket, akik egymáshoz tartoznak, és nagy ütközéseket még 

nem szenvedtek keresztül, ez a rezgés ismét egymáshoz kap-

csolja a szeretetnek abban az elfelejthetetlen formájában, 

amelynek nem tudnak nevet adni, de amelyet, ha az emberi 



 29 

tudatukban nem ismernek is, de a lelkük mindenesetre ismer. 

Ez az érzés kiegyenlíti és kiegészíti egymás vágyát, mert ebben 

az ő fejlődésük törvényét vannak hívatva betölteni. Tehát ez az 

érzés őket a beteljesülés felé tereli. Ha ezt a közös fluidot, 

amely később mind jobban és jobban kiépül, a lelkükben ápol-

ják, és ezt nem éri valami igen nagy veszteség, akkor sok életen 

keresztül együtt élhetnek, és a fejlődésükkel emelik azt a tör-

zset, azt a fajt, azt a csoportot, ahova őket a Gondviselés helye-

zi. Azonban hogyha ez az érzés csorbát szenved, és ebből az 

érzésből mindig kisebb és kisebb marad meg a lélekben, amely 

őket egymás felé vezeti, akkor eltévesztik egymást. Ez az érzés 

pedig akkor szenved csorbát, ha az egyik a másikkal szemben 

való szeretetkötelességét a külső burkolat áldozatává teszi.1* A 

bűnbeesés folytán a különvált kettős szellemek megtartják a 

maguk természetét és az ő különböző természetük folytán az ő 

bűnük is különbözővé válik. A férfi szellem bűne — mivel-

hogy ő erősebb, keményebb és durvább, mert neki a külvilág-

gal és a természettel kell hadakoznia, és mivel elfordult az Is-

tentől, tehát lefelé, az anyag felé irányítja az ő hatni vágyását, 

azaz az anyagi világokat akarja megtölteni az ő lelkének elfor-

dult elveivel és ott akarja látni azok kikelését, felemelkedését, 

elszaporodását a világban — a nagy hatni vágyás. A női ter-

mészetnek elfordult állapotában szintén megvannak a maga 

hibái. Mivel csakis őrajta keresztül hathat, csakis őrajta keresz-

tül láthat eredményt a férfi, tehát a női természetben tudatos-

sá lett önzés kihasználni igyekszik a férfi akaratát. És elfa-

jult természetével, meg tisztátalan elveivel, amelyeket ma-

gáéivá tett, amelyeket elfogadott, ő maga is a legtöbbször 

megmásítja azt az akaratot, amely őt előresegíteni törek-

szik, és letér rendeltetése útjáról, mert nincs sem ereje, sem 

ideje, hogy kivárja az eredményt, amelyet a természettörvény 

időhöz és fordulókhoz kötött. 

                                                 
1 * Az életnek a külső burkolata az, amivel a külvilággal érintkeznek a szel-

lemek. 



 30 

 Tehát a férfi a pozitívabb, a nő pedig az örökké válto-

zékony természet. És minél messzebb távolodnak cl az Istentől, 

az Isten által a lelkükbe írt törvénytől, annál inkább kifejezi 

mindegyik a maga életével ezt a természetet, úgyannyira, hogy 

utoljára már csak mint ellenségek találkozhatnak egymással. A 

férfi természetében kijegecesedik a gőg, az önzés és a gyűlö-

let, a nő természetében kijegecesedik a hazugság, a testiség, 

az anyag felé való vonzódás. Amikor pedig a közös vonalra 

érkeznek, azaz amikor ez a két természet összetapadni készül 

— mert bárha gyűlölik is egymást és ellenségekül állnak is 

egymással szemben, azért ez a két természet mégis vonzza 

egymást — akkor a férfiban erősebben domborodik ki az érzé-

kiség. Így a férfi elhajlása négy oldalról nagyobb, mint a női 

szellemé. A férfinak küzdenie kell az önmaga természetével, 

azután küzdenie kell azzal a kialakult gyűlölettel és ellensé-

geskedő érzéssel, amely őt a női természettel szemben eltöl-

ti, küzdenie kell a természeti világgal és a női természet vál-

tozékonyságával és alakoskodásával. Ez az ellenségeskedés 

mindenütt kidomborodik, így az egész világon elterjedt vallá-

sokban és elvekben és az emberek között megrögzített igazsá-

gokban is. Ez mind a természettörvényt utánozza és a nőt min-

denütt, ha nem is mint ellenséget, de legalábbis mint alattvalót, 

mint rabszolgát, mint a férfi énjének egy járulékát kezeli. Azért 

a nő a pogány vallásokban mindenütt mint zsákmány, mint 

préda, mint csak a férfi érzéki természetének kielégítésére 

szolgáló járulék szerepel. S mivelhogy ez a gondolat, ez az 

elv uralkodik az összes pogány vallásokban, azért a nő lelkét 

mint alsóbb rendű lelket kezeli az az igazság, az az emberi tör-

vény, amely a kettőt összeolvasztja, és ebből a kettőből a har-

madikat, mint új eredményt ki akarja hozni. 

* 

A keleti vallásokban rögzített férfi-szellemek világosságban 

vannak ugyan, de nem teljes világosságban. A természet vilá-

gosságát látják, azt érzik, mert ellene nem tehetnek semmit. Ez 



 31 

a természet pedig, mint a bukásnak szintén egy óriási nehezé-

ke, ott áll kettőjük között t. i. a férfi és a női szellem között, s 

míg ezt fel nem dolgozzák, addig nem találkozhatnak egymás-

sal, és addig nem vehetnek részt abban az örömben, ami a tes-

tétől megszabadult szellem újjáébredése, önmagára találása, 

ami egyszersmind az ő magasabb rendűségének a tudatát ala-

kítja ki. A keleti vallásokban sokáig élt szellemek, különösen 

azok, akik papjai, hirdetői, vagy bármiféle ilyen elöljárói és 

úttörői voltak ezeknek a keleti vallásoknak, igen nehezen 

jutnak a duális megismerés állapotába. Ezt áthidalni, ezt 

feldolgozni nem akarja egyik sem, úgy hogy azt lehet mon-

dani, hogy majdnem kizárólag a nőre hárul ez a nehéz 

munka. A nő pedig — bár a változékonysága el is térítheti őt 

rendeltetési útjából — hogyha megérezte a felsőbb rendű élet-

nek a lelkére való hatását, éppen mert mozgékonyabb, mert 

nem olyan rögzített, hanem a lelkének természete örökké vál-

tozó. Örökké kutató, örökké kereső, azáltal, hogy élénkebben 

vesz részt az érzelmi életben, az érzéseinek nagyobb és tisztább 

kialakítására tesz szert azok által a szenvedések és megalázta-

tások által, amelyekben őt a pozitív természetű férfi-elvek ré-

szesítik. Így a nő sokkal hamarabb emelkedik felfelé éppen 

a megalázottság és a megtöröttség folytán. A gyermekek 

világrahozása által az anyai szereteten keresztül pedig ne-

mesedik, tisztul a lelki érzése, tehát a férfival való lelki 

érintkezési pont is, amellyel az egészen mélyre esett szelle-

meket a természetnek egymás felé terelő ereje, mintegy a har-

madik teremtmény kialakítása érdekében egymáshoz hajtja, 

bármennyire ellenszegül ennek egyik is, meg a másik is. Ebben 

az állapotban, ebben az időpontban az ennyire mélyen süllyedt 

szellemeknél az ú.n. érzékiség a természetnek nagy eggyé tevő, 

eggyé olvasztó akaratát juttatja kifejezésre a férfi és a nő kö-

zött. Hiszen ha ez nem volna, a természetnek mindig újra 

meg újra kellene egy-egy világ alkotásánál megkezdenie a 

maga munkáját; nem lehetne egy folytatólagos teremtés, 



 32 

egy folytatólagos javulás lehetősége. Tehát az érzékiségből 

kibontakozva, az anyai szereteten keresztül kiemelkedik a nő 

lelke a nemesebb, tisztább érzések világába, és ebből a kisu-

gárzásból, a nő nemesebb, tisztább érzéséből a férfi felé is kép-

ződnek vonzó sugarak, amelyek a férfi lelkében is érzéseket 

keltenek. Ezek nyomán minél több érzésvibráció indul meg a 

férfi-lélekben, annál inkább a tudatára jut annak, hogy ketten 

együvé tartoznak, s hogy nekik nem kell és nem szabad elvál-

niuk egymástól. Ebből a kiépült érzésből fejlődött ki a csa-

ládi élet gondolata, fogalma. Mivel pedig a családi élet a 

fejlődésnek, a tisztulásnak, a javulásnak az első gyökere, 

ezentúl már ebben mindketten közösen ápolják ezt az ér-

zést. Úgy hogy most már ez a kialakult érzés vezeti őket a 

fejlődés vonalán felfelé, egészen addig, ameddig csak az 

elfajult természet mindkettőnek a lelkében külön-külön át 

nem alakul tiszta, mennyei természetté.  Minél haladottabb 

egy szellem, annál jobban és tökéletesebben ki van benne fej-

lődve a szeretet a családja iránt, és hogy ha már a család iránt 

ki van fejlődve a szeretet, annál tökéletesebben kifejlődik a faj 

iránt; ha a fajszeretetben már letette a vizsgát, akkor tovább fej-

lődik felfelé abban a szeretetben, amely már az egyetemes vi-

lággal és az egész teremtett természettel köti őt össze. Tehát a 

világ eljutott erre a felfogásra, és elméletben el is fogadja, hogy 

tulajdonképpen miként és hogyan kellene élni. Azonban a lelki 

természet még nem fejlődött ki, és azok a csiszolások, azok a 

helyreigazítások, amelyek ebben a lelkileg felfejlődött korban 

is befejezetlenül állnak előttetek, mint magatok is látjátok, sok 

hiányt, sok hézagot mutatnak egy-egy életben, amelyet nem 

töltött be az az igazság, amelyet az emberszellem már elfoga-

dott igazságnak, de az életét még nem dolgozta át annak meg-

felelően. A keleti férfi soká soká megtartja a nővel szemben a 

birtoklás jogának elferdült gondolatát, ezt az elferdült elvet, és 

hurcolja magával mint valami nehezéket sokszor még azután 

is, amikor már a tökéletesebb igazság birtokában hiszi magát. 



 33 

 Krisztus azonban — aki a világnak az Igét hozta, s ez-

zel az Igével kiegészíti és kiegyenlíti az emberi természetet az 

Isten törvénye szerint, és úgyszólván tökéletessé teszi — vé-

delmébe veszi a nőt, s egyenlő helyre állítja a férfival. És 

mindkettőnek külön-külön és együttvéve is megadja azt a fej-

lődési lehetőséget és szabadságot, amely minden teremtett szel-

lemnek jár. És aki ebben a szabadságban, ebben az igazságban 

csak nagyjából is elvégzi a maga lelkén azt a munkát, hogy 

legalább valamennyire kialakult egyéniséggé válik, s aki hisz 

Őbenne és keresi Őt, annak a sorsát Ő a kezébe veszi, és gond-

viselésével úgy egyengeti az utakat. Hogy akik összevalók, 

azok fejlődésük útjának különböző pontjain érintkezhessenek, s 

mozgásaikkal súrolhassák egymást lelkileg, és ez által a súrló-

dás által felfigyeljenek a közös rezdülésre. Hogy ez a rezdülés 

mindegyik szellem félnek tudtára adhassa, hogy ők tulajdon-

képpen együvé tartoznak. És ha ez az érzés eléggé tiszta, és 

azokat az utolsó simításokat, mint kiegyenlítendő fel-

adatokat, a saját lelkén mindegyik felismeri, akkor egy-

másra találva óriási változáson mennek keresztül: ismét 

megkezdhetik a paradicsomi életnek azt az emlékét to-

vábbépíteni a lelkükben, melyet a folytonosan mélyebbre és 

mélyebbre való süllyedés által elhalványítottak. És hogyha 

ezt a célt a lelkükben megértik, akkor boldogságról boldogság-

ra, eredményről eredményre mindig feljebb és feljebb emel-

kednek. Hiszen immár a lelküknek egy óriási nagy hézaga, egy 

óriási hiánya ki van töltve annak a természetnek az összeolva-

dása által, amely őket megromlott és elszakadt állapotukban 

mind nagyobb és nagyobb bűnbe, mind nagyobb és nagyobb 

tévelygésbe sodorta. 

Az egymásra talált szellemek lelkében, ha érzelmi harmóniá-

ban vannak, az Isten hangja tisztábban hallatszik. Az Isten aka-

ratát pontosabban megérzik, az Isten Lelkének erejét nagyobb 

erővel és nagyobb alázatossággal vonják magukhoz: egyszóval 

együtt könnyebben győzik le a még bennük lévő sátáni elveket, 



 34 

vagyis a tévelygéseknek azokat az árnyékait, amelyek őket a 

boldogtalanságba vonzhatják. 

 Azonban akik ezt önmagukban nem tudják, vagy csak 

nehezen tudják kialakítani és kénytelenek újból és újból pró-

bálkozni nem hozzájuk tartozó szellemekkel, akiknek a lelké-

ben nagy eltéréseket kénytelenek tapasztalni, azok mindig ott 

állnak a mesgyén, a kísértés szélén, mert sohasem tudják, mer-

re van a helyes út, merre van az igazság, amelyet kövessenek. 

A lelkükben kialakulni kezdő szeretet érzése, az engesztelési 

vágy a törvényes út felé, a kiegyenlítődés felé vonzza és hajtja 

őket. Szeretnének harmóniában élni egymással, szeretnének 

megértő, békességes életben megpihenni, illetőleg az ő fáradt 

lelküket megpihentetni. Azonban mivel nem a saját lelki felük-

kel köti össze őket végzetük, ez olyan állapotot hoz létre, mint 

hogyha egy cserépedény kettétört részeiből nem az összetarto-

zó, hanem az össze nem tartozó részeket akarnák összeilleszte-

ni. Ez csak még nagyobb hiányokat mutat; az egyik helyen 

nagy kiálló szöglet, a másik helyen pedig egy-egy hézag kép-

ződik, amelyen keresztül elfolyik a megértés, és a békés együt-

tes a meg nem értésnek és félreértésnek martalékává válik. 

Mert a sátán minden hézagba beleszorítja a maga gondolatát és 

érzését, hogy megzavarja a harmóniát. Tehát tökéletesen har-

monikus házasság, tökéletesen boldog szerelmi együttes el sem 

képzelhető azok között, akik nem tartoznak össze egymással. 

És mégis a kiegyenlítés törvénye ezeket az össze nem tartozó 

feleket is sokszor összekapcsolja egymással a hibáik, a mu-

lasztásaik révén; sokszor nagy bűnök kiegyenlítése és szeretet-

té való átváltoztatása céljából, sokszor pedig azért, hogy mind-

egyik lélek tanuljon, okuljon, tapasztalatot szerezzen, hogy 

még erősebben életre keljen benne a vágy, hogy keresse, kutas-

sa az ő lelkéhez tartozó felet. Gyermekeim, ebben a chaoszban 

hit nélkül nem lehet előrehaladni, hanem csak hittel, csak Is-

tenben bizakodva, csak Krisztusra tekintve. Mert Krisztus ott 

áll mind az egyik, mind a másik előtt. Krisztus azt mondja 



 35 

mind a férfiban, mind a nőben kialakult tévedésekre és hibákra, 

hogy mindezeknek el kell múlniuk. A gőgnek, az önzésnek, a 

gyűlöletnek, a haragnak, a hazugságnak, az érzékiségnek, a 

testiségnek, az anyag imádásának: mindennek el kell múlnia a 

lélekből. Úgy az egyiknek, mint a másiknak törekednie kell 

tehát a saját természetének megfékezésére és megtisztítására. 

 S hogyha ezek a különböző lelki természetek a saját 

világukban semmiképpen meg nem érthetik egymást, de elfe-

ledkezve önmagukról, elfeledkezve a múltról és azokról a hi-

bákról, azokról a tévedésekről, amelyeket a bűnbeesés alakított 

ki a lelkükben, lelki tekintetükkel elmerülnek a Krisztus által 

megmutatott igaz és tiszta eszmékben, akkor elhalkul a meg-

mételyezett emberi természet szava. Elfakul az emberi vágyak-

nak és kívánságoknak a csillogása, amely az ember lelkén ke-

resztül a szellemet a maga igazságához kötötte le, s a maga 

kialakult elveinek rabszolgájává tette. És mindegyiknek mint-

egy új világosság derül fel a lelki szemei előtt, s az önmaga 

megismerésével mindegyik belátja, hogy hibás, tévedő, bűnhő-

dő és szenvedő lélek, akinek meggyógyulása egyedül Isten 

kezében van, amit csakis az ő szent Fián keresztül nyújtott újjá-

teremtő, bűnbocsátó kegyelem által tud megszerezni. Akik ezt 

igazán belátják, azok az emberlelkek megérnek arra a fo-

kozatra, amikor az Isten Lelke csakugyan leszáll közéjük, 

hogy kiegyenlítse a folytonossági hiányokat és betöltse ke-

gyelemmel, hittel, reménységgel, s azzal az alázatossággal, 

amire az emberi léleknek feltétlen szüksége van. És akkor a 

lelkek újjászületnek, ráismernek egymásra, és ki-ki meglátja a 

másikban azt, aki neki van rendelve, akit az ő lelke keresett. 

Ennél többet a földi ember ne kívánjon, és ne várjon; ennél 

nagyobbról ne is álmodjék, mert ennél ragyogóbb reménységet 

úgysem tud elképzelni a saját duáljában sem. 

 De ameddig a földi ember erre nem tudott eljutni, 

ameddig a lelke nem tudta levetni külső, hibás természetét, 

addig legyen bár az ő élettársa a saját lelkének elszakadt másik 



 36 

fele, vagy a hozzá legközelebb álló szellem, akihez a leglobo-

góbb érzések vonják őt: a lelki összeolvadásnak, a boldogság-

ban való elmerülésnek gátat szab mindkettőjük hibás természe-

te. Ezt a gátat nem tudja sem az egyik, sem a másik áttörni, 

vagy föléje emelkedni, csak akkor, ha arra az útra lépnek, amit 

az előbb mutattam, hogy a Krisztus igazságában és kegyel-

mében elmerülve ismerjenek egymásra, mint Isten gyermekére. 

Hogyha így egymásra ismernek, s ledőlt a bálvány, amelyet a 

tévelygés állított fel, és kettőjük lelke megtalálta egymást, ak-

kor Isten megáldja, megszenteli, megigazítja és felemeli, meg-

tisztítja és kegyelmébe fogadja őket. S akkor előttük áll a vég-

telenség a maga csodáival, hogy annak szemlélésébe merülve 

megtalálhassák az önmaguk lelkében az egymással való kap-

csolatuknak és az Istenhez való tartozandóságuknak nagy tit-

kát. Ez a végtelenség, amely előttük áll, telve van szépségekkel 

és gyönyörűségekkel a részükre. De ameddig ezt elnyerhetik, 

ameddig ezt magukénak mondhatják, addig küzdeniük kell. 

Nem egymással, nem a világgal, nem a teremtéssel, hanem a 

maguk természetével, a saját lelkük tévelygéseivel, amelyek 

őket szétválasztják, amelyek őket az összeolvadástól visszatart-

ják. 

* 

A keleti ember általában egy nagy tévedésbe szokott bele-

esni, amikor azt gondolja, hogy a lelkében a nőhöz való tar-

tozandóságot megölte, és ha valamiképpen az érzékiség 

béklyójából kiszabadította az egyik lábát, akkor már urává 

lett önmagának és az egész alsóbb rendű természetnek. 

Nagyrészt így vannak a ti szerzeteseitek is. Ez okozza a ké-

sőbbiekben a nagy csalódásokkal telehintett haladási úton a 

fáradtságig tartó zarándoklást. Az emberi nagyot akarás, az 

emberi túlemelkedettség teszi ezt, mert az ember nem tudja, 

hogy ki ő, mivel küzd, kivel küzd; azt sem tudja, hogy mi ellen 

kell küzdenie, s azt sem, hogyan küzdjön. A legkisebb ered-

mény megszédíti, és a világ urának képzeli magát. Pedig talán 



 37 

éppen akkor érik meg a lelke egy olyan csalódásra, amely őt 

összetöri és minden számításától, minden reménységétől meg-

fosztja. Az ember nem tud belehelyezkedni az isteni gon-

dolatba, az isteni akaratba. Még azok az emberek is csak alig-

alig tudnak belehelyezkedni, akik előtt ott áll az Isten Igéje. 

Annál kevésbé tudhat a keleti ember, akinek minden igaz-

sága, minden vezető világossága csak addig érhet el, amed-

dig az emberszellem fel tud emelkedni a következtetésekkel 

és azokkal az igazságokkal, amelyeket abból a világból hozhat 

le, amelybe a testét otthagyó emberszellem emelkedni képes. 

Jóllehet uralja az alsóbb rendű világot, uralja az asztrálvilágot, 

sőt uralhatja még a magasabb világot: a mentális és részben a 

kauzális világot is, azon felül azonban már nincsen bejárata a 

szellemvilágba, amely a maga szellemi törvényével elzárt terü-

let, ahova már nem juthat be. S mivelhogy ezeket a törvényeket 

tisztán és világosan nem ismeri és nem is ismerheti, tehát ki-

alakítja, kiszínezi a képzeletével, amihez azonban a festéket a 

földből, a földi ember gondolatából és érzéséből veszi. S mi-

velhogy a földből veszi, az nem mentes a tévedésektől. 

 Azért a legnagyobb törvény a szeretet törvénye. De akik 

megtartóztatják magukat azért, mert az Istennek akarnak mun-

kálkodni, jól teszik, mert hiszen jobb, szebb és igazabb a tiszta-

ság megtartása, hogyha a szeretetnek a családi életben elérhető 

fejlődése nem áll arányban azokkal a munkákkal, amelyeket a 

földi ember el akar, vagy el vél végezhetni. Mert hogyha nem a 

szeretet a családi élet összekötő kapcsa, hogyha nem a lelki 

összeolvadás és a kiegyenlítődés a cél, hogyha nem a sze-

retetben való kiegyenlítődést és a léleknek puha, meleg pihenő 

otthont nyújtó alkalom az az együttes, az a kapcsolat, amelyet 

az ember a házasság által teremt magának, akkor sokkal jobb, 

hogyha az ember önmegtartóztató életet él. És nem fertőzteti 

meg magát az érzékiséggel, amely sem nyugtot, sem békét, sem 

a fejlődés lehetőségét nem biztosítja számára. Tehát akik már 

az átlagos színvonalon felülemelkedtek, s a magasabb világok 



 38 

igazságának szintjére érkeztek, és a maguk lelkének kincseit 

akarják széthinteni, amely kincsek olyan értékűek, hogy nem-

csak egy családnak, egypár embernek, hanem talán egy na-

gyobb csoportnak a megvilágítására, vezetésére és tisztítására 

alkalmasak: azok számára a házasság már nem mint célt betöl-

tő eszköz, hanem inkább mint akadály áll a lélek előtt. Mert 

akik önmagukat feláldozzák, azoknak több gyermekük van, több 

neveltjük van, akiknek a gondját hordozniuk kell, mint akik 

szültek, mint akik családot tartanak fenn. Krisztusnak az egész 

emberiség a családja. És akiken az Isten valami nagyot akart 

művelni, azoknak az életében ritkán látjátok meg a családi élet 

kötelékéhez való hozzátapadást. 

 Azonban ebből sem lehet és nem szabad az embernek 

dogmát és leszegezett igazságot kialakítania a maga számára, 

mert vannak, akik nagyot, szépet és igazat cselekedtek, s talán 

éppen a női lélek behatása alatt tudta a férfi azt megvalósítani, 

mert önmagában gyenge lett volna rá és így szüksége volt egy 

támaszra, szüksége volt egy erősítő forrásra, ahova a lelke idő-

ről-időre megtérjen pihenni. S vannak, akiknek a család az ő 

nagy munkájuk mellett nyugalmat és pihenést, üdülést jelent. 

Ezek olyan szellemek, akik egy csoportban igyekeznek tömö-

ríteni a maguk szeretetét, hogy onnan azután többeknek legyen 

mit kivinniük az életbe, és hogy legyen egy fluid, amiből ké-

sőbb érdemesebb, nagyobb munkát végző szellemek meríthes-

senek, vagyis benne testet ölthessenek. Vannak azonban, akik-

nek ez nem szükséges, akik megállják önmagukban is a helyü-

ket az élet viharában. Tehát nem az a fontos, hogyan él vala-

ki: házasságban-e vagy anélkül, hanem az a fontos, hogy 

akár házasságban, akár anélkül él az ember, betöltse az 

Isten törvényét, az Isten akaratát, amely mindenkor: a sze-

retet. Ameddig az ember a földön él és nem érintkezik mások-

kal, nem méri össze az ő lelki eredményeit más lelkek eredmé-

nyeivel, addig nem tudja mit ér ő. Hiszen vannak nagy prédiká-

torok, akik az igazságot elméletileg a legszebb formába öltöz-



 39 

tetve, a legmegnyerőbben tudják prédikálni, azonban mint em-

berek a környezetükre nézve elviselhetetlenek. Vannak, akik 

nagyot cselekszenek, az emberiség számára üdvös dolgokat 

hoznak létre, és sokan áldják is a nevüket kint a világban, de a 

közeli hozzátartozóik alig bírják elviselni a zsarnokságukat. 

 Az ilyen dolog mindig a léleknek egyoldalú fejlettségét 

és egyidejűleg a másik oldal elhanyagolt voltát jelenti. Tehát 

ha valaki boldog akar lenni, s ha valaki igazán használni 

akar a világnak, embertársainak és szellemtársainak, an-

nak legelsősorban az ő legközelebbi hozzátartozóinak kell 

használnia; az ő emberi természetét kell aszerint idomítania, 

mint ahogyan a vérengző vadállatokat is kellő idomítással min-

denhez hozzá lehet szoktatni, míg ellenben egy közönséges 

házi macskának, vagy egy házőrző ebnek nem lehet hasznát 

venni, ha az vad természetű. Ezzel azt akarom mondani, hogy 

legyen bár valaki rossz, elhanyagolt, fejletlen természettel küz-

dő, de hogyha igyekszik ezt a fejletlen természetet az ő felsőbb 

rendű énjével legyűrni és az Isten igazságával telítve dolgozni 

önmagán, az, még ha vérengző, vad természete van is, a termé-

szetét elviselhetővé, szolgálatkésszé, hasznossá teheti a körü-

lötte lévők és az egész világ számára. Azonban legyen valaki-

ben csak egy kevés hiba — ami t. i. őelőtte kevésnek tűnik fel 

— és legyen jámbor természetű, igazságokkal megtelített, de 

csak egy kicsiny tévelygés legyen benne, amelyen nem hajlan-

dó változtatni: máris elviselhetetlenné válhat a közeli hozzátar-

tozói részére, még ha a legszebb eszmékkel és törekvésekkel 

van is eltelve, de önmagát nem tudja, és nem akarja megalázni, 

hanem a saját önzésének és tévelygésének mindig szabad teret 

igyekszik biztosítani. 

 Tehát ki cselekszik nagyobbat: az-e aki az ő — mond-

juk — vad természetét szelíd komondor-természetté igyekszik 

megtörni az idomítás segítségével, vagy pedig az, aki eredeti-

leg szelíd komondor hivatását betöltő természetével vadállattá 

válik?! Kétségtelenül az előbbi. És az végez tökéletes munkát, 



 40 

aki mind kívül, mind belül elvégzi a maga kötelezettségét és 

nem hagy maga után sem fájdalmat, sem betöltetlen hézagokat, 

amelyeket a tévelygés hozott létre a lelkében. Lehetnek láng-

elmék; zsenialitásuk az egek magasságáig érhet, de ha a szere-

tet nem tölti be a lelküket, s amerre a lelkük titáni megmozdu-

lásával elszáguldnak, maguk után csak pusztulást hagynak hát-

ra: hiába volt a fény, amelyet maguk után hagytak, az a fény a 

haladásuk útján csak pusztulásra világít reá és az a pusztulás 

még akkor is csak pusztulás az igazság világosságánál szemlél-

ve, ha fényük a fél égboltozatot beragyogta is. Az ember a 

kicsinyben, a közelfekvőben töltse be mindazt, ami rábíza-

tott; és ha még marad a lelkében felesleg, amit szétszórhat a 

világba, szórja szét és boldogítsa vele a világot, de elsősor-

ban azokat, akik hozzá legközelebb vannak. Így magától 

értetődik, hogy a férfinak elsősorban a nőt minden tekintetben 

magához kell emelnie, körül kell vennie a szeretetével, a vé-

delmével, hogy ne érezze annak hiányát. Azután abba a szere-

tetbe, amelyet a kötelesség kitágít, bele kell foglalnia a gyer-

mekeket is; velük szemben is mindent el kell végeznie. Ezen-

kívül az embernek be kell töltenie a kötelezettségét a barátaival 

és az ismerőseivel szemben, sőt be kell töltenie Isten törvénye 

szerint még az ellenségeivel szemben is. Mert hiszen a rossz a 

rosszat meg nem védheti, mivel a két rossz érintkezéséből csak 

egy harmadik rossz keletkezhetik, ami addig még nem volt. 

Két szeretetnek az érintkezéséből, mint eredmény, egy maga-

sabb rendű szeretet keletkezik, míg két rossznak az érintkezé-

séből csak gonoszság keletkezik. Így tehát Isten kezében a 

rossz nem valami kiegyenlítő faktor, mint ahogyan azt egyik-

másik spiritista tévesen magyarázza, mert Istennek nincsen 

szüksége arra, hogy a rosszat a rosszal büntesse, hogy a 

rossz jóvá legyen. Istennek nincs szüksége fegyverekre, há-

borúra, nincs szüksége azokra a gonosz eredményekre, 

amelyek a rossz nyomán fakadnak. A rossz önmagát bünte-

ti a folytonos elfajulás által. Hogyha Isten a rosszat mégis 



 41 

jóra fordítja, az csak azok számára hoz végeredményben 

jót, akik Istenben bizakodva hordozzák el a rosszat minden 

következményével együtt. Így fakadhat a rosszból áldás a hit 

által és a békességes tűrés által. De a rossz önmagában véve 

semmi jó munkát nem végez, mert ha a rossz jó munkát végez-

hetne, akkor meg lenne a létjogosultsága és helye a jóval 

szemben. De mivel a rossznak nincs létjogosultsága, tehát Isten 

a rosszat mindaddig elveti, ameddig néminemű jó eredményt 

nem hoz ki önmagából. 

 Isten áldását adja a rosszban és hamisságban elmerült 

emberek világára és megadja nekik, amit kérnek, és amit az ő 

kegyelméből jónak lát. Hogy azt a rossz eltulajdonítja, és a 

jótól elveszi, az az ember hibája és bűne. Nem mintha az Isten 

a rossznak ezt megadná, mert nincsen semmi, ami a rosszat 

megilletné, csak az, ami az ő rosszasságának a következménye. 

Ami áldást Isten ad a földre, azt mind a jónak adja az ő ke-

gyelméből és azoknak, akik javulni akarnak. Hogyha csak egy 

kicsiny jóakarat, csak egy kicsiny jóra való hajlandóság ébred 

is az emberi lélekben, Isten sok jóval megáldja azt, úgyannyira, 

hogy az emberi lélek nem is álmodhatja meg azoknak az aján-

dékoknak a sokaságát, amelyekkel Isten őt csak egy földi életen 

keresztül is elhalmozza. Így tehát az emberi lélek minden jó 

felé való megmozdulását, minden igaz felé való vágyódását 

számon tartja a kegyelem Istene. És ha valaki megbánva 

bűneit szakítani akar velük, megadja az Isten a megpróbál-

tatásokat, az ütközéseket, hogy a lélek a maga szándékait, a 

maga eltökéléseit, mint valóságot, mint igazságot hozhassa 

át magával eredményképpen a szellemvilágba. De megadja 

az áldásait is, hogy a lélek ne legyen kénytelen szegényen és 

nyomorultan megtérni, hogyha nem sikerült a próbát mindig 

mindenben tökéletesen megállania. Azért tehát amit az ember 

élvez, az nem érdem, és a rossz, amit elszenved, nem következ-

mény, nem bűnhődés, nem büntetés, hanem mind az Isten aján-

déka; ha pedig az Isten valamit jónak ad, azaz segítségül a ti 



 42 

földi életetekben, azt ne találjátok rossznak, mert amit az 

Isten megtisztított és megigazított, azt az ember nem ítél-

heti meg az ő tudatlanságával, az ő sötétségével.  

 

2. A hasonló lelki természetek összetartozandósá-

gáról. (**) 
Az egyszerűség szükségessége. — A lelkeket összekötő titkok. — A jelen 

korszak vezető elve. — Az egymásra-találás boldogsága. 

 Nincsen arra szüksége a léleknek, hogy mint ember 

sokat tudjon, és emberi értelmével kutassa a végtelent: egy-

szerű bölcsességre van szüksége, amellyel a lélek érzi meg 

az Isten közelségét azokban az igazságokban, amelyekkel 

táplálkozik. Minél inkább fel tudja bontani a lélek, és minél 

inkább fel tudja használni ezeket az igazságokat az ő emberi 

életében, annál közelebb van ahhoz a célhoz, amelyet az ő ter-

mészetes életében maga elé tűzött. Ez a szó, hogy „természetes 

élet”, itt nem a földi életet jelenti, hanem az ő benső természe-

téhez legközelebb eső célt. Mert hiába akar valaki egy tőle igen 

távol eső célt úgyszólván folyton a szeme előtt tartani; ha nem 

tud önmaga körül, a maga természetében dolgozni és nem tudja 

önmaga körül a saját lelke számára a tápláló erőket összeszed-

ni, akkor nem tud egy lépést sem tenni a távoli cél felé. Tehát a 

lélek mindig a saját természetéhez viszonyítva keresi meg azo-

kat az állomásokat, amelyeket mint célt tűz maga elé. Hiába 

mondja, és hiába mutatja meg valaki annak a léleknek azt a 

távol eső igen ragyogó igazságot, ha azt sem feldolgozni, sem 

magáévá tenni nem tudja, sőt még csak mozdulatokat sem tud 

tenni érte, mert gyenge, fáradt, erőtlen. Tehát hiába vágyik 

olyan után, amit elérnie nem lehet. És éppen, mert azokat a 

távol eső igazságokat én az ember lelkéhez felbontva közel 

igyekszem hozni, azért találja meg bennük az emberi lélek, aki 

egyszerűségre és igazságra törekszik, azokat az örömöket, ame-

lyek őt táplálják, és erőhöz segítik, mert úgy érzi, hogy köze-

lebb jutott a célhoz. Mindamellett, amikor az első állomást el-



 43 

érte, ezeket az énáltalam megmutatott igazságokat még mindig 

nem dobhatja félre, sőt még a második, harmadik, ötödik, tize-

dik állomásnál sem, mert az elért állomásokról visszatekintve, 

mindig bensőbb, értékesebb, ragyogóbb igazságokat fog ben-

nük találni, amelyeket ismét csak el kell érnie. Én igyekszem 

az ember lelki világához közelebb hozni azokat a távoli igazsá-

gokat, amelyeket csak azok értenek meg, aki már magukban 

elvégezték a munkájukat; de főképp azokért dolgozom, akik 

még csak alig-alig, hogy meglátták, hogy nekik dolgozniuk és 

tanulniuk kell, hogy ezek is használhassák, és a magukéivá 

tehessék azokat a nagy és ragyogó isteni igazságokat. 

* 

Minden egyéni lélek más és más gondolatokat hordoz ma-

gában, amit az Isten a teremtés pillanatában az ő lényébe 

elhelyezett. Ez a gondolat alkotja az ő szellemi és lelki ter-

mészetét. Akiknek a lelkében egymáshoz közel eső gondolatok 

vannak elhelyezve, azok vonzódnak egymáshoz és szeretik egy-

más társaságát. Mert még ha nem is fejeződött be teljesen, 

csak valamennyire megindult bennük az a fejlődés, amely le-

bontogatja a lélekről a tévedés folytán rárakódott leplet és ár-

nyékot arról a gondolatcsíráról, amelyet tökéletességre kell 

vinnie és valósággá tennie a léleknek, az ilyen lelkek már az 

első találkozásnál, az első pillanat alatt megérzik, hogy valami 

kimondhatatlan titok köti őket össze lélekben. Amely vonzás-

nak még akkor sem tudnak ellenállni, hogyha az ő elfordult és 

elfajult természetüknél fogva gyűlölik is egymást. Ha nem is 

tudnak megegyezni, ha nagy differenciák támadnak is közöt-

tük, annyira, hogy az ilyen eltérések következtében szétszórja 

őket az a villamos áram, amely időről-időre tüzes kisülésekkel 

árasztja el a lelküket, úgy hogy nem képesek együtt maradni. 

Amikor azonban a lélek megcsendesedik, és az indulatok meg-

pihennek, újra meg újra érzi az ember megcsendülni magában 

azt a vágyat, amely bizonyos emberekhez, bizonyos lelkekhez 

fűzi őt. 



 44 

Tulajdonképpen ez az a vágy, ez az az összeköttetés, amely 

népeket, nemzeteket, fajokat, családokat is egymáshoz köt. 
Ez az a kötelék, amelyben jönnek, születnek, meghalnak; idők 

múltával ismét szétszóródnak, más nemzetiségekbe, más fajok-

ba viszi őket a testöltés törvénye, de a léleknek a vonzódása 

ismét csak összehozza őket. Nem az egyénnek az egyénhez való 

vonzódása, hanem a lélek lényegébe elhelyezett gondolatnak a 

másik gondolathoz való kapcsolódása az, ami újra meg újra 

összetapasztja őket. Ez még a szférákban sem respektálja azo-

kat az elhatároltságokat, azokat a fokozatokat, amelyek ott áll-

nak szellem és szellem között. Ez az a hatalmas erő, amely 

egyes alkalmakkor, amikor közel esnek egymáshoz, a szeretet-

nek felbonthatatlan titokzatosságával soha szét nem szakítható 

kötelékeket fon a lelkek között. Ennek a szeretetnek az ereje 

kényszeríti a boldog ragyogásban élő szellemeket arra, hogy az 

ő lelki rokonságukhoz tartozókért munkát vállaljanak úgy az 

alacsony szférákban, mint a fizikai világban, a földön.  

 Meg van határozva, hogy bizonyos korszakban bi-

zonyos gondolatformákba rögzített lelki csoportoknak cél-

hoz kell érniük. Ezt nevezhetném eleve elrendeltségnek. 

Ebben az egész korszakban azok vannak életbe szólítva, 

akik ennek a korszaknak világfejlesztő vezető elvét képvise-

lik. A mostani korszak vezető elve a krisztusi eszme. Tehát akik 

eleve elrendeltségüknél fogva a krisztusi eszmére elhívattak, 

akiknek a lelkében az Istennek ez a gondolata kiteljesedhetik, 

azok egyet képeznek, s Isten megnyújtja a kegyelem idejét, 

hogy ezek az eleve elrendelt szellemek elkészülhessenek. És 

megrövidíti a szenvedések és próbák idejét, hogy ezek az eleve 

elrendelt lelkek el ne fogyatkozzanak, hanem odaérhessenek, 

ahova az erősek, az értelmesek jutnak, akik az ő lelkük böl-

csességével annak idején fel tudták fogni, meg tudták érteni az 

Isten akaratát. Mert nem az a bölcs, aki a földi tudományokban, 

a hiábavalókban nagyot ér el; nem az a bölcs, aki a földi böl-

cseletet önmagából kihozza és könyveket ír az ő esetleg téves 



 45 

elgondolása szerint. Hanem az az egyszerű lélek, aki keresi 

és kutatja az értelmével a célt, amiért életre hívatott. Aki 

ezt keresi és kutatja, az mihamarább rájön, hogy minden 

más felesleges, minden más csak keret az emberi életben; 

egy a szükséges, hogy a teremtett szellem megtalálja Te-

remtőjét, vele összekapcsolódjék, hogy megindulhasson az ő 

igazi fejlődése. Ezek a bölcsek megtalálhatók azok között is, 

akik semmiféle írást nem ismernek, mert ez a bölcsesség a 

léleknek leszűrt tudományos tapasztalata. Ez a bölcsesség 

elvezeti az ember lelkét a titkok megismerésére; ezzel a böl-

csességgel olyan homály oszlik fel előtte, olyan titkokat ismer 

föl, amelyeket az emberi tudósok, az emberi bölcsek képtele-

nek magukéivá tenni, hogy belőlük a maguk személyének di-

csőséget szerezhessenek. 

* 

Ti látjátok, hogy én ezeket az egyszerű lelkeket keresem, akik 

egyszerűségükben bölcsek, mert ezek el vannak híva az üdvös-

ségre. Akik pedig tudósok, akik emberileg bölcsek, azokat 

nem hívom, mert az ő benső lelki világukban sokkal több 

az, ami ellene mond a jónak és igaznak, mint amennyit le 

lehetne dönteni azokkal az eszközökkel, amelyek ezekben 

az utolsó időkben az ember megmentésére adattak. A szere-

tet az, ami összeköti a lelkeket évezredeken keresztül, s nem 

engedi őket messze eltévedni egymástól a szférákban sem, 

mert ha másképp nem, áldozatok árán igyekszik felemelni 

egyik a másikat. Ezek a fölemelések mindig nagy örömöt, nagy 

boldogságot okoznak azokban a csoportokban, amely csopor-

tok már megismerték egymást, amely csoportok már megtalál-

ták egymás lelkében azokat a kiegészítő gondolatokat, ame-

lyekre szükségük van, hogy boldogok lehessenek. Mert egy-

másra találni az az égi titokzatos üdvösség és boldogság, 

amelyet Isten a részünkre, mint beteljesülést fenntartott, 

amikor egymás lelkében elolvashatjuk az Istennek hozzánk 

küldött kiegészítő üzenetét. S amikor megérezzük ebben az 



 46 

összetartozandóságban, az Istennek ebben a hozzánk küldött 

üzenetében, a bennünk kiformálódott isteniségben, hogy ő az, 

aki bennünk van, és velünk lakik; ő az, aki mindenben minden, 

akkor teljesedik ki az a nagy és titokzatos ígéret, amely kezdet-

től fogva hajtott, vonzott bennünket minden elesésen, kárhoza-

ton, szenvedésen és boldogságkeresésen keresztül őfelé, az 

Isten felé. Mert hiszen, testvéreim, láthatjátok magatokban, eb-

ben a jóban szegény életben is, hogy milyen egyedül érzitek 

magatokat olyan lelkek csoportjai között, akiknek vágyai, gon-

dolatai, törekvései a tiéitektől messze esnek, akik más irányban 

keresik a boldogságot, mint amely irányban ti vélitek azt felta-

lálhatni. Úgy érzitek, mintha minden ellenetek esküdnék, mint-

ha minden valami másik világ természetét bontaná ki körülötte-

tek minden egyes gondolattal, minden hanggal; és magatokra 

hagyatva érezni vélitek az Istentől való elvetettségnek nehéz 

fájdalmát. Milyen enyhületet, milyen boldogságot jelent ilyen 

körülmények között csak két lélek közös gondolata, közös vágya 

és törekvése is, ha ezt egymással megoszthatják! Mindjárt nem 

érzitek magatokat Istentől elvetve. Hát még amikor többen ta-

lálkoztok egy gondolatban, vágyban, törekvésben és célban! 

Mikor így egymásnak örültök, akkor megértitek, hogy milyen 

nagy igazságot mondott az Úr, amikor azt mondotta, hogy 

„Ami kor ketten, vagy hárman összegyűltök az én nevemben, én 

veletek vagyok”. Mert valóban, ha ketten Istent egyforma vág--

gyal, és egyformán igaz lélekkel keresik, és mindketten levetik 

magukról az emberi tévelygés ruháját, az emberi gőgöt és hiú-

ságot, s kinyitják egymás előtt a lelküket, és egészen megértik 

egymást, akkor a békességnek, az örömnek a lelke, az Isten 

igazságának világossága, mintegy a Szentlélek ajándéka, meg-

áll közöttük. És gyönyörködteti őket azokban a mennyei ki-

csiny szikrákban, amelyeket a lelkük egymás érzésében és 

gondolatában felfedez. Ezért ti, akik egy célban vagytok elhí-

vatva, hogy abban munkálkodjatok, akik megértitek egymás 

lelkének a vágyát, törekvését, gondolatát, akik egymás előtt 



 47 

levetitek a külső ember tettető ruháját, még akkor sem tudnátok 

egymást tartósan nélkülözni, ha közöttetek mint emberek kö-

zött nézeteltérések és megbotlások, vagy ehhez hasonló zava-

rok támadnának. Visszasírná a lelketek a megértésnek azt a 

pillanatát, amikor a lelketek egymásra talált, és az Isten Lelkét 

érezte közöttetek szétsugározni. 

 Akiket az Isten Lelke az ő világosságával és szeretetével 

így átfogott, azoknak eggyé kell lenniük még akkor is, ha egy 

időre szétszórná őket a bűn és félreértés szelleme. Egymásra 

találnának a szférában, egymásra találnának egy másik élet-

ben, mert a lélek vonzástörvényét nem győzheti le az anyag 

hatalma. Aki pedig nem közétek való, akit még az ő tévely-

gése, az ő lelki természetének bonyolultsága és elfüggönyözött 

volta elválaszt tőletek, az úgyis lemarad, az úgyis eltávolodik 

tőletek, ha mégúgy sajnáljátok is őt. Azért mondom, hogy 

mindegyik lélek más és más, és az ő természetének is más a 

formája a bukottság, az elferdült irányok következtében, az 

életeknek hosszú során felszedett téveszmék, félreértések kö-

vetkeztében. Ti szenvedhettek mindezektől és szenvedhettek 

egymástól is azok miatt a tökéletlenségek miatt, amelyek még a 

lelketekben lecsiszolásra és megsemmisítésre várnak, de a sze-

retetnek, az Isten felé való vágyódásnak ereje elválaszthatatla-

nul összeköt benneteket. És akik egy gondolatban, egy érzés-

ben találkoztak össze, amely gondolat és érzés Istentől való, 

amelyben tehát meg nem csalatkozhatnak, amely vágyak a 

megvalósuláskor kiábrándulást nem teremhetnek, mert hiszen 

az örökkévalóba kapcsolódtak bele: azoknak nem lehet és nem 

szabad elválniuk, mert lélekben nem is válhatnak el. Akadá-

lyok vannak? Győzzétek le! Ütközések vannak? Ha vannak, 

bizonyára a léleknek vannak kiálló szögletei, amelyek az ütkö-

zéseket eredményezik. Tekintsetek szét a bensőtökben, a külső 

életetekben, a szokásaitokban, és fel fogjátok ismerni azokat a 

kiálló szögleteket, amelyeket le kell csiszolnotok, hogy ne csak 

lélekben és szellemben simuljanak össze az érzéseitek és tö-



 48 

rekvéseitek, hanem a külsőt a belsővel harmóniába hozzátok. 

Ezt ismerjétek a ti kötelességeteknek, a ti feladatotoknak a föl-

dön! 

 

3. A nő és a férfi szerepe a fejlődésben. (**) 
A nő elfogadó hivatása. — A szellemek befolyása. — Az álomélet és a napi 

tudat. — A nő érzelmi, a férfi értelmi lény. — Az anyaság óriási lelki fej-

lesztő hatása. — A férfi elhibázott törekvései a nővel szemben. — A hűtlen-

ség oka. — Amikor a lélek veszi át a vezető szerepet. — Az egyéniség ki-

bontakozása. — A harmóniában való egyesülés. — A teljes felszabadulás. 

— Az anya magasztos hivatása. 

 A nő a finomabb, a könnyebben befolyásolható, lá-

gyabb, és inkább az érzés, mint az értelem hatása alatt álló 

lény. Ennek azért kell így lennie, mert a nő lelki erői azok az 

alkalmas mozgató fluidok a fejlődés és haladás kezében, ame-

lyekbe az isteni törvény, az isteni gondolat, mint természetbe, 

belenyomja a maga formáit. Hogy ezekbe a formákban öntve 

mindazok a fluidok, mindazok az erők új alakban jelenhesse-

nek meg, s mindig egy fokkal jobb, tisztább, igazabb, a célhoz 

jobban közeledő formák szülessenek a lelki világban, és hogy 

ezen a folyékony és könnyen felhasználható fluidon keresztül 

az egész emberi természet mindig jobb, mindig tisztább és iga-

zabb felfogáshoz jusson. Ennek azért kell így lennie, mert 

hogyha a nő értelmi erők tekintetében magasabban állana a 

férfi erőinél és kénytelen volna a világ rendezését ő maga 

végezni, akkor elvonná a figyelmét a bensőbb, mélyebb, 

boldogítóbb erők átvételétől és fejlesztésétől. Hasonlat alak-

jában azt mondhatnám, hogy a női erőknek a természet rendje 

szerint úgy kell élniük, hogy a külső erők, azaz a férfi erői az 

egyes családokban a külső kérget képezzék, a nő erői pedig a 

benső életet képviseljék, amely él, mozog, folyton hatásokat 

fogad el és bocsát ki magából. S hogy ez a finom benső érzé-

keny erőtartalom meg legyen védve a durva külső hatásoktól, 

hogy ez a lelki világ érintetlen maradjon és úgyszólván össze-

kapcsoló lehetőség legyen az Istennel és a magasabb rendű 



 49 

élettel.  Mert nem a férfi fogad, a nő fogad, azaz a nő ter-

mészete csoportosítja a fluidokat, az erőket; az ő természete 

fogadja el azokat a fluidburkokat, amelyekben a szellem meg-

testesül. Az ő természete az, amely reányomja a bélyegét, a 

maga elgondolását, és érzésvilágát arra a fluidburokra, amely 

az újonnan születendő magzatot magába fogadja; az ő lelki 

természete az, amely irányt szab annak a fejlődésnek, amely az 

általa születendőre vár. A láthatatlan világban éltek, ott időz-

tök, ott is ténykedtek életeteknek minden percében és pillana-

tában; és azok a fluid örvénylések, amelyeket az érzéseitek 

létrehoznak, szellemileg vagy fölemelnek benneteket az ér-

zéseknek egy magasabb világába, vagy lesújtanak az alacso-

nyabb világba. Ugyanannak a szférának, ugyanannak a fluidré-

tegnek egy más, nektek talán éppen nem rokonszenves rétegé-

be irányíthatnak, annyira, hogy pillanatnyilag ugyanolyan flui-

dokat vonzhattok magatokhoz, amilyen hangulatban vagytok és 

éltek. 

 Magatok is észrevehetitek — amennyit nagy nehezen 

észrevenni tudtok — hogy sokszor napokig bizonyos szellemek 

közelsége hat reátok, amely hatás alól nem tudjátok kivonni 

magatokat. Sokszor pedig úgy érzitek, mintha simán siklanátok 

előre; azok a dolgok, amelyek máskor talán nagy ütközéseket 

váltottak volna ki belőletek, érintetlenül hagynak benneteket, 

mert egy magasabb világ befolyása a lelketekre kellemesen, 

békítőleg, engesztelőleg hat, és az alsóbb rendű befolyások 

elvesztik a hatásukat, mert érzelmileg felülemelkedtetek azo-

kon a hatásokon, amelyek benneteket bánthatnának. Nem min-

dig a külső ember jó vagy rossz érzése szabja azt meg, hogy a 

lélek a láthatatlan világban milyen állapotban él, milyen flui-

dok között van. Legtöbbnyire az álomban történik meg, hogy a 

lélek elkönyveli az eseményeket magában, elkönyveli a maga 

tapasztalatait. Ilyenkor múlttá válik a jelen, és amikor az álom 

után felébredtek, egészen másképpen bíráljátok meg, amit el-

terveztetek, amit gondoltatok, sőt még amit éreztetek is. Ez 



 50 

onnan van, hogy a lélek az álom ideje alatt szabaddá válva, a 

láthatatlanban elrendezte, és a saját érzésvilágában kiegyenlí-

tette azokat a hatásokat, amelyeket a földi életben szerzett. 

Azért ilyenkor gyakran sokkal nyugodtabban gondoltok olyan 

dolgokra, olyan tervekre, mint az elalvás előtt. Sokszor pedig 

még izgatóbban hat az ébredés után bizonyos régebbi ok, mert 

az okozat, amit a lélekben kiváltott, a léleknek egy érzéke-

nyebb pontjában helyezkedett el és ez kihat a napi tudatra és 

benne sok más mellékes gondolat és érzés fellázadását hozza 

létre. 

 Mivel pedig a nő a maga finomabb fluidjaival — azt 

mondhatnám, hogy folyékonyabb erőivel — sokkal inkább ki 

van téve ezeknek a láthatatlan világból jövő befolyásoknak, 

ennélfogva érzékenyebbé válik a külső világ befolyásával 

szemben is. A nő inkább lelki, mint a férfi. A férfinak lassúbb 

hatásfelvevő erői vannak, de viszont tartósabbak; a hatásokat 

kibocsátó természete is lassúbb; ez az, amit úgy szoktatok kife-

jezni, hogy meggondoltabb, tehát pontosabb is. Nem mondom, 

hogy helyesebb, hanem sokszor célirányosabb. Azonban mi-

velhogy a férfi is meg a nő is bukott szellem, és mivel mind a 

kettőnek a természete el van változva, ennélfogva mind a nő, 

mind a férfi helytelen utakon halad, helytelen irányból szed fel 

tapasztalatokat, így inkább elmarasztaló a természetük, mint 

előrevivő. De mivel — mint mondtam — a nő érzékenyebb, és 

mivelhogy a természet őrajta keresztül és benne ténykedik az 

anyaság nagy tevékenységével — éberebb az érzésvilága, és 

akarva, nem akarva a jobbhoz, az igazabbhoz köti őt ez a ter-

mészet. Így sokszor, ha fejletlenebb is az értelme, az érzésével 

igyekszik pótolni a hiányt. Vannak azonban olyan esetek — 

mert hiszen a változatok óriásiak még az egészen magas vilá-

gokban is, annál inkább itt a leesett szellemek között, ahol sok 

az árnyék és kevés a fény — amikor a nő az értelmével is he-

lyesebben fogja fel azt a gondolatot, amelyet irányítóul kell 

elfogadni. 



 51 

 Mert a nők számára az anyaság hatalmas előrevivő és 

felemelő lehetőség, önmagát fosztja meg az a női szellem a 

haladástól és az azzal együtt járó, lépésről lépésre elérhető bol-

dogságtól, aki kivonja magát ez alól a természetes kötelesség 

alól. De ugyanez a lehetőség a férfi haladását is nagyban 

előresegíti, ha a nőt egész lelkével szereti, ha a nőt egész 

értelmével értékeli és az ő jobb énjéül tartja. Ezzel óriási 

nagyot halad előre, mert a lelke ezen a szereteten keresztül 

érzékenyebbé válik a szeretet behatásaira, sőt érzé-

kenyebbé válik a szellemi világossággal szemben is. Mert ha 

a férfi szintén a szívével és lelkével keresi az igazságot, akkor 

nem téved bele a paragrafusokba, a lerögzített igazságokba, 

hanem hajlékonyabbá válik az ő lelke is, s ezáltal jobban meg-

érzi az igazságot, és közelebb jut a valósághoz, mint hogyha 

pusztán az értelmével akar behatolni abba a világba, amely 

előtte áll. Erre pedig csak a nő lelkén keresztül juthat el, 

mégpedig azáltal, ha a nőt egész lelkével szereti. T.i. a sze-

retetben a lélek felmelegszik, felduzzad, megnagyobbodik, a 

megérző képessége megnövekedik, érzékenyebbé és elfoga-

dóbbá válik azokkal a hatásokkal szemben, amelyek hozzá így 

az érzéseken keresztül közelebb jutnak. Gondolkozik, és a 

gondolkozás nyomán érzései támadnak. A nő ezzel szemben 

érez, és az érzésein keresztül támadnak gondolatai. Mivel pedig 

a férfi rögzítettebb része az egységnek, így benne minden mint-

egy lesűrűsödik. Így a gyűlölet, az önzés, az érzékiség, a taga-

dás is jobban lerögződik az énjében. És bárha sokszor szeretne 

egy-egy ilyen tévedéstől szabadulni, önmagától erre úgyszól-

ván képtelen, mert nem bírja megváltoztatni a saját természetét. 

Ehhez az szükséges, hogy újraszülethessen; szükséges, hogy 

ezáltal más gondolatok, más érzések, más behatások jö-

hessenek létre az ő külső énjében. Ezért ismét csak a női flui-

dokhoz kell kapcsolódnia.  

 Azért a férfi öntudatlanul sodródik a nő felé. És mert 

azok a hibás és tökéletlen fluidok, amelyekben még nincsenek 



 52 

kialakulva sem az érzések, sem a cél, amelyet az értelmével be 

tudna látni, azért cél nélkül keresgél és kapkod ide-oda. Mivel 

pedig ezek a tökéletlen fluidok vastagok és erősek körülötte és 

benne, tehát úgy tesz, mint a kis gyermek, aki mindent, ami 

neki tetszik, amit szépnek vagy kívánatosnak talál — de nem 

tudja, hogy azt a szemével és lelkével kell élveznie — a szájá-

hoz visz, úgy gondolván, hogy mindent Csak az evéssel tud a 

magáévá tenni. A férfi is így tesz a nővel, amíg azt hiszi, 

hogy amit kívánatosnak talál, azt mind csak az érzékiségen 

keresztül, a saját fluidjaival való összekeverés által tudja 

magáévá tenni: bármilyen szép tulajdonságot, bármilyen 

szép vonást lát is a nőben, azt hiszi, hogyha a nőt magáévá 

teszi, azzal azokat az értékeket is magáéivá tette. A tökélet-

len fluidoknak a természetben való kifejezése ez, amit még a 

lelkében nem tudott minősíteni; ez válik érzékiséggé az öntu-

datlan természetes én járulékaiban. Ezt mindenesetre le kell 

győzni, hogyha a lélek feljebb akar emelkedni az érzések vilá-

gában. 

 A keleti ember és a keleti felfogás nem ismeri a lélek 

magasabb rendű világát, csak azt ismeri, ahova az értelmé-

vel, az akaratával behatolhatott, ott pedig nem találhatja 

meg azokat a feleleteket, amelyeket a természettörvény hi-

básnak látszó mozdulatai kérdésekké alakítottak a lelké-

ben. Az a példa, amit a kis gyermek szokásában felhoztam, 

hogy mindent, amit szépnek talál, a szájába vesz, tökéletesen 

magyarázza a léleknek és az erőknek ezeket a céltalan meg-

mozdulásait. A primitív, tudatlan emberben, aki lelkileg és 

szellemileg még alig fejlett, ezer meg ezer vágy él kialakítatla-

nul. Nem tud nekik nevet adni, nem tudja, hogy mit szeretne, 

hogyan szeretné, de ezek a vágyak sürgetik, kényszerítik őt, 

hogy minden módon keresse a saját boldogságát, keresse a sa-

ját énjének minél nagyobb mértékben való kielégülését. A szép 

és jó iránt is megvan benne a fogékonyság, de még nem tud 

neki nevet adni, mert a lelkében még nincsenek kicsiszolódva 



 53 

azok a fogalmak, amelyek majd biztos irányt mutatnak neki a 

fejlődés útján. 

 Így van az emberiség azzal az érzéssel is, amely a férfit 

a nővel összeköti: az alacsonyabb rendű, a lelkileg még tompa, 

alig fejlett egyéniségekben ezek az aláesett fluidok, amelyek 

durvák, vastagok és kemények, érzik a vonzást a nő felé. De 

nem tudják, hogy tulajdonképpen hogyan és miképpen ér-

hetik el azt, amire vágynak. Tehát ami előttük van, mint lehe-

tőség: az erőknek összekeverésére és kiegyenlítődésére, azaz az 

érzéki lehetőségeknek a kihasználására törekszik bennük a ter-

mészettörvény. Erre azt mondhatná a szellemileg és lelkileg 

fejlett ember, hogy a természettörvény tökéletlenséget cse-

lekszik akkor, amikor kiépíti az érzékiséget. De ha a ter-

mészettörvénynek nincsen más módja, más lehetősége, hogy 

a fluidokat egyesítse, mint csak ez, akkor ezt a lehetőséget 

használja ki. Azért a természettörvény nem tökéletlen, nem 

rossz, nem gonosz. Nem a gonosz alakította azt, hanem éppen 

az elvekben való süllyedtség az, ami a lélek megmozdulásai 

előtt elzárta a nemesebb lehetőségeket az érintkezésben. A sze-

retetben a két fél nem találkozhat, tehát, hogy mégis össze-

tartsa őket — miután a szeretet fluidjai eltompultak — vil-

lanyos érintkezési pontokat szervezett meg. Azért a mélyen 

aláesett férfi és női szellemek érzik és tudják, hogy nekik 

közük van egymáshoz, sőt nemcsak tudják, hanem az az 

erő, az a fluid, amely őket körülveszi, magában hordozza 

azokat az alásüllyedt gondolatokat is, hogy kettőjüknek 

egyesülniük kell, hogy teremtő alkotás jöhessen létre. Ez 

azonban lelkileg lehetetlen — és jó is, hogy lehetetlen — azért 

ezek a megvastagodott fluidok a villanyos áthelyezkedésben 

keresik a megoldást, és egy pillanatra úgy gondolják, hogy meg 

is találták azt az érintkezés által. A lélek azonban még mindig 

hordja a megvastagodásnak, az eltompultságnak a nyűgét, a 

lélek nem elégszik meg vele, másra vár, mindig többre vár. És 

mit hoz létre az érzékiség? Létrehozza a lélek ilyen öntu-



 54 

datlan vágyódásának eredményéül a testet, azaz az újraszü-

letés formáját, hogy mindig jobb és tökéletesebb alakban 

találkozhassanak, mindig tisztább, igazabb életet élhesse-

nek, és mindig tökéletesebb eredményeket hozhassanak 

létre. 

 Ez az az öntudatlan gondolat és erő, amely nem tud a 

lélekben kifejezésre jutni, amelynek az ember nem tud nevet 

adni, csak érzi a vágyat és érzi az erőknek azt a sodrását, amely 

a férfit a nő felé, a nőt pedig a férfi felé hajtja. Miután pedig 

mindegyik fél telve van azokkal a gonosz elvekkel, amelyeket 

magában kialakított, telve van önzéssel és meghasonlással, 

tehát egymásnak a közelsége szenvedést, gyötrődést okozó 

rájuk nézve. És mivelhogy egymásban az örömöt és boldogsá-

got nem tudják feltalálni, azért tarthatatlanná válik egymás 

mellett az életük, és mindegyik egy másik féllel próbálkozik, 

hogy hátha azzal jobban ki tud jönni, hátha azzal több örömöt, 

több megnyugvást és boldogságot élvezhet az életben. Ez a 

keresgélés, ez az egymásra rátalálni vélés okozza a hűtlen-

ségeket. Mert a bűn önmagát bünteti. A leesettséggel vele-

jár ez a nagy tájékozatlanság, ez a nagy tudatlanság. És 

amikor már a lélek egy kicsiny szeretetre, egy kicsiny vonzó-

dásra szert tett, ha egy mosolyt, egy jó szót a magáénak vallha-

tott, ha egy rövid időre úgy érezte, hogy az övé az a nő, s a nő 

úgy érezte, hogy az övé az a férfi, akkor jogot tart hozzá. Ekkor 

azután fáj neki, amikor le kell mondania, mikor el kell tőle 

szakadnia, mert hiszen mindentől nehéz elválni, amit az ember 

magáénak hitt. Ez okozza a nagy szerelmi bánatokat, a nagy 

fájdalmakat, amelyek mind finomítják a lelket, és így a ke-

resés lassanként mindig közelebb hozza egymáshoz az el-

vált szellemeket. 

 Amilyen mértékben, a lélek veszi át ezeket a vágyakat, 

amilyen mértékben a lélek éli át a szeretetben való egyesülés 

örömét, amily mértékben a lélek önmagát adja oda a szeretet-

ben a szeretett lényért: olyan mértékben veszít fokról fokra a 



 55 

test az érzékiségből és veszi át a lélek a vezető szerepet a ter-

mészettől az öntudatos lelki célok keresésében. Amikor pedig 

már a lelki célokat megsejti, akkor már lelki igazságokkal is 

rendelkezik. És hogyha azokat betölti, amiket ő igazságoknak 

ismer el, akkor fokról fokra ébred a szellemi én öntudata, vagy-

is egyénesül a lélek azok szerint az igazságok szerint, amelye-

ket betöltött, és amelyek a lélekben megnyugvást tudtak terem-

teni; és abban a mértékben tisztulnak, világosodnak azok a fo-

galmak, amelyek őt a fájdalmakkal, csalódásokkal és szenve-

désekkel teljes chaoszból kivezetik.  Ez az az idő az ember fej-

lődésében, amikor ugyan még telve van hibákkal, rosszra való 

hajlandóságokkal és hamissággal, de már a lelke annyira ki van 

finomodva, hogy az Istentől jövő rendeleteket, az Istentől jövő 

igazságokat önmagában visszatükrözni látja, vagyis helyet ad 

nekik, megérti azokat. Mert hogyha meg nem értené, akkor 

elfogadni sem tudná. Ilyenkor, amikor az emberek már eddig 

eljutottak, bármilyen alacsony fajban, nemzetben, vagy formá-

ban éljenek is, bizonyos igazságok szerint rendeződnek be az 

életek; s hogyha ezeknek az igazságoknak engednek, akkor a 

természettörvény öntudatlan rendelkezései fölé kerülnek, és 

egyéni életet kezdenek élni. Ekkor találják magukat szemben a 

természettörvény igazságaival. Mert hiszen nincs az az isteni 

rendelkezés, nincs az a tiszta igazság, amit az ember az ő téves 

gondolatával és helytelen felfogásával meg ne másítana, át ne 

formálna. Itt a lelki világban ismét újabb csalódások, újabb 

ütközések várnak mindkét félre. Mert amit odáig a ter-

mészettörvény kifejlesztett: a szabad párválasztás, a szabad 

élet, azt az emberi törvények egyszerűen hatálytalanná teszik, 

és emberi okoskodással kigondolt formákhoz kötik a házassá-

got, az anyagi élet lehetőségeit összekeverik azokkal az igazsá-

gokkal, amelyekről azt hiszik, hogy ismerik, és a magukéivá 

tették azokat. 

 Itt ismét nagy ellentmondások állnak elő a fejlődés vo-

nalán. Amikor megismerték, hogy az érzékiség bűn, olyan ren-



 56 

delkezések következnek, amelyek sem érzelmileg, sem érzéki-

leg éppen nem kedveznek a lelki érzések fejlődésének: nem 

összevaló embereket zárnak össze és azt mondják, hogy ez: 

erény. Ezekből a tévelygésekből ki kell nőnie az emberiségnek. 

Rengeteget kell szenvedni, ameddig az ember felismeri önma-

gában a törvénytelenséget, azt a helytelen célt, amelyet mind-

untalan igyekszik követni, amikor a saját esze után indul el a 

boldogságát keresni. Ezeken a nehéz és fájdalmas állomáso-

kon keresztül mindig a nő ütközik, a nő szenved, mert az 

erőszak, a munka, az áldozat mindannyiszor az elnyomot-

tak életén húzódik végig. És a nő az ő megérzésével, az ő 

szeretetével mégis mindannyiszor felülemelkedik ezeken, és 

feljebb emeli azokat is, akik az ő szívéhez hozzánőttek: a 

gyermekeit, férjét, apját, testvéreit. És valahányszor újból 

megjelenik, mindannyiszor új alakban, új gondolatokkal és 

érzésekkel vonja magára a figyelmet. Mert a természet őrajta 

keresztül újul meg, önmagát szüli újjá azokkal a tapasztalatok-

kal és behatásokkal, amelyeket előbbi életében szerzett. Ezt 

pedig a férfi megérzi, és minden emberöltő után nagyobb és 

igazabb vággyal közeledik a nő felé. Mindig nagyobb megbe-

csüléssel és elismeréssel áldoz neki egészen addig, ameddig 

fent, a teljes egymásra ismerés fokozatán felismeri benne 

nemcsak az ő lelkének, az ő életének járulékát, hanem fel-

ismeri eddigi fejlődésének vezetőjét. Akkor tökéletes harmó-

niában, tökéletes lelki szeretetben olvad össze a két fél, s akkor 

tölti be mindegyik azt a hivatást, amire őt az Isten a semmiből 

előhívta. 

 A nő azután is a megérző, a megsejtő és irányító fél 

marad, a férfi pedig a megérzett, a megsejtett igazat és jót 

megvalósító erő és hatalom. Ő a teremtő, az alkotó, a megvaló-

sító, a nő pedig az őrajta keresztülhangzó szellemi szó, szellemi 

vágy, a fejlődést vezető és irányító erő marad. A férfi mindig 

abban a hitében téved, hogy minden erő őbenne összpontosul, 

mivel az erőnek nagyobb részét bírja. De elfelejti, hogy csak a 



 57 

kifelé ható erőnek! Pedig hiába a férfierő, hiába az akarat min-

den megfeszítése: minden céltalanná válik, mert hiszen éppen 

az okozta a bukást és az eltévelyedést, hogy az Istennel szem-

ben is hatni és cselekedni akart a szerint a tévedés szerint, ame-

lyet elfogadott, amit valónak hitt. Így önmagától emelkedni 

sem képes, mert hiszen egyetlen fűszálat sem teremthet a 

leesett szellem, az életnek egyetlen formáját sem változtat-

hatja meg addig, ameddig el nem fogadja az isteni jót és 

igazat. Éppen ez az a titok, amelybe olyan nehéz az emberi 

léleknek behatolnia. Hanem amikor elfogadja a férfi is, meg a 

nő is az Istentől jövő kegyelmet, amikor elfogadja az életében a 

vezetést, amikor engedelmessé válik azzal a törvénnyel szem-

ben, amelyet az Isten ad kiengesztelésül az ő életébe, amikor 

elfogadja azt az igazságot, amit bár nem ismer, mert belehatol-

ni nem képes, de mégis engedelmesen meghajtja magát az előtt 

az igazság előtt, amellyel Isten nyúl le az emberért: ez az enge-

delmessége emeli őt. Mert ettől kezdve átadja a hatóerőit, 

amelyeket a természettörvény tart lefogva, az Isten kezébe, 

hogy Ő cselekedje vele és rajta azt, amit kegyelme által cse-

lekedni jónak lát. 

 Amikor már ez az isteni akarat a férfinak és az egész 

emberiségnek a lelkén keresztül minden ellenétes erőt, minden 

ellentétes gondolatot, akaratot, vágyat lefogott és megsemmisí-

tett, úgy, hogy már nincs más akarata és vágya, mint csak az, 

amit az Isten akar: akkor megszabadult a földi rabságtól, meg-

szabadult a kényszerhelyzetből és a természettörvénynek ural-

mától. — Mert amilyen mértékben átadja Isten kezébe önma-

gát, abban a mértékben nyer uralmat a természettörvény felett: 

de nem ő, hanem az az isteni akarat, amely őt felemelte. S ha 

az embernek, mint különálló, mint az Isten törvényével szem-

behelyezkedő akaratnak, gondolatnak, érzésnek és törekvésnek 

a létlehetősége megszűnt, és az egyéniség egészen beleolvad az 

isteni jóba és igazba: akkor nyeri el az ő felszabadulását, s ab-

ban a mértékben vonzatik vissza a törvényes életbe, és abban a 



 58 

mértékben nyer hatalmat a természeti erők felett, amilyen 

mértékben az ember magát az Isten hatalmának aláren-

delte. Ez csak az ember előtt látszik felette nagy titoknak, aki 

benne él az ütközések és változások világában, s nem tudja, mi 

miért van, miért kell annyit szenvednie, meddig igaztalan és 

szembehelyezi magát a maga alkotta igazságok révén az Isten 

által teremtett lehetőségekkel és cselekedetekkel. 

 Ezért mondja az Úr: „Akik az Istent szeretik, azoknak 

minden javukra szolgál”. Akik az Istenhez minden ütközés 

dacára hűek maradnak, és ha nem is értik, de a hitükkel igaznak 

ismerik el az Isten rendelkezéseit: azok nyerik el az élet koro-

náját. Mert ez a hit, ez az Isten iránt való bizalom — mely Is-

ten rendelkezéseit minden körülmények között jónak látja, ha 

összetöri is az ember lelkét, ha összetöri is minden akaratát és 

vágyát — szüli azt az engedelmességet, amelynek birtokában a 

legjobban jár az ember lelke. De ebbe a léleknek bele kell ma-

gát élnie és minden részecskéjében, minden redőjében úrrá kell 

lennie ennek a gondolatnak, ennek a hitnek, ennek a bizalom-

nak. 

* 

Befejezésül még ennyit: az anyát tiszteljétek és óvjátok. Az 

a nagy és szent titok, amely az ő lelkén megy keresztül, Is-

tenhez vezérli az ember lelkét az által a szeretet által, amely 

életet ad egy ismeretlennek. S önmagát feláldozva ápolja, 

neveli, és az ő lelkéből ad neki érzést, világosságot, melegsé-

get, elfogadó erőket, hogy amikor felnő és kifejlődik az értel-

me, ez az anyai szeretet tegye hajlékonnyá annak az érzésnek 

befogadására, amely világosságot hint az értelem útjára. Hogy 

ne csak a száraz számokon, a száraz eseményeken és igazságo-

kon szerezzen magának tapasztalást, de a szeretet magyarázza 

meg mindennek jelentőségét. És kétszeresen, sőt sokszorosan 

becsüljétek azokat az anyákat, akik Isten felé tekintve adnak 

életet az ő gyermekeiknek, akik Isten előtt leborulva kérnek az 

ő gyermekük lelkére szellemi javakat, akik Istenhez emelik fel 



 59 

a kezüket, hogy az Isten kegyelme vezesse őket abba a világba, 

ahonnan lehozhassák azokat a szellemi javakat a rájuk bízott 

gyermekek lelkébe is. Ez az érzés minden női lélekben benne él 

kisebb-nagyobb mértékben, akár szült gyermeket, akár nem. 

 

4. Törvényes és törvénytelen házasság, törvényes 

és törvénytelen gyermekek. (**) 
A házasság benső és külső kellékei. — Minden ember testvére egymásnak, 

akárhogyan született is meg. — Mért ragadják meg a szellemek a törvényte-

len testöltés lehetőségét is? — A gazdagság és szegénység viszonya egy-

máshoz. — A testöltés okszerű rendezése. 

 A házasság a maga külső formájában senkit és sem-

mit sem tehet szentté, hanem ha az a maga lényegében, a 

maga igazságában materializálódik a földi életben, akkor 

igenis felemeli a lelkeket és megtisztíthatja őket, de semmi-

képpen nem a külső forma által, hanem annak benső tart-

alma által. A házasságnak legfontosabb tartalma a szeretet, az-

az az a lelki és testi vonzalmon felépülő összeköttetés, amely 

az egész életre szóló hűséget követeli meg az embertől. Ez a 

kellék maga után vonja a házasság többi kellékeit is; mert hi-

szen hogyha a házasfelek szeretik egymást, és igazán igyekez-

nek, hogy egymásnak szeretet-igényeit lélekben és testben ki-

elégítsék, ez mint következményt máris feltételezi a hűséget. 

Tehát ha a fő lényeg: a szeretet hiányzik, akkor bármily néven 

nevezendő külső körülmények hozzák is létre a két fél egyesü-

lését, az csak külső forma, sőt sokszor csak korlát, csak bilincs, 

amely alól mind a két fél szabadulni szeretne. És mivelhogy az 

ilyen korlát kényszerhelyzetbe hozza a lelkeket és testeket, 

ahelyett, hogy valami jót hozna létre, inkább bűnbe taszító esz-

közül szolgál, amit a sátán bőségesen fel is használ a saját cél-

jai érdekében. 

 Ennélfogva nem mondható, hogy az ilyen kényszer-

házasságból született gyermek törvényesebb szellem, mint az, 

aki a forma szerint nem törvényesített házasságból született. 



 60 

Különben is, kik a törvényes szellemek? Mindenesetre törvé-

nyes szellemek azok, akik a törvényben élnek és mozognak, 

s bár hibákkal és fogyatkozásokkal vannak megterhelve, de 

mindenben és mindenkor a törvény parancsai alá kívánják 

helyezni a maguk akaratát. Az ilyen szellemek természetesen 

a törvény külső formáit is mindenkor igyekeznek megtartani, 

ennélfogva a házasságban is magukra veszik a külső formát, 

mégha az a házasság lényeg szerint nem felel is meg egészen 

az ő vágyaiknak és igényeiknek. De mindenesetre törvényesítik 

azt, hogy eleget tegyenek a törvény formáinak is. Az ilyen tör-

vényesítés azonban természetesen óriási lelki erőbe kerül, s 

vagy az egyik, vagy a másik részről úgyszólván áldozatszámba 

megy, ha nincs meg a házasságuk benső lényege: a szeretet. 

Ilyenformán, mivelhogy a külső formának elég van téve, az 

ilyen házasság az emberek előtt törvényes, és az ezekből szüle-

tett gyermekeket is törvényes gyermekeknek ismeri el a világ. 

Azonban ki tudja azt, hogy ebben a törvényes keretben is mi-

lyen szellemek és miért születnek meg? Hiszen ebbe a keretbe 

is beledobatnak a törvényt kikerülni akaró szellemek! 

 Ezzel szemben az olyan kapcsolatból, amelyet a világ 

nem ismer el törvényesnek, de benne a házasság lényege: a 

szeretet megvan, szintén ölthetnek testet törvényes szellemek. 

Így tekintve, tulajdonképpen három esete lehetséges a törvé-

nyes kapcsolatnak: 1. amelyben a benső a külsővel megegye-

zik, azaz a kölcsönös szeretet is megvan és a külső formának is 

elég van téve, 2. amelyben megvan a benső lényeg, de a külső 

forma hiányzik, és 3. amelyben csak a külső forma van meg s 

az egyik fél áldozatából áll fenn a házasság kapcsolata. Tör-

vénytelen kapcsolat pedig az, amelyben semmiféle szeretet 

nincsen sem az egyik, sem a másik részről, és csak az érzéki 

hajlamnak, az eldurvult, megvastagodott érzéki kényszer-

nek engedve jő létre egyesülés a két fél között; sőt még ez is 

talán csak az egyik részről van meg, de azután tovább nem 

ismerik egymást. Az ilyen érintkezésből született gyermekek 



 61 

legnagyobbrészt — de itt sem szabad általánosítani! — olyan 

szellemek, akik szintén valami nagy bűnt követtek el a házas-

ság törvénye ellen, s ez okból nem tudnak hozzájutni, hogy tör-

vényes keretek és formák közt szülessenek meg. Azért ebben a 

forma- és lényegnélküli egyesülésben juthatnak csak testhez, 

hogy ennek az állapotnak mindennemű hátrányait és az ennek 

következményeiként járó szenvedéseket alkalmuk legyen érezni. 

De azért ez sem jelenti azt, hogy az a szellem, aki így ölt testet, 

más tekintetben, a lelkének más oldalán ne lehetne fejlettebb, 

mint azok, akik törvényes formák és keretek közt születnek 

meg. Mert nagyon sokszor a meggondolatlan ítélkezés által 

nagy hibákat és mulasztásokat követnek el az emberek, és ezért 

ezen az úton kell az ő hibáikért, az ő szeretetlen ítélkezésükért 

szenvedniük, hogy megismerjék azt, hogy mindenkinek, aki 

csak élettel ajándékoztatott meg ezen a fizikai síkon, megvan a 

maga helye és kötelezettsége ebben a világban, s mindnyájan 

egyforma lelkek és egymásnak testvérei, bármilyen úton ruház-

tattak is fel az élettel a földön. 

 Mert nem ad az Isten egyiknek áldást, hogy ugyanazt az 

áldást a másiknak átokká fordítsa. Ha átokká fordul az áldás, az 

csak az emberek tökéletlensége, hibája és bűnössége következ-

tében történhetik meg. Azonban akiknek ilyenféle megpróbál-

tatás nem jár ki, vagyis akiket akár a gőgjükben, akár a meg-

gondolatlan ítélkezésben nem kell próbára tenni, azokra nézve 

nem szükséges, hogy a külső formát nélkülöző állapotban kell-

jen testet ölteniük. Mindenesetre érzelmileg fejlettebb szelle-

mek, akiknek ebből a tekintetből nincsen szükségük megpró-

báltatásra, a törvényes keretek közt helyezkednek el, sőt mi 

több, még olyan családba, vagyis olyan emberek közé juthat-

nak, akik nekik megfelelő érzésvilággal bírnak. A szeretetben 

bizonyos harmóniában vannak egymással, s akik szeretnének 

és akarnának javulni. Ilyenekhez vezeti őket őrszellemük, és itt 

ölthetnek testet, hogy magukat ezekben a meglévő érzelmi 

formákban képezhessék tovább. Ezzel szemben vannak esetek 



 62 

— mint amilyenről fentebb szólottam — amikor éppen csak az 

állati ösztönre építkezhetik valamely szellem és éppen csak az 

állati ösztönnek a megnyilatkozása az a vonzóerő, amely az 

életet rezgésbe hozza. Ilyen esetben nagyon sokszor az a tör-

vénytelen szféra nyílik meg, amelyben élő szellemeknek még 

törvény- és sor szerint nem volna itt az idejük, hogy testet ölt-

hessenek. 

 Tehát nem maga a szellem a törvénytelen. Hiszen, 

amint már egy régebbi tanításomban is mondottam, a földi 

szféra határán, az asztrál síkon, mint egy szűrőn ott vára-

koznak a szellemek egész tömegei, — mégpedig minél ki-

sebb értelműek, annál nagyobb vággyal telítve — hogy a 

fizikai síkra juthassanak, mert az ő állapotukhoz képest a 

fizikai síkon való megjelenés valóságos boldogságot, megelé-

gedést és az életnek messzebb való kiterjeszkedését jelenti. De 

ezekre sem mondhatnám, hogy törvénytelen szellemek, mert 

ilyen éles határvonalat vonni nem szabad és nem lehet. Mert 

hol lehetne megvonni a határt, hogy kik azok a szellemek, akik 

egészen a törvényben dolgoznak, kik azok, akik csak kevésbé, 

és kik azok, akik egészen ellentétesek? Hiszen ha a földre csak 

törvényes szellemek kerülhetnének le, akkor a földön csupán jó 

emberek élhetnének! Tehát maradjunk csak annál, hogy olyan 

szellemek nyomulnak át erőszakosan ezen a szűrőn és kapcso-

lódnak az emberekhez, akiknek az idejük még nem érkezett el, 

vagyis akik még nem érettek egészen a testöltésre. Ezek nem is 

tehetnek egyebet, miután még nincs itt az alkalom, hogy törvé-

nyes keretek közt, törvényes formákhoz kapcsolódva, törvé-

nyes életet kezdhessenek. Tehát amilyen módot találnak, még 

ha az ilyen törvénytelen alkalom is, azt ragadják meg. Ezt pe-

dig azért teszik, mert a várakozási idejükben igen sokat szen-

vednek és izgulnak, mivel törvénytelenségük és bűnösségük 

folytán olyan elviselhetetlen atmoszférában élnek, hogy szinte 

menekülésszámba megy annak a lehetőségnek megnyílása, 

hogy legalább így ölthessenek testet. 



 63 

 Ez azonban, ismétlem, még nem jelenti azt, hogy ezek 

mint szellemek és mint emberek törvénytelenebbek azoknál, 

akik a törvényes keretek közt már megértek a testöltésre. Mert 

hiszen ez utóbbiak közt is vannak bűnösök, és amazok közt is 

vannak nem egyszer olyanok, akik nem is nevezhetők alantas 

fokozatúaknak, de bizonyos hibákból, tévedésekből eredő bű-

nök elkövetése után olyan helyzetbe kerültek, amelyet nagyon 

szeretnének sietve és minden áron rendbe hozni, s azért vá-

lasztják ezt a módot és alkalmat. És csak azért kerülnek ilyen 

testöltésbe, mert adott helyzetüket igen nyomasztónak találják, 

és szabadulni kívánnak abból, amit maguknak megteremtettek. 

* 

Hiszen tulajdonképpen a szegénység meg a gazdagság sem 

törvényes állapot a földön, és nem mindig érdem szerint kapja 

a szellem a gazdagságot és nem mindig büntetésből a szegény-

séget. De mivel a szellemek maguk szerezték a nyomorúságot 

maguknak, ennélfogva aki egyik életében nagy vagyont gyűj-

tött és azzal jót nem cselekedett és senkinek lelki előhaladását 

elő nem mozdította, annak meg kell ízlelnie a gazdagságnak az 

árnyékát is, amelyet már akkor magára vett, amikor a gazdag-

ságot összegyűjtötte magának. Mert a gazdagság és a szegény-

ség összetartozik: aki elvette a gazdagságot, elveszi a szegény-

séget is, sőt a nyomorúságot is, mert ez amahhoz hozzájár. Az 

Isten által adott munkálkodó élet a szegénységben is nagy ér-

ték, hacsak a mindennapi kenyér, a ruházkodás, és az, ami az 

ember lelki fejlődésére okvetlenül és elkerülhetetlenül szüksé-

ges, megvan. Ezt pedig az Isten megadja vagy az egészség ál-

tal, vagy az illető szellem elhelyezkedése által, ha annak vágyai 

nincsenek, és nem kíván magának sem gazdagságot, sem sze-

génységet, hanem úgy érez és él, mint ahogyan a szentírásban 

van megírva az Istenben élő lélek kérése: „Se gazdagságot, se 

szegénységet ne adj nekem, hanem táplálj engem hozzám illő 

eledellel. Ezért is nem lehet azt mondani azokra, akik szegé-

nyek, hogy az nekik mindig kijár, mert sokszor a lélek a maga 



 64 

szerénységét és kis-igényűségét kívánja azzal kifejezni. Ellen-

ben a gazdagságban való születés lehet a szellem saját vágyá-

nak az eredménye is; nem mintha ő maga keresné ki a meg-

felelő szülőket, hanem mert az ő lelki vágyai a szférákban ha-

sonló szellemekhez kapcsolódnak, olyanokhoz, akik szintén a 

gazdagságra vágyakoztak. Aki azonban a gazdagságra vágya-

kozik, az még nem tudja, hogy a gazdagságnak micsoda hátrá-

nyai vannak, mert hiszen a szegénység és nyomorúság a gaz-

dagságot, mint árnyék, nyomon kíséri. 

 Így mindazok a körülmények, hogy ki hogyan ölt testet, 

a rokonszenv és hasonlóság törvényei szerint nyernek elinté-

zést, de nem a rideg formák szerint, mint azt az emberek gon-

dolják. Mindenkinek végig kell járnia az ő lelki vágyainak és 

törekvéseinek azokat az állomásait, amelyekre őt vágyai veze-

tik, hogy tapasztalatokat gyűjtsön magának. Nem büntetésképp 

történnek ezek a dolgok, mint ahogy azt sokan képzelik, hogy 

egy durva kéz belöki ide vagy oda a szellemet a szenvedések 

helyére, — nem; a szellemek az ő lelki törekvéseik és vágya-

ik szerint úgyszólván vakon önmaguk mennek bele azokba 

az állapotokba, amelyekből tanulniuk kell. Nem kell tehát 

azt gondolni, mintha a szellemek szabadon cselekedhetnének 

akármit, mintha p. o. lehetséges lenne az, hogy egyes szelle-

mek, akik gazdagságra vágyódtak, végigéltek egy életet min-

den jóban és örömben és kiélvezték a gazdagság örömeit, s 

akkor, ha meggyőződtek arról, hogy ennek az állapotnak nin-

csenek kívánatos oldalai, egyszerűen elmenekülnek a követ-

kezmények elől! Nem. A gazdagsággal szükségképpen velejáró 

szegénységet is meg kell ízlelniük, valamint a hatalommal 

szükségképpen együtt járó megaláztatást, mert mindezek nél-

kül nem szabadulhatnának el a saját atmoszférájukból. A testöl-

tésnek csak ezek a törvényei vannak. 

 Mindenesetre érzelmileg fejlettebb szellemek a von-

zódás szerint szintén érzelmileg haladottabb szellemekhez kap-

csolódnak; ebből a célból vezeti őket a Gondviselés, illetőleg a 



 65 

testöltés törvényét intéző szellemek egymáshoz, hogy pótol-

hassák azokat a hiányokat, amelyeket fejlődésük érdekében 

még ki kell tölteniük. De az eseteknek nagy részében mindig a 

vonzódás és a lelki hasonlóság adja meg a kapcsolatot. Vannak 

azonban eltérő esetek is, amikor sokkal alacsonyabb szellemek 

fejlettebb szellemek közé helyeztetnek, hogy ott fejlődhesse-

nek, vagy fejlettebb szellem elmaradottabbak közé, hogy ezek 

tőle tanuljanak; de sohasem ok és cél nélkül kerülnek össze így 

a különböző szellemek. Tehát nem a karma, a bosszúállás, a 

„szemet-szemért” rideg elvét követi a testöltés törvénye, 

hogy büntessen, hanem mindig az a cél, hogy a szellemet 

előre vigye, hogy tanítsa, oktassa, és tapasztalatokkal gaz-

dagítsa.  

 

5. A szeplőtlen fogantatás misztériuma - Mária. 
(**) 

Az Istentől kiválasztottak a testben is szellemek maradtak. — Dávid király a 

Szabadító ősatyja. — Dávid leszármazottai a Szabadítót váró, kiválasztott, 

tiszta fluid; Mária ennek a virága. — Az utódok iránt való kötelesség. — A 

házasság szellemi rendeltetése. — Mária az emberiség vágyálmának meg-

valósulása. — A szeplőtlen fogantatás. — Minden szolgáló léleknek Mária 

erényeibe kell felöltöznie. — Mária mennyei öröme és határtalan szomorú-

sága. — Mária az emberiség pártfogója. 

 Az ótestamentumnak azok az alakjai, akiknek az életén 

Isten gondolata és akarata végighúzódott, mind kiválasztott 

szellemek voltak. Nemcsak a férfi-szellemeken, de a női szel-

lemeken is felcsillan ez a kiválasztottság. Ezeknek az életén is 

végighúzódik az Istennek az a ragyogó sugara, amely széthinti 

a fényt a hitben és az Isten felé való vágyódásban szegény kor-

szakokon is. Ez a sugár, az Istentől való kiválasztottságnak ez a 

sugara, mindig céloz valamit az abban a korszakban élő embe-

rek szívében is és annak a korszaknak a fluidjában is, amelyben 

ezek a kiválasztottak élnek, hogy azok a fluidok mintegy elő-

készítőjévé, bölcsőjévé váljanak az elkövetkezendőknek, amik 

elejétől fogva meg voltak ígérve ezeken a kiválasztottakon ke-



 66 

resztül. Ezek a kiválasztottak kevés kivétellel valamennyien 

bizonyos fokú médiumi képességgel voltak felruházva, — 

hogy a ti nyelveteken szóljak, — amit a mi nyelvünkön úgy 

fejeznék ki, hogy ezek testben élő szellemek voltak, olyan em-

berek, akiknek szelleme, habár a földi testben élt is, ideig-óráig 

át tudta törni a testi burkot és élni tudta a maga szellemi életét.  

 Ezekkel az áttörő sugarakkal veszi fel az ilyen kiválasz-

tott szellem a szellemvilágból azokat a jövendöléseket, megér-

zéseket és megsejtéseket, amelyek az igazságot tartalmazzák, 

de amelyek még a földi világban, a közönséges emberi életben 

nem érzékelhetők. Az ilyen előreküldött sugarak, amelyek fe-

lülről jönnek, hogy egy bizonyos korban elvégezzék a maguk 

munkáját, a szellemvilágban természetesen már érezhetők. És 

azok a szellemek, akiket ezek a sugarak útjukban átvilágítanak, 

mindmegannyi munkásaivá válnak annak az elkövetkezendő 

kornak, amelyet ezáltal előkészítenek, hogy amikor az eljön, az 

ő örömük teljes legyen. Mert hiszen a szellemvilág azoknak a 

megsejtett, de érzékelhetetlen dolgoknak a világa, amelyeknek 

be kell következniük, vagy amelyek már bekövetkeztek, de — 

sajnos — nem hozták meg azt az eredményt, amelyet meg kel-

lett volna hozniuk. Itt megint újra kiemelem, hogy a földi világ, 

a földi élet az, amelyen keresztül valósággá válhat, valósággá 

rögzítődhet az igazság, amely a földet körülvevő szférákban 

mint képlet jelenik meg. Szükséges, hogy az ilyen igazság a 

földi világban materializálódjék, hogy a földi szférákban is 

maradandó réteget és bizonyosságot szerezzen az ott élők szá-

mára. 

 Így szükséges volt az Úrnak eljövetele, szükséges volt a 

megváltás ígéretének beteljesülése, hogy csakugyan valósággá 

váljék az, amit az Isten megígért, amit az Isten a bukott szelle-

mek számára elhatározott. Hogy az Isten nem hagyja el azokat, 

akiket kiűzött a paradicsomból, hanem mindvégig velük van, és 

velük marad, és mikor elkövetkezik annak az ideje, akkor el-

küldi a Szabadítót, aki őket visszahozza, aki őket újjáteremtse. 



 67 

Ennek a Szabadítónak pedig szüksége van olyan szellemekre, 

akik Őt megértik, akiken keresztül Ő ismét szólhat hozzájuk, 

hogy általuk Őt elfogadhassák. Hogy ez az isteni akarat betel-

jesedhessék, arról gondoskodott az isteni Gondviselés, amely 

minden körülmények közt a legpontosabban végzi a maga 

munkáját úgy a legragyogóbb, mint a legelhagyatottabb vilá-

gokon. Tehát — amint mondom — ezek a kiválasztottak azok, 

úgy férfi, mint női szellemek, akiken keresztül az isteni Gond-

viselés előkészíti a lelkekben a talajt, és ébren tartja a vágyako-

zást, a várakozást, a hitet és a szeretetet, és akiken keresztül 

kifejlesztődik az a bizonyos, az ember által a legnehezebben 

megértett érzés és még nehezebben valósággá váló cselekedet, 

amely az engedelmességben nyer kifejezést. 

 Dávid az a kiemelkedő szellem, akiben ez az enge-

delmesség az ő koráig kifejlődött, s vele egyúttal egy korszak 

záródik le. Dávid király az ő egyszerűségével, őszinteségével, 

Isten iránt való nagy, rajongó szeretetével mintegy felszínre 

hozza, kitermeli magából ezt az engedelmességet. Bár ő is az 

emberek hibáival, gyarlóságaival terhelt ember, mert hiszen a 

kor szelleme, a kor felfogása, az igazságnak abban a korban 

való ragyogása őt is csak abban a formában tudja megvilágíta-

ni, amely formában az emberi lélek által felfoghatóan megje-

lenni képes. Dávid az ő Isten iránt való nagy rajongásával 

költővé, látnokká, az elkövetkezendő idők médiumává vá-

lik, amely elkövetkezendő időknek ő a határvonalát képezi. 

Az ő lelke felemelkedik a földi szférák legmagasabbikába, s 

ott, e legmagasabb világban végigéli, végiglátja azokat az ese-

ményeket, amelyeknek le kell játszódniuk, mert a föld fokoza-

ta, a föld igazságának burkoltsága csak így engedi a mennyei 

igazságot megvalósulni. Lelke elmerül ezekben az érzésekben, 

ezekben a megsejtésekben, és boldognak mondja magát, hogy 

ő az Úrért, Izrael Uráért élt, aki csodálatos módon kiválasztja 

az ő népét a többi testi ember közül. És megajándékozza ra-

gyogó hittel és azzal a bizonyossággal, hogy velük van, és ve-



 68 

lük marad az a láthatatlan Isten, aki más Isteneknél hatalma-

sabb, aki az emberek szívét, lelkét kormányozza, és aki a látha-

tatlan világban hatalmas erők felett rendelkezik, mert minden 

szellem és erő az övé. Dávid király családjából, az ő leszárma-

zásából kell születnie az Eljövendőnek. Dávid király hitéből, 

egyszerűségéből, Isten iránt való engedelmességéből kell ki-

emelkednie annak az elfogadó-fluidnak, amely képes an--

nyira felemelkedni, hogy az Egek összeérhessenek vele, és 

megtörténhessék az a nagy, az a szent csoda, hogy Isten Fia 

leszállhasson a földre. Dávid, mint családalapító, az ő földi 

fluidjaiban (éteri test), az ő földi testében vérről vérre, nemze-

dékről nemzedékre szerez valamit, ami kívánatos, és veszít el 

valamit, ami nem kívánatos; ez a fluid egy-egy pillanatra, egy-

egy nemzedéken keresztül elsötétül, de csak azért, hogy a kö-

vetkező áramlatban még nagyobb erővel ragyogjon, és dicső-

séggel álljon helyt és terjeszkedhessek tovább. 

* 

Az elfogult emberi elme nem találja meg ebben a kijelentésben 

az isteni gondolatot, az Isten ígéretét, mert látja, hogy a bűn, a 

tévelygés, az igaztól való eltérés nemzedékről nemzedékre 

mind nagyobb és nagyobb tért hódít a külvilágban. Az ember 

az ő előítéleteivel túlságosan nagy véleményt alkot magáról, s 

mindig nagyobbat, mint amennyire ő tulajdonképpen képes. 

Ezért volt szükséges nemcsak abban a korban, hanem éppúgy a 

mai korban is, hogy az isteni igazság lépésről lépésre megaláz-

za az emberi felfuvalkodottságot, és időről időre bele engedje 

esni a maga alkotta félreértések vermébe, hogy ott értse meg a 

nagyot akaró gőgös lélek, hogy magától nem juthat semmire 

sem. 

 Nemcsak akkor volt ez szükséges, hanem most, a felvi-

lágosodottság e korszakában is szükséges, hogy az emberek 

beleessenek a saját gyarlóságaik, hibáik, bűneik vermébe. Hi-

szen a mai ember, aki egy kicsit az igazságot megismerte és 

egy kevés erényre szert tett, fitymálva dobja félre Dávid 



 69 

életét; fitymálva dobja félre az ószövetség idejében történt 

dolgok emlékeit, mert nem azzal az alázatos szemmel nézi 

azokat, amellyel néznie kellene. Az alázatos szemmel néző 

ember mindenütt meglátja az emberi gyarlóságnak, a bűnnek 

hatalmát, a tévelygésnek elsötétítő, homályos felhőit, amelyek 

ráfekszenek az emberi lelkek életére úgy, hogy azokból sem 

abban az időben nem voltak képesek kiemelkedni a nagyot 

akaró lelkek, sem ma nem képesek az Isten segítsége nélkül. 

Csak így ismeri meg a gyarló emberi lélek, hogy az Isten min-

den mindenben. 

* 

Tehát Dávid király családja időközben elszegényedett. Az em-

beri lelkekben fészkelő hatalom után való vágyakozás nagy, 

véres csatákat vív, hatalmas tévedéseket hozva felszínre a lel-

kekből. És így a külső hatalmasság, amit az emberek keresnek, 

a vérségi, a testi dicsőség, a fennhéjázásra való lehetőség 

nyomról nyomra törlődik le Dávid fennmaradottainak külső 

világáról. Hogy mellette az Isten iránt való engedelmesség, a 

hit, a várakozás, a Dávid lelkén keresztülvonuló megérzés, 

megsejtés megvalósulhasson a földi világban. Dávid le-

származottai, akikben nem lankadt el a várakozás és bizakodás 

az Isten ígéretével szemben, amellyel egészen bizonyosra vet-

ték, hogy mindazoknak meg kell történniük, amiket Isten az ő 

népének ígért. Nem a test szerint való Izraelnek, hanem a lélek 

szerint valónak, a benne bízó, az Őt segítségül hívó és a benne 

hívő lelkeknek, akik nem szűnnek a hitnek lámpásával ébren 

virrasztani és azt imádságaikkal táplálni, hogy ki ne fogyjon 

belőle a hitnek olaja. Ezek mint világító, fénylő csillagok vir-

rasztanak az éjszakában, a testiségükben, bűneikben alásüllyedt 

lelkek között. Mária ennek a fluidnak kitermelt virága, a 

legtisztább, a legragyogóbb, a legéletelevenebb szelleme, 

akire ráhull az égi harmat, és benne megvalósul az addig 

lemúlt korszakok álma. Az ő lelke, mint tiszta fehér liliom, 

egyedül Istennek van szentelve, minden külsőségtől, minden 



 70 

emberitől, minden hiábavalóságtól mentesen. Mária kinő az 

átlagból, és egyedül Istennek akar élni, egyedül neki akar szol-

gálni. Ő nem akar az emberek szokásai szerint férjhez menni. 

Árván maradt leány, akinek egyedül, magára hagyottan kellene 

az életet végigjárnia, és ő magát lélekben a templomnak szen-

teli. Ámde az Úr másként határozott. Ő is ember volt. Az ő 

lelkében is megjelent a jövő árnyéka, de bízott az Istenben, 

akivel az ő lelke telve volt, aki betöltötte az ő egész gondolat- 

és érzésvilágát, s akiről tudta, hogy nem fogja őt elhagyni. 

 Ha Mária nem az alázatosságnak, nem az Úrban 

való bizakodásnak tökéletességre emelkedett típusa lett 

volna, nem lehetett volna Istennek ezt a tervét keresztül-

vinnie. Ő az ő lelkében erre készült, az ő szívében ez volt 

előre elrendezve, ez volt a törvénye, az ő hivatása a földi 

élettel, hogy az Isten egyszülött Fiát Ő hozza a világra, an-

nak a teste az ő testéből való test legyen, és annak a lelke az 

ő lelkéből való imádságos lélek. Hogy úgy mondjam, az ő 

éterikus testének a másolata öltöztette fluidba Isten egyszülött 

Fiát. 

* 

Törvény, hogy az embernek az ő maradékai, az utána követke-

zők számára szebb, jobb, igazabb és tökéletesebb éterikus testet 

kell adnia, mint amilyenben ő maga kezdte az életét. A haladott 

lélek megérti ezt — és amint már másutt is magyaráztam nek-

tek — az ilyen ember a házasságba tiszta lelki érzéseket és tisz-

ta testi fluidokat visz bele. Az embernek kötelessége a testére 

is, meg a lelki érzéseire, is vigyázni. Az apának és az anyának 

kötelessége a gyermekeit jól nevelni, hogy azok jobbak, iga-

zabbak, tökéletesebbek legyenek nála, mert egy fokkal mindig 

finomabb, jobb és gyengédebb fluidnak kell annak lennie, ami-

be az utána következő nemzedék öltözködik. Ezért szükséges, 

hogy akik házasságban élnek, lélekben szeressék egymást, s a 

házasság intézményével a legszebb, a legtisztább érzéseket, 

úgyszólván az egymás iránt való rajongó szerelmüket szente-



 71 

sítsék. Az ilyen nagy és tiszta szeretet, amely telve van nemes 

és igaz törekvésekkel és az Istenbe vetett hittel, még akkor is 

megszenteltetik, hogyha az a külső forma által nincsen szente-

sítve. 

 De mivel az ember gyarló és bűnre hajlandó, a Sátán 

pedig ott ólálkodik körülötte, azért még akik ilyen tiszta, ma-

gasztos és nemes törekvésekkel és szent szerelemmel vannak is 

egymás iránt eltelve, jobb, ha a külső formát is elfogadják. És 

alávetik magukat az emberi törvénynek, még ha ez a külső 

forma szegényes és kicsinyes is, mert ezáltal ők szentesítik meg 

ezt a szegényes formát, és példát mutatnak az emberek előtt. 

Azért nevezem ezt külső formának, mert az átlagemberek előtt, 

az alacsony rendűek előtt ez a külső forma a lényeges. A belsőt 

elhanyagolják és így jön létre az, hogy külső forma szerint tör-

vényes ugyan a házasság, de a belső lényeg szerint nem. És így 

az Isten áldásában sem részesülhetnek az ilyen emberek, s nem 

szentelődhetik meg az ő házasságuk. De megszentelődhet a 

külső forma nélkül is, ha az ember lelkében megvannak ezek a 

kellékek, ezek a magas lelki törekvések. Azért mondom, hogy 

maga a forma nem szenteli azt meg, hanem a léleknek ma-

gának kell a külső formát megszenteltté tennie az ő fel-

emelkedettségével és igaz érzésével. Tehát ha valakik ilyen 

felemelkedett, tiszta érzésekkel lépnek házasságra — bárha 

hibáik, bűneik, tökéletlenségeik nekik is bőven vannak — de a 

szeretetük megvan, és nemes törekvésektől vannak áthatva, 

amelyek tiszták, és minden mást háttérbe szorítanak, akkor az ő 

szívük tiszta rajongása által ők maguk az ilyen házasságban 

megszentelődnek és a megszentelődés által a lelkük javul, tisz-

tul, nemesedik. Mert hogyha ők ebben a szent hevületben sok 

alacsonyrendű, emberies kérdést, mint például: a cím, a rang, a 

vagyon és az emberi lelkek hitványságaiból és tévelygéseiből 

származó minden egyéb ilyen mellékes sallangokat, mint má-

sod-harmadrendű dolgokat, ennek a szent érzésnek alárendel-

nek, akkor ez az ő szent érzésük felemeli őket azok fölé a hiá-



 72 

bavalóságok fölé. S az ilyen lelkek magasabbra emelkednek 

mind természettörvényileg, mind szellemileg, hogy az ő szel-

lemesülésük ezek által a felemelő törvények által megvalósul-

hasson. Így az ő természetükben egy magasabb szférába emel-

kednek, és nem ritkán náluk jóval magasabb szellemeket von-

zanak úgy, hogy ez által a kapcsolódás által alkalmassá válnak 

magas szellemek testbeöltöztetésére, azaz az ő fluidjaik nem 

ritkán nagyon szép és igaz szellemi világosságnak a földre jö-

veteléhez szolgálhatnak eszközül. És nagyon sokszor az ő hiva-

tásuk ezzel be is van töltve; felnevelik az ő szerelmük virágát, a 

gyermeket s a lelkük szent, nemes és igaz törekvését beleoltják 

a gyermekük fluidjaiba is. 

 De viszont annak a lehetősége is fennáll, hogy ezek a 

szellemek nemcsak maguk lesznek jobbakká, igazabbakká, 

hanem sokszor még emellett alacsonyabb rendű szellemeknek 

is magasabb rendű fluidokat tudnak nyújtani testöltés céljából. 

Tulajdonképpen ez a házasságnak a célja. Tehát a gyermek 

fluidjainak jobbaknak, nemesebbeknek, előhaladottabbaknak 

kell lenniük, mint a szülők fluidjai voltak. Ami a szülők lelki 

vágya, álma volt, az szükséges, hogy a gyermekben valamen--

nyire beteljesedjék, hogy valamennyire megvalósuljon, és 

rendszerint meg is valósul. 

* 

Tehát az egész emberiség álma, vágya, Isten felé való törekvé-

se, megnyugvás és megtisztulás után való vágyakozása Máriá-

ban nyert megvalósulást. Az ótestamentum szelleme Máriában 

elérte a legmagasabb fokot, hogy a föld a mennyel összekap-

csolódhasson és ezen keresztül, nem látások és nem prófétálás 

által, hanem az élő szó által nyerhessen az emberiség világos-

ságot, törvényt, igazságot. Mária úgy reprezentálja az elfogadó 

emberi lelkeket, akik megértek a beteljesülés elfogadására, 

mint két imádkozó kéz, amely az ég felé emelkedik. Ezt az 

imádkozó kezet megfogja az Égi Hatalom, kibékül a földdel és 

betölti az ígéretet, kiárasztja az ő világosságát, és oda-



 73 

ajándékozza a földi világnak az Üdvözítőt. Mária az alázatos-

ság, az Istentől való függés, az Istennek való teljes odaadás 

materializációja. Mária tisztasága az emberiség lelkének a 

tisztasága, amelyből mindennek, de mindennek el kell múl-

nia, meg kell szűnnie, hogy beléje az Isten leszállhasson, és 

az Isten akarata abban a lélekben megteljesedhessék. Ha 

Máriában nem a tökéletes odaadás, nem az Istenben való teljes 

bizakodás és az Isten akaratában való tökéletes megnyugvás 

testesült volna meg, akkor az angyal szavára ellenkezésbe bo-

csátkozott volna. Hiszen Máriát a bűnös, gonosz világ és a 

hitetlen zsidóság még ma is sárral dobálja. Azonban a hívő 

lélek, aki Isten mindenhatóságát kétségtelennek tartja, aki 

Istent mindennek Teremtőjéül, urául és fenntartójául isme-

ri el, elfogadja a szűzen való fogantatás tényét az ő lelké-

ben. Nem keres, nem kutat utána, hogy az miként lehetsé-

ges, nem keresi a tudomány segítségét e kérdés boncolgatá-

sánál, mert hiszi, hogy Isten, aki megeleveníti a holtakat, 

aki a kövekből is teremthet fiakat Ábrahámnak, megeleve-

nítheti a szűz testében azt a csírát, amely alkalmas arra, hogy 

egyetlen isteni termékenyítő paránnyal életre keljen benne az 

Isten igazságát hirdető, emberruhába öltözött' legtisztább, leg-

nagyobb, leghatalmasabb isteni Szellem. 

 Mária nem mond ellent, nem aggodalmaskodik, nem 

békétlenkedik lelkében; odaadásának és megnyugvásának csak 

egyetlen kifejezése van: „Legyen nekem az Úr akarata sze-

rint”. Ő hisz az angyal szavának. Ábrahám hite az ő lelké-

ben már bizonyosság. Ez a bizonyosság benne testet ölt. És 

mivel az Úr akarata szerint úgy történt, hogy neki ennek az 

isteni munkának a véghezviteléhez támogatóra volt szüksége, 

Isten melléje rendeli rokonát, aki szintén kiválasztott szellem, 

szintén Istentől megvilágosított lélek, hogy addig, ameddig az 

idő elkövetkezik, ameddig a nagy munka megkezdődhetik, 

együtt tartsa azokat, akikben az ő akarata a legtökéletesebben 

kiteljesedhetik. Mária az Úrnak alázatos szolgálólánya volt, 



 74 

maradt és marad mindvégig. Az ő alázatosságának, engedel-

mességének, Istenbe vetett hitének és megnyugvásának szét kell 

áradnia a világban; meg kell előznie az ember lelkében azt a 

csodát, mikor az emberi lélek igazán elfogadja Krisztust Meg-

váltójának, Üdvözítőjének. Amikor azt mondom, hogy Mária 

az Úr szolgálóleánya: valamennyi szolgáló lelket értem alatta, 

mert minden szolgáló léleknek Mária hitéből, Máriának Is-

tennel szemben való engedelmességéből, alázatosságából és 

önmaga feláldozásából kell megtelítődnie, mielőtt még elfo-

gadná a szolgálatot, amit Isten reábíz. Azért szükséges, hogy 

minden lélek, aki a földön Isten felé igyekszik, előbb felöltöz-

zék Mária lelkének erényeibe. Mert aki Mária lelkének erénye-

ibe nem öltözködött, az csak mutatja a szolgálatot, az csak a 

csillogásért, a díszért, a dicsőségért, a jutalomért végzi szolgá-

latát, nem pedig szeretetből és Isten iránt való engedelmesség-

ből. 

 Nektek mindnyájatoknak, akik szolgáltok, és szolgálni 

akartok, Mária lelkének alázatosságát, engedelmességét, Isten 

akaratában való megnyugvását, Isten iránt való nagy odaadását 

kell magatokhoz vonnotok. Azért, ha az ő lelkének ezeket a 

tulajdonságait elismeritek, és nagyra tartjátok, akkor őt fogad-

játok a szívetekbe, aki ezeknek az érzéseknek a középpontja. 

Az ő földön való megjelenésében ezek az érzések öltöttek tes-

tet. Az ő lelkében a legszentebb, a legtisztább öröm élt, ami a 

beteljesedés tényével, a Szentlélektől fogantatott Megváltó 

megszületésével valósult meg; ez a legmagasabb öröm az ő 

fényével mint nap árasztotta el az ő lelkét mennyei sugaraival. 

Utána pedig talán senkinek nem volt akkora fájdalma, és nem 

borult akkora sötétség a lelkére, mint amekkora sötétség, fájda-

lom, bánat, kétségbeesés és szomorúság takarta be az ő lelkét 

azon a bizonyos szomorú nagypénteki napon. Nem volt senki, 

aki úgy hitte volna, aki úgy remélte volna, nem volt senki, aki 

annyira valóságnak vette volna azokat az igéket, azokat az 

igazságokat, mint Mária. És mégis-mégis az emberi hit, az em-



 75 

beri remény, az Isten iránt való nagy odaadás, az igazságban 

való feltétlen hit talán senkinek a lelkében nem borult el annyi-

ra, mint aki annyira hitt, mint aki annyira valónak és igaznak 

vette azt, ami az ő életében mint az Isten ígérete annyira meg-

valósult. Aki az ő hitét az égig emeli, és az éggel kapcsolódva 

annyira közel érzi magát Istenhez, annyira érzi az Isten közel-

ségét, az Istennel való egységet, és az ebből kiáradó öröm egé-

szen átjárja a lelkét, s aztán jön a csalódás, amely ezt az Isten-

hez való közelséget, mint egy sötét, fekete lepellel letakarja. 

Úgy, hogy az a lélekben mint egy halott tönkre zúzva, gúzsba 

kötve, megsemmisülve fekszik: annak a lelkében — Máriáéban 

— hidegebb volt, kétségbeejtőbb és szomorúbb volt az érzés, 

mint bárki másnak a lelkében. Hogyan, hát ő csalódott volna az 

Isten ígéretében?! Nem, az nem lehet! Ez az ember-Mária ví-

vódása. A lélek azonban felemelkedik az álmok világába és 

megkeresi az ő egyszülött Fiát. Az ő hívő lelke összekap-

csolódik vele, és soha többé nem fájt neki az elválás, mert 

megértette, meglátta Istennek akaratát, amelynek ismét csak az 

ő lelkének újra való felemelkedésében, az ő hitének újra való 

világosságában kell széthintődnie a világba. 

* 

Talán látjátok ezek után, hogy Isten megengedi, hogy a földi 

hitet, a földies reménységet, ha az még oly ragyogó is, ha az 

még oly tiszta is, és ha az még oly kedves is, mint amilyen 

kedves volt Mária lelkének odaadása és alázatossága, sötétség 

borítsa be. De csak egy pillanatra, mert ennek a hitnek keresz-

tül kell a sötétség palástját világítania, ennek az odaadásnak 

mindenen keresztül összekapcsolva kell lennie ővele, hogy 

belőle élő, eleven hit, belőle milliók és milliók számára ható-

erő, újjászült, megtisztult, megerősödött alázatosság bon-

takozzék ki. Aki azt hiszi, hogy minden elveszett, tekintsen 

Mária földi alakjára, tekintsen az ő földi életére, az Istenhez 

való nagy közelségére, és keresztül kell látnia azon a sötétség-

burkolaton, amely őt bevonja; az ő lelkén keresztül bele kell 



 76 

látnia a láthatatlan világba. Mária lelke áttörte ezt a sötétség-

burkot és a láthatatlan világban minden sötétségen keresztül, 

minden bánaton keresztül megtalálta azt, akit keresett, az ő 

Megváltóját. Mert amikor Mária megtalálta azt, akit elvesztett, 

megtalálta minden lelkek Üdvözítőjét, ragyogón, szolgáló lel-

kektől körülvéve, akkor látta Istennek elfödött nagy és mély 

gondoskodását, amelyet az emberi szem meg nem láthat, embe-

ri szív ki nem találhat, mert az el van burkolva az ember előtt; 

azt csak a hittel, az odaadással, az Isten akaratában való meg-

nyugvással és az engedelmességgel lehet újra megtalálni. Attól 

fogva nevezi Mária az Urat Üdvözítőjének, mert akkor 

megvilágosodott előtte az ő emberi mivolta, és megvilágo-

sodott előtte az ő rendeltetése; megvilágosodott előtte az 

Isten akarata. És ő ebben a megvilágosodottságban felma-

gasztosult és ebben a felmagasztosultságban boldoggá lett, 

üdvözítettnek érezte magát. 

 Az emberi én ezt a boldogságot addig meg nem értette, 

fel nem foghatta; csak azután, amikor az Úr feltámadott. Csak 

azután vált Mária a szenvedő, gyötrődő földi emberek hatalmas 

segítő erejévé. Azután kapcsolódott bele a hívő lelkek csoport-

jának vezetésébe, azután munkálkodott — nem mint az ő fiá-

nak, hanem mint az ő Üdvözítőjének — a munkájában. És ő 

munkálkodik, ő nem szűnik meg a szenvedő emberiség segíté-

sében és támogatásában, remény nyújtásában az elcsüggedtek-

nek, a szomorú szívűeknek. A csalódottak felemelésében nem 

fárad ki, mert senki úgy át nem érzi, mint ő, hogy milyen nagy 

szüksége van a szegény, szomorúságban senyvedő, ellentéttel 

vívódó emberi lelkeknek a segítésre.  

 
A LÉLEK ÉS TEST VISZONYA. MÉDIUMITÁS. 

1.A halálról. (**) 
A meghalás azért szükségszerű, mert az élet formáinak megépítésében az 

ellentétnek is része van. — A halál törvényével szemben csak a hiten fel-



 77 

épülő igazság állhat meg. — Hogyan érzi magát a lélek a hirtelen halál 

után? 

A halál törvénye arra való, hogy minden, ami a földé, a mulan-

dóságé, az enyészeté legyen, és mindazt átsegítse a feldolgozás 

műhelyébe, ami az ember körül mint életkeret felhalmozódott, 

és amely keretben a lelkének fejlődését, tanulását kellett elvé-

geznie. Legyen bár a legnagyobb tudós, bírjon bár a gon-

dolatoknak a legszikrázóbb csillogásával az ember: a halál ke-

zének egyetlen érintésétől romba dől minden ékessége, minden 

erőssége, s a kétségbeesés sötét mélységébe hull alá, ha nem 

ragaszkodik erősen a kegyelem által lenyújtott segítő kézhez, 

az Isten szeretetéhez, a bűnbocsánathoz. A múlandóság és a 

halál törvénye a bűn következtében állott elő. Azért kell 

minden ideiglenesen alkotott formának meghalnia, elmúl-

nia, mert minden formát, amelyet az élet egy rövid időre 

kialakított és összerakott, az ellentét gondolata, az ellentét 

elve is segített megépíteni. Mivel tehát az ellentét elvének, 

mint teremtő elvnek és eszmének is része van benne, mind-

addig szükséges az emberi lélek számára, hogy a mulandó-

ság világait és állapotait végig ízlelje, ameddig az abszolút 

jóhoz, a változatlan, örökkévaló igazsághoz nem tapad, és 

azzal át nem itatja a lelkét. Mert ha azzal át van itatva, akkor 

nem fog rajta többé a halál törvénye, nem fog rajta az enyészet 

hatalma. Hogyha az ember a földi testben megszerezte az eb-

ben való bizonyosságot, jöhet az enyészet törvénye, kivetkőz-

tetheti földi hüvelyéből, de a lelkében semmiféle változáson 

nem megy át, mert a lelkének felépítésé, a lelkének iránya az 

örökkévalóság törvényén alapul, az örökkévalóság fejlődésé-

nek útját követi, és így csak a megkezdett úton megy előre a 

lélek, de változást nem szenvedhet. 

 Azonban aki a földi énben, a földi igazság szerint, em-

beri, kicsinyes gondolatokhoz, formákhoz ragaszkodva építi ki 

a lelkének hitét, reményét, örömét, boldogságát, aki ezekben 

találja meg a lelkének kielégülését, vágyainak beteljesülését, 

annak mindenét összerombolja, porba dönti és összetöri a halál 



 78 

törvénye. Hogy a minősítés törvénye abból az apróra zúzott 

törmelékből kiszedhesse azokat az apró igazságatomokat, ame-

lyek ha ideiglenesen is, de megalkothatták és összetarthatták 

számára a múlandó boldogság épületét. Hogy kiszedhesse az 

igazság törvénye a saját részét, az ellentétes, a salakos, a hiába-

való, a múlandóságra ítélt részletigazság törmelékeket pedig 

eltávolíthassa belőlük. Az ilyen ember lelke nagy változáson 

megy keresztül, mert úgy érzi, hogy mindenét elveszítette. Úgy 

érzi, mint akinek palotáit, kincseit eltemette a földrengés és 

neki ezekből a törmelékekből, amelyek a nagy földindulás után 

megmaradtak és hasznavehetőknek látszanak, kell saját két 

keze munkájával és egyéni erejének és fáradságának latba veté-

sével megépítenie azt a kicsiny kunyhót, amelyben a lelke 

megpihenhet azoktól a fáradalmaktól, amelyek őt munka köz-

ben utolérik. Azért kell az embernek idejekorán olyan erős 

lelki, szellemi hitre szert tennie és a boldogságát olyan ala-

pokra építenie, amelyeket nem rombol szét az enyészet ha-

talma, amelyeken nem fog a halál törvénye, hogy ezen a 

nagy, nehéz változáson ne kelljen keresztülmennie. 

 Aki hirtelen, minden előkészület nélkül hal meg, ha 

hirtelen ébredne fel annak a tudatára, ami vele történt, és az 

emberi én hirtelen jutna öntudathoz a szellemvilágban, akkor 

rettenetes, kétségbeejtő állapotba zuhanna alá. Azért az ilyen 

lélek lassanként tér magához. Beletelik bizonyos idő (sokszor 

nagyon is hosszú idő), ameddig a tudata — t. i. a legutóbbi 

életnek az emlékezete — gyéren átszűrődik a szellemi tudatá-

ba. Ne gondoljátok, hogy ez büntetés, vagy bűnhődés. Ez ismét 

csak a kegyelem, az isteni gondviselés féltő és szerető gondos-

kodása és intézkedése, hogy akiknek hirtelen kellett itthagyni-

uk a földi életet, és a szívük érzése talán erősebben beletapadt a 

földi állapotok világába — mivel sok örömöt és boldogságot 

találtak ebben az életben — lassan szakadjanak el azoktól, 

amik őket a földhöz kötötték. Tulajdonképpen úgy történik 

velük, mint a gyümölccsel, amely, amikor megérik, akkor a 



 79 

száráról természetes úton válik le, mert addigra a gyümölcs az 

ő erőit magába szívta és mivel a szárra nincs többé szüksége, 

azért elszárad. Így a léleknél is elhervadnak az őt a földhöz 

kötő tápláló szálak, s többé nem a föld felől, hanem a saját ben-

ső világából meríti a tápláló erőket, s amikor felébred, akkor 

már a gondolkozása és érzésvilága úgyszólván új otthont talál-

va megnyugszik megváltozott állapotában, és nem érez fölötte 

nagy fájdalmat. Másként van ez azokban az esetekben, amikor 

a lélek hosszabb életszalagot képezett ki magának és erő-

teljesebben kapcsolódott a szellemvilághoz, úgyhogy tu-

lajdonképpen földi életében sem szakította meg a szel-

lemvilággal való közvetlen érintkezést, hanem az életszalag 

megnyújtásával igyekezett többet időzni a szellemvilágban, 

mint a földiben. 

 

2.A médiumításról általában. (**) 
A médiumitás lényegéről és veszélyeiről. — A médiumi megnyilatkozások 

helyes értékelése. — Az intuitív médiumitásról. — A gépies médiumitásról. 

— A kóbor szellemek. — A célok, amikért a szellemek megnyilatkoznak. 

 Az életszalagnak ez a megnyújtott állapota hozza létre a 

médiumitást. Azonban ez alatt a szó alatt ti mást értetek, mint 

amit én akarok vele mondani. Amikor ti emberek erről a dolog-

ról beszéltek, mindig mint valami megrögzített dologra gondol-

tok. Pedig ez nem valami megrögzített dolog, mert ez minden 

egyénnél más- és másként nyilatkozik meg. Sőt ez még ugyan-

annál az egyénnél is állapotok szerint változik, azaz az életnek 

különböző hatásai szerint alakul ki, úgy, mint ahogyan a felhők 

alakulnak a szél járása szerint, így van a médiumitás is. Az élet 

behatásaival szemben nem fejt ki ellenállást, hanem igyekszik 

a lélek az élet hiányait kipótolni. Így ahol sok hiány mutatkozik 

az életben, amely hiányok a szellemnek a testbeöltözése alkal-

mával keletkeztek, a lélek a maga erőivel igyekszik ezeket a 

hiányokat kitölteni, és ahol azt kitölti, ott mintha egy másik én 

képződnék benne, azaz az ő énje megosztódik. Ezek a megosz-

tódott ének különböző felvevő állomásokat képeznek, és a szel-



 80 

lemfluidoknak különböző behatásait érzik meg, és továbbítják 

az agynak, az agyon keresztül pedig az emberi tudat, vagy a 

féléber tudat vesz róluk tudomást. 

 Azért a médiumitást sohase tekintsétek befejezett do-

lognak, hanem csak tünetnek, amely tünet a különböző szelle-

mek és a beálló különböző helyzetek és állapotok szerint kü-

lönböző formát vesz fel, azaz alkalmazkodik. Hol messzire 

kinyúlik, és úgy igyekszik felvenni a hatásokat, hol pedig be-

húzódik és akkor kevesebb a felvevőképessége. Azt mondhat-

nám a ti nyelveteken, hogy ez olyan természeti tünemény, 

amelyet sem megfejteni, sem megmagyarázni nem vagytok 

képesek. Mi meg tudnánk ezt nektek magyarázni, ha a fogal-

maitok megvolnának hozzá, vagy legalább azok a képletek, 

amelyek ennek a megértéséhez szükségesek. Azért tehát csak 

úgy vegyétek ezt a dolgot, mint természeti tüneményt, mint 

olyan meggyőződést, amely egy másik világ létezését, életét 

és működését adja tudomásul, és ennek mintegy meggyőző 

bizonyítékául szolgál. Úgy vegyétek, mint Isten ajándékát, 

de semmi esetre se olyan megrögzített képességnek, mint 

amellyel a ti akaratotok és kívánságotok szerint bármikor és 

bármily körülmények között ott és azt vehetitek át, amit éppen 

akartok. Hiszen vannak ennek a médiumi természetnek olyan 

hatásai is, amelyek nem kívánatosak a ti életetekre nézve. Mert 

az ellentét is felhasználja ezt a természeti lehetőséget, mivel az 

mindent felhasznál, amivel azt hiszi, hogy az ő hatalmát és 

igazságát az emberek képzeletvilágában naggyá, erőssé és ha-

talmassá teheti. Ezen az úton pedig éppúgy módjában áll az 

akaratát érvényesíteni, mint az emberi lélek bármely gyengesé-

gén és hibáján keresztül. 

 Azért tehát legyetek résen a médiumitás törvényén ke-

resztül mutatkozó jelenségekkel szemben, mert bárha meggyőző 

bizonyítékok jelentkeznek is az értelem- és érzelemvilág szá-

mára, mégis minden ember lelkében külön ki kell alakulnia egy 

bizonyosság-félének. Ez azt jelenti, hogy nem kell az embernek 



 81 

a médiumitáson keresztül megismert igazságok tekintetében 

akármerre hajlítható állapotban lennie, hanem bármilyen meg-

győző és bármilyen bizonyító erővel bíró jelenség is az, azt 

mindig a maga helyére kell állítani szellemi érték tekintetében. 

Mert lehet valami a legmegrögzítettebb bizonyosság, és még-

sem bizonyos, hogy a valódi, Istentől nyújtott igazság szem-

pontjából valóság-e az, ami azon a rögzített bizonyosságon 

keresztül előcsillog? Így lehetnek médiumi nyilatkozatok, ame-

lyeken keresztül a szellem személyazonossága minden kétséget 

kizárólag megállapítható, és mégsem bizonyos, hogy az, amit 

az a szellem mond, feltétlen igazság-e? Mert hiszen ő is csak 

úgy látja a dolgokat, amilyen az ő állapota, azonban nem bizo-

nyos, hogy az ő igazsága magasabb szellemi szempontból és 

magasabb szellemi fokozatról tekintve is igazság-e? Azután 

meg azt sem szabad soha szem elől téveszteni, hogy a médium 

szelleme sem mindig egyenlő mértékben tolható félre, és nem 

marad meg állandóan ugyanabban a félretolt állapotban, hanem 

az élet vibrálása hol jobban előrenyomul, hol hátrébb vonul. És 

ezzel a fluktuálással, amit az egyén lelki természete tanúsít, a 

szellem mondanivalója a szavakban és gondolatokban való 

feldolgozás alkalmával veszít a maga tisztaságából, és többé-

kevésbé a médium lelki színeiben tűnik elő. 

 Az egész médiumitás nagyon laza talajon álló tu-

lajdonság. Tehát az ember ne legyen vakhitű a szellemvi-

lágból jövő igazsággal szemben se, hanem az ő emberi énjé-

ben is engedje mindenkor a lélek tiszta vágyódását és tiszta 

törekvését érvényesülni. És hogyha az intuitív médium is 

mindenkor ezt engedi érvényesülni, és a szívét-lelkét Istennek 

és ennek a munkának szenteli, akkor nincs mit aggódnia. De 

feltétlenül szükséges, hogy mindig figyeljen az ő emberi én-

jéből rávetődő árnyékokra, hogy azok fel ne tartóztathassák az 

igazság világosságát, és ne szűrje azt az ő emberi énjének ár-

nyékain keresztül. Különben éppen az intuitív médiumitás al-

kalmas arra, hogy a folyton ellenőrző tudat ott álljon és figyel-



 82 

jen. Hogy nem az ember gondolata és vágya, nem az ő érvé-

nyesülni kívánó akarata fogja-e fel a szellemi közleményen 

keresztül ható igazságot, amely sokszor az intuitív médiumon 

keresztül keres szavakat annak a gondolatnak a kifejezésére, 

amely, mint világosság, amely mint egy eddig nem ismert, az 

eddigitől elütő szín képződik, és alakul ki a médium lelkében. 

Ez a szín nem belülről vetítődik kifelé, hanem a lelki világból 

sugárzik alá és festi meg a médium lelkét azzal a színnel, 

amely színben az ellenőrző én akarva, nem akarva szükséges-

nek találja, hogy beszéljen. Hiszen mi nem adhatunk a médi-

umnak szavakat, csak érzéseket és gondolatokat, sőt a gon-

dolatokban is sokszor csak olyan formákat, amelyeket ép-

pen rá lehet illeszteni a médium gondolataira. Az intuitív 

médium gondolatait kevésbé lehet megváltoztatni, csak át lehet 

sugározni és felduzzasztani a színeknek és érzéseknek oldó és 

ható erejével, és kiépíteni, és új fénnyel és világossággal látni 

el azokat a gondolatokat, amelyek közel esnek a mi gondolata-

inkhoz és érzéseinkhez. És hogyha egy intuitív médium semmi 

egyebet nem tudna is adni a mi világunknak, amin keresztül mi 

az emberek világára hathatunk, mint csupán engedelmes és 

hajlítható lelket, mint csupán világosságra és igazságra való 

törekvést: mi azt is nagyon alkalmasan felhasználhatjuk. Mert 

jóllehet sok bizonyítékot és szellemazonosságot nyújtó lehet 

a gépies médiumitás, de nem mindig alkalmas arra, és nem 

minden fokozaton érhető el vele az a cél, hogy helyes és tisz-

ta világosságot öltöztethessünk általa szavakba. 
 Azért mondom, hogy sohase tévesszétek össze a kettőt 

egymással. Hogyha szellemazonossági bizonyítékok jönnek, 

azok jók lehetnek hitet és megbizonyosodást kereső lelkek szá-

mára, de nem felelnek meg mindenkor a lélek fejlődését előse-

gítő akaratnak és vágynak. Mert akik megelégszenek annyival, 

amennyit a földi szférákban élő szellemek — akik maguk is 

tévelygő állapotban vannak — nyújtanak, azok minden bizonyí-

ték dacára sem emelkedhetnek feljebb, és a hitük nem fejlődhet, 



 83 

és nem tisztulhat meg. Mert azok a szellemek, akik megtérés 

hiányában az ő állapotuk feljavítása céljából keresnek és kutat-

nak, és e keresésük közben az emberek világába tévednek, ma-

guk is megtévesztődnek, és sokszor akaratuk ellenére fogva 

maradnak az emberek világában azok által az érzések és vá-

gyak által, amelyek a lelkükből még nem tisztultak ki. Ezekre a 

szellemekre az emberek élete vagy átalakítólag és felemelőleg, 

vagy pedig alásüllyesztőleg hat. Ezért a gyengébb, de a tör-

vényben élő, javulni vágyó szellemeket az a szféra, amelyben 

élnek, és az a törvény, amely őket vezeti, felsodorja, munkához 

szoktatja, tennivalókkal látja el és távol tartja a földi emberek 

világától. 

 Ezzel szemben azok a szellemek, akik törvénytelen vá-

gyaikkal és törekvéseikkel, meg tévelygéseikkel megtéretlen 

állapotban jutottak a szellemvilágba, érezve a lét örömét, a sza-

badságnak mámorától elragadtatva jobban átengedik magukat 

törvénytelen vágyaiknak. És ha ezektől a vágyaktól vonzatva 

az emberek világának közelébe jutnak, akkor az emberi élet 

fluidjai megragasztják őket, mivel azoknak ellenállani nem 

tudnak, és bennük elhagyott életüknek tovább folytatását vélik 

feltalálhatni, mégpedig azok nélkül a következmények nélkül, 

amelyektől a földi életben féltek. Mert a szellemi élet a maga 

szabadságával óriási méreteket ölt, s mivelhogy sokkal később 

következik rájuk a rosszért a rossz és a jóért a jó hatás, mint 

ahogyan az a földi életben szokott bekövetkezni — mivel a 

földi élet gyorsabb lejáratú, mint a szellemi élet — ennélfogva 

azt hiszik, hogy sohasem kell megfizetniük törvénytelenségei-

kért. Így az ilyen szellemek vagy máris szenvedő állapotban 

vannak, akik nem tudnak az állapotukból szabadulni, és azért 

segítségért könyörögnek és így kerülnek hozzátok. Vagy pedig 

már közelednek ahhoz az állapothoz, amikor a megtérésre és 

megbánásra való időpontjuk törvényszerűen bekövetkeznék. S 

hogy ne éppen a törvény vas szigora sajtolja ki belőlük a meg-

bánást, hanem ebben a saját szabadakaratukat is érvényesíthes-



 84 

sék, és a saját belátásuk szerint kapcsolódva a jobbhoz kön--

nyebb megoldást találhassanak: azért küldetnek hozzátok, s 

azért vonzzák őket a ti fluidjaitok. Vagy pedig abból a célból 

kapcsolódnak a szellemek az emberek világához, hogy figyel-

meztessék az embereket az élet folytatására és a törvényes útra, 

amelyen haladniuk kell, hogy felhívják a figyelmüket Istenre, 

az Isten akaratára, amelyet az embernek be kell töltenie, s 

azokra a veszélyekre, amelyek reájuk következnek, hogyha 

könnyelműen elfecsérlik a földi életet és minden haszon nélkül 

térnek meg a szellemvilágba. Vagy azért, hogy azok a lelkek, 

akik itt élnek a földi világban, és a javulásukon már réges-

régen munkálkodnak és válaszút előtt állnak, s szeretnék a lé-

tüket az örökkévalóság világában megrögzíteni és szeretnék 

fáradozásaiknak, igyekezetüknek és törekvéseiknek a gyümöl-

csét is élvezni, általuk segítséget nyerhessenek. És keresztül-

juthassanak azokon a nehezeknek látszó akadályokon — ame-

lyeket sokszor öntudatlanul a saját lelkük állít fel, sokszor a 

külső világból állnak eléjük — amelyekkel ugyancsak a hason-

lóság törvényénél fogva mintegy elkerülhetetlenül szembe kell 

magukat találniuk. Sokszor pedig olyanoknak is szükségük van 

ezeknek a szellemeknek segítségére, akik másokat segíteni 

akarnak, akik a szeretet törvényét követve másokért vették fel a 

nehéz földi testet annak minden következményével együtt, 

hogy el ne fáradjanak és el ne gyengüljenek, mielőtt még 

eredményt értek volna el. Ezek azok a célok, amikért a szelle-

mek az emberek világával összeköttetést tartanak fenn. 

 Azonban az emberek nem mindig értik meg, hogy mi a 

célja ennek a kapcsolatnak, és így nagyon sokszor a saját földi 

érdekeik, a saját hibás céljaik elérésére kapcsolódnak össze a 

szellemvilággal. Szükségtelen mondanom, hogy mindez té-

velygés és bűn, aminek következményét mind a szellemek, 

mind az emberek nagyon érzékenyen megfizetik. Ezzel szem-

ben azt a szent célt felismerni, s abban munkát vállalni — 

mégpedig igaz lélekkel és teljesen önzetlenül — hogy az ember 



 85 

a gyengeségétől és gyarlóságától megszabadulhasson, hogy 

megtalálhassa az igazság útját, amelyen haladhasson, és a vilá-

gosságot terjeszthesse: mindez Istennek tetsző olyan munka. 

Amelyben haladva és fáradozva Isten áldását vonjátok maga-

tokhoz, és árasztjátok ki egyidejűleg a világba, mert taníthattok 

és megvilágosíthattok embereket és lelkeket. Mert nagyobb 

dolog lelkeket megvilágosítani, mint testeket ápolni és gyógyí-

tani, testek jólétéért fáradni. — Mert a test múlandó és annak 

minden állapota átmeneti, míg a lélek örökéletű. Amit tehát a 

lélekért tesztek, amit a lélekben ültettek el, annak örökkévaló 

eredményei vannak, mégpedig nemcsak itt a földi életben, ha-

nem az örökkévalóságban is. Ott látjátok csak igazán annak a 

tulajdonképpeni eredményét, amit itt a földön, végeztetek.  

 

3. A médiumitás részletes ismertetése.2* (**) 
A médiumi megnyilatkozások akadályai. — Óvatosság a médiumi megnyi-

latkozásokkal szemben. — A kíváncsiság zavaró hatása. — Csak teljesen 

nyugodt lelkiállapotban tanácsos ülést tartani. — A médiumnak módjában 

áll elutasítani, vagy magához vonzani a közelében levő szellemet. 

 A médiumi tevékenység tehát feltétlenül szükségessé 

teszi a léleknek a jó irányban való teljes akarását, és a jónak 

bizonyos fokú ismeretét. Mert az teljes lehetetlenség, hogy a 

magát megnyilatkozásra előkészített szellem a médium lelkével, 

annak minden egyes részével azonos legyen. Ezért aztán, ahol 

a médium lelke hiányt érez, azt ösztönösen kiegészíti hasonló 

                                                 
2 * Az itt I., II. és III. alatt következő fejtegetések során az olvasó olykor 

úgy fogja találni, hogy ugyanaz a gondolat többször ismétlődik. Ez azért 

van így, mivel k. Vezetőnk hosszabb időközökben, több ízben nyilatkozott 

erről a tárgyról s itt ezek a megnyilatkozások vannak összefoglalva. Mind-

amellett az ismétlődések nem feleslegesek, mert a gondos olvasó azt fogja 

tapasztalni, hogy valahányszor a k. Vezetőnk ugyanarra a gondolatra vissza-

tér, mindannyiszor valamivel többet mond, mint előbb, vagy egy másik 

oldalról világítja meg a tárgyat, s ennélfogva egyik megvilágítás sem lenne 

mellőzhető. (Kiadók.) 

 



 86 

gondolatképekkel. Azután meg nem mindig egyenlően intenzív 

az összeköttetés a szellem és a médium között, hanem az folyton 

hullámzik. A szellem ugyanis nem képes minden percben és 

minden pillanatban urává lenni a médium lelki természetének, 

mert a médium egyéni lelke nem minden pillanatban hajlandó 

semleges állásponton maradni. Nem szabad tehát szoros határt 

vonni a médiumi híradások mineműsége között, annál kevésbé, 

mert mindezeken kívül ugyanaz a szellem más és más médium 

által más- és másként nyilatkozik meg, más szavakkal, más 

alaphangon; az egyik lélekben ezt a hangot tudja megütni, a 

másikban amazt. Ne higgyétek, hogy olyan könnyű dolog a 

szellemnek különböző médiumok által megnyilatkozni! 
Ezer meg ezer akadálya van annak, amit le kell küzdenie 

egyiknél-másiknál. S ha nem tudja leküzdeni, akkor nagy hé-

zagok keletkeznek, úgyannyira, hogy alig tudja magát kifejez-

ni. Egyiknél több, másiknál talán kevesebb lesz a leküzdeniva-

ló, mert a lélek alapszíne, elgondolása, iránya kisebb vagy na-

gyobb összeolvadást enged létesíteni. 

 Ezért szükséges a médiumi ténykedéshez az enge-

delmesség, a passzivitás kifejlesztése, nagy nyugalmi állapot, 

azt mondhatnám, bizonyos fokú nemtörődömség, azaz a hatni 

akarás ellentéte. Ezzel nem azt akarom mondani, mintha a föl-

di embernek nem volna szabad akaratának, vágyának lennie; 

ellenkezőleg, kell lelkesedésének és vágyának lennie a jó és 

szép iránt. Mert csak ha ez megvan — különösen, ha a szellemi 

vezetőjével mintegy a rokonszenv folytán úgyszólván egybefo-

lyóvá válik a gondolkozása és érzése— tudja könnyebben át-

venni mindazokat az igazságokat, mindazokat a gondolatokat 

és érzéseket, amelyek nemcsak a külvilágra nézve, hanem első-

sorban a saját lelkének átalakítására, megjobbítására és tisztí-

tására nagyon üdvösek és előnyösek. Mert hiszen az embernek 

legelsősorban is önmaga számára van adva a médiumi ter-

mészet. Nem lehet tehát okolni a szellemi vezetőket, vagy a 

környező szellemeket, ha nem akadályoznak meg valami 



 87 

balul sikerült médiumi nyilatkozatot vagy munkát. Mert 

olyan dolog ez, mint amikor felhő jár a nap előtt: az egyik 

pillanatban borús, a másik pillanatban napsugaras a táj. A 

médiumi természet a saját lelketek érdekében adatott. Mert 

minden emberi léleknek meg van szabva a maga haladási útja, 

sebessége, iránya; nem valahol tőle messze, láthatatlan világ-

ban, hanem a saját lelkében; és minden lélek csak azt teheti, 

amire a saját természetében megvan a képesítése. Tehát a mé-

diumi megnyilatkozások nem mentenek föl benneteket a kuta-

tás, a munka és az éber megfigyelés kötelezettsége alól. És az 

Isten ezt azért adja, hogy élénkebb tevékenységre szorítsa a 

haladni kívánó emberi lelkeket. Mert ne feledjétek el, hogy 

az idő közel van! 

 Ennek a kritikai érzéknek hiányában fordul elő nagyon 

sokszor spiritista üléseken és egyes médiumoknál, hogy olyan 

neveket említenek, amelyeknek hordozóit nagyoknak, bölcsek-

nek, igazaknak, sőt szenteknek tartották és tartják az emberek. 

Pedig nem az az egyéni szellem van vele, aki azt írja, vagy 

mondja, hanem csak az a gondolatforma, azok az érzés-

rezgések, amelyek azt a földön élt ember-szellemet annak ide-

jén megragadták, és azzá tették, akivé lett. Mert hiszen Istennek 

ugyanaz a Lelke ugyanazokat a gondolatokat és érzéseket bo-

csátja lélekről lélekre tovább-tovább, és látva a médiumnak a 

név után való vágyódását — annak dacára, hogy nem ők írják, 

vagy mondják — előáll az a kényszerűség (anélkül, hogy ha-

zugságról vagy az igazság megmásításáról lehetne beszélni), 

hogy egy névnek a cégére alatt jön létre a megnyilatkozás, 

amely névvel a médium saját szelleme ruházza fel az isteni Lé-

leknek azt a maradását, amely rajta keresztül működik. Mind-

amellett, hogyha vannak is olyanféle szellemi megnyilvánulá-

sok, amelyekből nem tudtok kiokosodni, az ne okozzon egyi-

kőtök lelkében se olyan zavart, hogy azon keresztül talán a 

hitetek is meginogjon, vagy valami más ellentmondás kelet-

kezhessek a lelketekben, mert a szellemvilág, meg a földi világ, 



 88 

amelyben ti vagytok, annyira különbözik egymástól, hogy azt 

el sem tudjátok képzelni, fel sem tudjátok fogni. Hiszen még az 

egyik szféra is annyira különbözik a másiktól, mintha az már 

nem is ugyanaz a szellemvilág volna! Az olyan dolgot, amit 

nem tudtok megérteni, amit nem tudtok a lelketekben elhe-

lyezni, úgy ahogy van, mindenestől tegyétek félre, és várjá-

tok meg azokat a kimagyarázó jeleket, vagy jelenségeket, 

amelyekből megtaláljátok a magatok részére az áthidaló 

kapcsolatot és kialakíthatjátok magatoknak azokat a lehetősé-

geket, amelyek előttetek állnak ugyan, de sem nektek, sem ne-

künk nem áll módunkban, hogy azokat kiegyenlítsük, és egy-

másba-olvadóvá tegyük. 

 A médiummal szemben minden körülmények között 

óvatosnak kell lenni. Nem mintha tudatos csalás felté-

telezését engedhetnétek meg magatoknak, azonban a csaló-

dás lehetőségét fenn kell tartani, mert a médium lelkén ke-

resztül megnyilatkozó szellemek részére sokszor csak egy 

gyenge kapcsolat, egy keskeny híd vezet. Amelyen keresztül 

átadhatja ugyan az ő gondolatának egy töredékét, azonban a 

folytatását esetleg már semmiképpen sem tudná átadni. Azért, 

ha magától nem, nyilatkozik, ne is erőszakoljátok, hogy olyan 

dolgokról adjon hírt, amelyek titeket meggyőzhetnének, ame-

lyek minden kétséget kizáró szellemazonossági bizonyítékot 

nyújthatnának; várjátok meg azt az alkalmat, amikor az majd 

lehetségessé válik. Vannak lehetőségek, amelyek a megnyilat-

kozni kívánó szellem előtt mint csábító, vonzó alkalmak merül-

nek fel, és a szellem megörül annak a lehetőségnek, hogy meg-

nyilatkozhat, nem számolva azzal, hogy amikor kapcsolódik, 

azok a lehetőségek egyszerre illuzórikusakká válhatnak az ő 

részére. Ilyen illuzórikussá válást magatok is könnyen előidéz-

tek a saját gondolataitok és érzéseitek által, amikor ki akarjá-

tok találni, hogy kicsoda a nyilatkozó szellem. Már magával 

ezzel a gondolattal, ezzel a kíváncsisággal is megzavarhatjátok 

a megnyilatkozási lehetőségeket, és méginkább ha ennek az 



 89 

érzésnek, vagy gondolatnak szavakban is kifejezést adtok. Úgy, 

hogy ha addig a szellem el is helyezkedhetett a médium erőiben 

a maga érzéseivel és járulékaival, abban a pillanatban, amikor 

a médium benső nyugalmát az ilyen közbetolakodó fluidok 

megzavarják, a médium passzivitása szintén megzavarodik. És 

a kialakulás elveszti a formáját, mert a szellem idegen fluidok-

ban, idegen formában jelenik meg, amelyekben ő nincs otthon, 

s még a legjobb akarattal és a legjobb lehetőségek között sem 

tudja magát ágy kifejezni, ahogyan szeretné. 

 Mondok nektek erre nézve egy hasonlatot: a víz partján 

álló ember, mielőtt a vízbe ugranék, kiszámítja azokat a lehető-

ségeket, amelyeket majd úszás közben az erejével uralni fog. 

Mégis, amikor a vízbe alámerül, és benne mozdulatokat tesz, 

hogy előrejusson, ezekkel a mozdulatokkal a víztömeget magát 

is megzavarja, s neki nemcsak a víz ellenállását, hanem, hogy 

úgy mondjam, a víz saját mozgását is le kell győznie, (amelyet 

pedig ő okozott), hogy a célját elérhesse. Ez pedig nagy erőki-

fejtést igényel; s ha még a víznek valami sodra vagy örvénylése 

is van, akkor az úszó azt sokszor nem képes legyőzni s az ör-

vény magával ragadja őt, és nem oda jut, ahova akarna, hanem 

ahova a víz sodra kényszeríti. Azért mondom, hogy nagy vi-

gyázattal kell élnetek, mert mint már máskor is mondtam nek-

tek, a médium lelkének kisebb vagy nagyobb passzivitásán 

múlnak sokszor a legjobban meggyőző jelenségek. Azért ezt a 

passzivitást, ezt az egyensúlyi helyzetben lévő lelki hangulatot, 

ezt a nyugalmi helyzetet nem szabad megzavarni sem érzések-

kel, sem erőteljes gondolatokkal, annál kevésbé szavakkal. 

Mert maguknak az érzéseknek a kisugárzásától sokszor ezek a 

fluidok elhajolnak, különösen olyan médiumnál, aki inkább az 

érzésekre reagál. Sőt az érzéseket jobban felerősítve rezgi to-

vább a testen keresztül, mint a gondolatokat, s azért az első 

érzésbeli megzavarodás mintegy kiszorítja a médium erőiből a 

szellemet. És abban a pillanatban ezt az űrt, amely így támad a 

szellem és az átvevő médium-lélek között, a médium a saját 



 90 

énjének kialakított gondolatával tölti be. Ez olyan természetes 

és magától értetődő folyomány, ami ellen sem ti, sem mi nem 

tehetünk semmit. 

 Azért én sokszor mondottam már nektek, hogy ha 

valami zavar titeket, ha a lelketekben olyan érzések van-

nak, amelyek nem tudnak nyugton maradni, hanem befo-

lyásolják a gondolataitokat, mint képzelődések, feltevések, 

előítéletek, akkor inkább ne tartsatok ülést, mert az ered-

mény nem lesz kívánatos. Csak teljesen passzív lélekkel, 

Isten felé vágyódással ülhettek le és várhatjátok, ami kö-

vetkezik, amit az örökélet folyóvize kivet ennek a világnak 

a partjaira. Mert hiába akar a földi ember a szellemvilágból 

bármit is kapni, ha arra a lehetőségek hiányoznak, és nem lép-

het bele abba a folyamba, amelybe szeretne, ha csak egy kicsit 

is meg van ennek a folyónak a folyása gátolva. Vagy valami 

olyan akadály van, amely azt kitéríti útjából, és más rezgést, 

más eredményt idéz elő, mint amit akár az egyik, akár a másik 

részről kívánnának az összeköttetésre vágyódók. Azt is jegyez-

zétek meg magatoknak, hogy a médiumnak módjában áll eluta-

sítani, vagy magához vonzani azokat a szellemeket, akik a kö-

zelében vannak és az ő fluidjaiba gondolatokat, érzéseket és 

vágyakat dobnak bele. 

 

II. (**) 
A médium lelki struktúrája. — Intuitív és gépies médiumok. — A szellem 

és a médium tudatának váltakozása. — A túlzott kritika bénító hatása a 

médiumra nézve. 

 A médium lelke olyan, mint egy szűrő; ez a szűrő lehet 

ritkább, vagy sűrűbb. Ha sűrűbb, akkor kevés megy át rajta a 

szellem énjéből és gondolatából, és az a kevés sem tud olyan 

határozott körvonalakat felvenni, amelyekből a szellem egyéni-

ségére, a szellem azonosságára lehetne következtetni. Azonban, 

amint már sokszor említettem, a médium énje nem valami élet-

telen dolog, hanem a mozgó vízhez hasonlítható, folyton hul-

lámzó életmennyiség, illetőleg életet tartalmazó elem, amely-



 91 

nek hullámai folyton-folyvást hozzácsapódnak a lélek külső 

burkához, a test tudatához, amely testi tudatra a szellemeknek 

szükségük van, hogy ennek a tárgyi, anyagi világnak a formái-

ban kifejezhessék magukat. Azért szükséges, hogy a testi tudat-

részt kifejlesszétek, hogy a benső ezen keresztül kifejezhesse 

magát. Ez a tudatrész a test öntudatának lerakott mennyisége. 

Ezen keresztül tudtok beszélni, azaz a gondolataitokat kife-

jezni, és ezen keresztül tudtok a dolgokról képeket alkotni a 

képzelet világában. Mert ugyebár a születésétől fogva vaknak 

hiába beszéltek a színekről, miután neki azokról fogalma nin-

csen, azért nem is tud róluk magának képzetet alkotni. Tehát a 

tudatnak bizonyos mennyisége mindig jelen van, még a legmé-

lyebb extatikus transz állapotában is, mint ahogyan az álomban 

is jelen van. Ezen a tudaton keresztül teremti meg a lélek a je-

lentőségteljes álmokat. Ezen a tudaton keresztül szűrődik át a 

szellemvilágban tapasztalt ismeretnek a képe, ezen a tudaton 

szűrődnek át az asztrálvilág formái, amelyeken elindulva a testi 

tudat tájékozódni képes. Éppen a léleknek ez a tájékozódó ösz-

töne az, amely az álom és az ébrenlét állapota között a különb-

séget meg tudja állapítani. 

 Tehát a tudatnak ez a szűrőképessége az a médiumi 

tulajdonság, amelyen keresztül a lélek áthozza azokat a tapasz-

talatokat, azokat a fogalmakat, amelyeket beleírunk, belenyo-

munk, vagy hogy úgy mondjam, belerajzolunk, belevetítünk a 

médium lelkébe. A tökéletlenül képzett tudat tökéletlenül adja 

azokat vissza. Az ilyen tudat a leghelyesebb, legszíndúsabb, 

leggondosabban körülrajzolt gondolatokat és fogalmakat is 

hiányosan fogja visszaadni; a váz megvan, de hiányosan adja 

le, mert nincs meg a reprodukáló képessége, mert hiányzik a 

testi öntudatban a hozzá való festékanyag. Azután ha ez a tu-

datszűrő sűrű, t. i. nagyon el van a szellem határolva a test által 

úgy, hogy nem tudja magát olyan tökéletesen kifejezni — 

(most a saját egyéniségről beszélek) — akkor csak olyan félig 

művelt, félig képzett eszköz lesz a saját egyénisége számára is. 



 92 

Sok ilyen kevéssé kifejlesztett testi tudatú ember lehet színes, 

minden tekintetben gazdagon felfejlődött lélek, de mégsem 

tudja magát az ő földi énjében úgy kifejezni, mint egy kevésbé 

fejlett a maga jobban kifejlesztett emberi öntudatán keresztül. 

A másik eset az a médiumitásnál, hogy a szellem annyira hozzá 

van kötve a maga lelki megalkotásánál fogva, vagyis a testtel 

való összekapcsolódása folytán a saját földi énjéhez, hogy nem 

képes messze elhúzódni, nem tudja magát a testi éntől eléggé 

függetleníteni. Ez néha büntetésképp, néha vezeklésképp, sok-

szor pedig a cél elérése érdekében történik. 

 Tehát ne ítéljetek könnyelműen, mert ezek mind csak 

lehetőségek, hogy a szellemnek ne legyen olyan nagy szabad-

sága, mert az neki nem szükséges, vagy mert nem tudná betöl-

teni, amire vállalkozott, vagy pedig a testet nem tudná elég 

erővel ellátni. Ilyenkor tehát az életszalag kevésbé nyújtható, 

aminek az a következménye, hogy nem lehet egy közbülső 

tudatnak kifejlődnie, tehát nem hagyhatja el a saját én az aszt-

rálvilágot, hogy abban a világban egy másik szellem is bele-

kapcsolódhasson az ő tudatával, és mint irányító erő részt ve-

hessen a földi énnek gondolat- és érzésvilágában. Ilyen az úgy-

nevezett sugalmazott médium. Itt szűk a szűrő, amelyen ke-

resztül annak a sajátságos folyamatnak kell végbemennie, 

amely olyan, mint amikor az egyik folyadékot összeöntik a 

másikkal. A saját szellem tudata impregnálódik az idegen szel-

lem tudatával, s lassú és finom szűrődéssel vegyül össze a két-

féle gondolattartalom. Az intuitív médiumitás átváltoztatja a 

gondolatot a saját színeire. A saját gondolat-értékeivel ad neki 

kifejezést. Itt a külső szellem nem másíthatja meg, nem teheti 

hatályon kívül a médium véleményét, egyéni gondolatát, ha-

nem csak más színt ad annak, s úgy folyik be a tudatba, hogy 

ott emberi kifejezésekben jelenjen meg. Ezzel is lehet azonban 

meggyőződéseket nyerni, hogyha a médium szelleme fokoza-

tosan igyekszik passzív maradni. Minél passzívabban viselke-

dik, minél engedelmesebb tud lenni, minél inkább le tud mon-



 93 

dani az egyéni hatni akarás vágyáról, annál jobb és tökélete-

sebb a vegyi áthasonulás. És hogyha elég művelt és fejlett em-

beri tudat áll rendelkezésre, akkor nagyon szép formában je-

lenhetik meg az a gondolat, amelyet a szellem a médium lelki 

tudatán átszűr. 

 A mechanikus médiumnál megint egyéb akadályok 

vannak. Az is előfordul, hogy akkor, amikor a kapcsolódás 

bekövetkezik, a médium emberi tudata a külső világból meg 

van töltve ideges feszültséggel. Ilyenkor ez az emberi tudat 

megmerevedik, és az agy kevésbé használhatóvá válik úgyan--

nyira, hogy amely szavakat és gondolatformákat az ember-

médium maga egészen könnyen használhatna, azokat a szel-

lemnek nem áll módjában megmozgatni. Mert a médium embe-

ri tudata szögletessé, keménnyé és nehezen hozzáférhetővé 

vált. És a megnyilatkozó szellem, aki nem ura a testnek és nin-

csen a test világának minden részletével összefolyva, nem tudja 

magát kifejezni, nem tud minden gondolatot rendesen fel-

öltöztetni, hanem csak részlegesen és hiányosan. Ilyenkor a 

szavak csak a legközönségesebb, a leghétköznapibb formában, 

a legkönnyebben hozzáférhető alakban állnak rendelkezésre és 

így a megnyilatkozás színtelen, hiányos, akadozó, határozatlan 

formában jön létre, annak dacára, hogy maga a lélek rendelke-

zésre áll, azonban a külső én elfogultsága, megmerevedése nem 

engedi az agyat munkába venni. Ilyenkor a szellemnek, aki a 

lélek erőiben el van helyezkedve, egy folytonos nyomással kell 

küzdenie, és ez gátolja meg a külső forma könnyű felhasználá-

sában. Időközönként, amikor a megnyilatkozó szellem nagyobb 

uralmat tud venni a testi tudaton, és jobban megtölti a médium 

lelkének erőit, s mintegy nagyobb területet sikerül a saját szá-

mára szétnyomnia, ilyenkor a szellemnek a gondolata és érzése 

szinte mintegy széles nyíláson keresztül hirtelen beledobódik a 

tudatba. Ilyen pillanatokban jönnek létre azok a meggyőződést 

nyújtó szavak, gondolatok, emlékekre való hivatkozások, ame-

lyek a földi emberek előtt a meggyőződést szolgáltatják. A kö-



 94 

vetkező pillanatban azonban, amikor a szellem már kilökte 

magából ezen a kibővített nyíláson keresztül a maga gondola-

tát, egyszerre összeszorulhat, és egészen kicsinnyé zsugorodhat 

össze a tudatszűrő. És a médium énje — amely a tudaton ke-

resztül figyeli, és maga is tökéletlennek találja a meg-

nyilvánulást jóllehet nem mindent tudott megfigyelni, mert 

voltak pillanatok, amikor teljesen vissza volt szorítva bizonyos 

álomszerű állapotba — egy pillanat alatt ott terem és a szellem 

gondolatát igyekszik a saját gondolataival kiegészíteni. Ez a 

folyton hullámzó tudatcsere sokszor értelmetlenné, meg-

magyarázhatatlanná válik a hallgatók, illetőleg szemlélők 

előtt. 

 Azért mondom: figyeljetek, és ne akarjatok erőszakkal 

meggyőződést szerezni, ahelyett a meggyőződés lehetőségét 

igyekezzetek előmozdítani azáltal, hogy mint passzív szemlélők 

vegyetek részt, és mindig elégedjetek meg annyival, amennyit 

kaptok. És abból mint földi emberek kialakíthatjátok a nézetei-

teket, gondolataitokat, hogy vajon hogyan is kell és lehet ezt 

megérteni. Tehát ne akadjatok fenn azon, ha a médium énjéből 

eredő beavatkozást konstatáltok, mert mint mondom, az egyik 

pillanatban 80%, a másikban pedig, amikor a médium énje 

közbenyomul, csak 20—30% lehet az átvétel mértéke. Még a 

sugalmazott médiumnál is úgy van az, hogy a tudat az egyik 

pillanatban egészen elsötétül, a másikban majdnem egészen 

világos, ami megint nem zárja ki, hogy a következő pillanatban 

a szellem ismét urává ne legyen annak a tudatnak. A napideg-

fonat izgatottsága, merevsége és feszültsége is határozhat eb-

ben a kérdésben, mert a médium szelleme, bárhogy akar is, 

nem tud teljesen passzív maradni, mert a külső tudatban bántó-

an hat reá az a megállapítás, hogy erősen figyelik és kritizálják, 

mert a félelem érzése az életszalagot összehúzza. Hiszen tudjá-

tok, hogy ha féltek, nem vagytok képesek elaludni, és akkor 

sem, ha fájdalomérzés van bennetek, mert ilyenkor szüksége 

van a test tudatának az életszalag útján való telítésre. Ez olyan 



 95 

ösztöni érzés, amely alól nem vonhatja ki magát senki, bárm-

ennyire akarná is. Az akarat itt nem határoz semmit. Azonban 

van még egy eset: ez az, amikor a médium testi tudata akar. Ez 

az akarás, mégha a legjobb indíttatásból táplálkozik is, erősen 

és nem előnyösen befolyásolja a lelki tudatot. 

 

III. (**) 
Isten mindenkor az emberi lelkeken keresztül szólott. — A sátán küzdelme 

Isten ellen. — Külső és belső értékek. — A haladásban való megállás szüli 

a nagy aktivitást. — A megcsontosodott körök és médiumok eltévelyedése. 

— A gyermeki hit szükséges volta. — Aki szolgálni akar, legyen alázatos. 

— A médiumitás kétféle veszélye. 

A spiritizmus világossága az utolsó időkben mint különös 

kegyelmi ajándék azért sugárzik alá a földre, hogy azok, 

akiknek lelkében elhomályosult a hit, az utolsó idők küz-

delmében talpra állhassanak, hogy itt ne maradjanak; s 

akiket tévelygéseik rossz irányba tereltek, kitérítettek hala-

dási vonalukból, azokat a szellemeket a hitben megerősö-

döttek az ő hitük fényével és világosságával magukhoz 

vonzzák és szintén kiemelhessék. Mert az idő rövid; már 

nincs arra idő, hogy az emberi léleknek lassú, aprólékos 

fejlődésével, tapasztalatok gyűjtésével lehessen megszerez-

nie azokat a bizonyosságokat, amelyekre támaszkodva elvé-

gezhesse a maga fejlődését. Most már csak erőfeszítéssel, fá-

radhatatlan munkával, önmunkálkodással, és azon keresztül a 

példaadással lehet valamit elérnetek, hogy itt hagyjátok, ebben 

a világban, azokat a terheket, amelyek titeket, és azokat is, akik 

a fejlődés hosszú vonalán hozzátok kapcsolódnak, visszatartot-

tak. Hogy velük együtt kiengesztelődve, egymást támogatva 

és segítve felemelkedhessetek, hogy itt ne érjen benneteket 

a pusztulás, a vihar. Mert még így is alig hogy meg tudtok 

állani, hát még ha majd a pusztító szélvész ideje itt ér bennete-

ket! Az letör titeket, mint gyenge palántákat, és nem tudjátok 

bevégezni munkátokat. 



 96 

 És ha nektek az Isten kegyelme csak egy szálat nyújt is 

le ide a tévelygések és hazugságok világába, ha csak egy csil-

logó porszemet ejt is elétek a bizonyságokból, vegyétek azt fel 

a földről, a sárból; és hogyha a hazugságnak egész légiója vol-

na is hozzátapadva, takarítsátok azt le róla, mert egy szemernyi 

igazság sem maradhat a földben, minden igazságot visszavon 

az igazságnak Ura. És valakik hozzátapadnak csak ahhoz a 

szemernyi igazsághoz is, az a felemelkedés idején felemeli 

azokat, akik benne hittek és megismerték, hogy az mennyei 

érték. Azért ha a médiumi megnyilatkozásokban vannak is 

olyan részek, amelyek magából az emberből származnak, azon 

ne csodálkozzatok, s az titeket el ne kedvetlenítsen! Hogyne 

volnának! Hiszen mindenkor emberi lelkeken keresztül szólt 

az Isten Lelke! Nem az ember testi száját, vagy mozgását 

használta fel az isteni Lélek, hanem mindenkor az ember 

lelkét használta fel, valahányszor az igazságról bizonyságot 

akart nyújtani. Hiszen a sátán sem csupán az emberi gépeze-

tet használja fel a maga céljaira, hanem az ember lelkét! Ami-

kor el akarja csábítani az embert, akkor az ő egész meg-

jelenését, egész valóját törekszik meghódítani, és ezeken a 

meghódított területeken keresztül nyomul bele más lelkek vilá-

gába is, hogy ott is elérhesse a célját, azaz megtéveszthesse az 

embert, és egész lelkével együtt eltéríthesse őt addigi irányától. 

 Nem a ti külső megjelenésetekre, a ti emberi, testi 

erőitekre pályázik a megtévesztés szelleme, hanem a lel-

ketekre! Mert mit használ az neki, ha a testeteket meg is nyeri? 

A testetek előbb-utóbb az enyészet karjába dől, s akkor ő elve-

szítette a talajt a lába alól. A lélek világába törekszik, a lélek 

világát akarja meghódítani, az érzéseket, a gondolatokat; ott 

akar zavarokat előidézni, ott akarja hazug színeivel a festett 

mennyet a földi ember szeme elé varázsolni! Isten azonban tü-

zet gerjeszt és felveszi a harcot a sátánnal. Ez a tűz az, amely 

megmásítja a sátán munkájának minden eredményét. Ennek a 

tűznek pedig terjednie kell, ennek lángolnia kell a lelkekben. 



 97 

Ennek a tűznek fel kell emésztenie minden egyes ember lelké-

ben a tévelygések maradványait, az egész emberi természetnek 

ferde irányát mindazokkal a tévedésekkel és azok eredményei-

vel együtt, amelyek az emberen még rajta tapadnak. Isten új 

eget és új földet ígér azoknak, akik átadják a lelküket en-

nek a tűznek; új életet, új birodalmat biztosít nekik. Mert 

amit itt a testi szemeitekkel láttok, és amit a ti érzékeiteken 

keresztül tapasztalhattok, e felett már ki van mondva az 

ítélet, ez veszendőbe megy minden tudományával, minden 

elért eredményével, minden vívmányával, gazdagságával, 

eszményeivel együtt; ez mind az enyészeté. 
 Vannak ugyan olyan múlandó igazságok, amelyek a 

maguk kicsiny részletében majdnem az isteni igazságokhoz 

hasonlítanak — mert az ideig való jót megmutatják a földi em-

bernek — de ezt a jót sem nem uralhatja, sem magáénak nem 

mondhatja, és magával nem viheti az ember, mert ez a jó nem a 

lélek java. Mert ami kívül van az emberen, amit kívül kell 

megszerezni, az a tévedés fejedelméé. Ami azonban belül a 

tiétek, azt magatokkal vihetitek, abból felépíthetitek magatok-

nak az új hazát Isten elvei, Isten igazsága szerint, és ebben az 

új hazában megpihenhettek. Ebben új tudományra tesztek szert, 

itt új munkakörötök nyílik, új eredményeket élvezhettek, új 

tapasztalatokat gyűjtötök, amelyek a lelketeket mindenkor há-

laadásra kényszerítik a szerető és igazságos Isten iránt. Mert 

semmi el nem vész abból, amit Ő mutat meg, amit Ő ad; min-

den a tiétek, mert az mind örök, maradandó érték. Azért vessé-

tek el magatoktól a meg nem értésnek, a tévedésnek szellemét. 

Ne engedjétek, hogy az a lelketekben uralmat és hatalmat ve-

hessen, ne engedjétek, hogy ott veletek együtt üljön le az asz-

talhoz, s veletek táplálkozzék. Ne engedjétek, hogy veletek 

térjen pihenőre és veletek ébredjen. Mert ha engeditek, hogy a 

tévelygés szelleme hozzátok tartozó útitárs legyen a ti za-

rándoklástok idején, akkor, ha majd eljő az idő, és elszólít tite-

ket a mennyei akarat a választás lehetőségének erről a helyéről, 



 98 

és elvágva az idő fonalát az örökkévalóságba telepít át titeket. 

Azt fogjátok látni, hogy nemcsak ennek a múlandó életnek 

a javait lopta el tőletek, hanem a ti örökéleteteknek szánt 

jókat is magával viszi diadalmasan vigyorogva, és ti szegé-

nyen tértek meg abba a világba, ahol majd az eredményről 

el kell számolnotok. 

 És ne felejtsétek el azt se, hogy az Isten nektek sokat 

adott, nem érdem szerint, hanem jutalom gyanánt. Azt a ti kis 

hiteteket, az a ti kereső és kutató érzéseteket, amellyel az örök-

kévalóság Urát kerestétek, amellyel nem nyugodtatok bele a 

meglévőbe, hanem a jobb, a tökéletesebb igazságot kerestétek, 

jutalmazta meg a ti Istenetek azzal a halvány világossággal, 

amelyet ti a szellemvilágon keresztül mint bizonyosságot a 

magatok lelkében kialakítottatok. Hogy az élet nem vész el a 

sírnál, nem szűnik meg a test levetésével, hanem ami az em-

berben értékes és örökkévaló, mindannak az aratás helyére kell 

elérkeznie. Ezt adta nektek a ti gondviselő Atyátok, hogy ti 

is alá ne süllyedjetek abba az iszapba, amely már-már el-

nyeléssel fenyegeti a hitetlen világot. Ez a kis világosság, ez a 

kis keresgélő fényszikra összekapcsolta veletek az Isten irgal-

masságát és ez az irgalmasság vezet benneteket eredményről-

eredményre, hogy higgyetek. 

* 

Az akarat és a passzivitás kérdésében helyesen kell diszting-

válni; ezt a kettőt szét kell választani a lelketekben. A jóra való 

akarat, a jóra való nemes törekvés, az a lobogó vágy és szent 

lelkesedés, amely az ember lelkét eltölti és kitartásra ösztönöz-

ni, nem áll útjában a jobbnak, vagyis annak, hogy az ember 

elfogadó legyen. Azonban aki meg van győződve, hogy ő egé-

szen jó úton halad, és nincsen semmi kívánnivalója, nincsen 

semmi vágyódásra való tere, annál jelentkezik az erős akarás, 

az a leszegezett vélemény, amely, még ha a jóban nyilatkozik 

is meg, ellenségévé válik a jobbnak. Az ilyen lélekben — 

amelyben már nincs meg a gyermeki hit, a gyermeki biza-



 99 

lom, mert már nincsen mit várnia — az eshetőségek világa 

megszűkül, a passzivitás meggyengül, és az aktivitás foglal-

ja el annak a helyét. Itt már mindig van a léleknek egy 

olyan része, amelyet védeni kell, amelyet már eleve szét-

esésre ítél az igazság törvénye, amelyet az igazságnak szét 

kell rombolnia. Azért mondja az Úr: „Legyetek olyanok, mint 

a kis gyermekek”. Nem a gyermeki tudatlanságot jelöli meg az 

Úr ebben a kijelentésben, hanem a léleknek azt a gyermeki 

bizalmát, az Istennel való azt a kapcsolatát, amely mindent 

hisz, mindent feltételez, mindent vár, mindennek örül, minden 

új neki, amit Istentől kap az ő hitén keresztül. 

 Így történik ez a gyülekezetekkel is. Szükséges, hogy jó 

szellemi vezetőt kapjanak a gyülekezetek. Azonban amikor 

már a léleknek ez az üressége betelt, amikor az emberek már 

bizonyos igazságokat elkönyvelnek a lelkükben, úgy hogy tel-

jesen megtelik vele a lelkük, ez a gyermeki hit, ez a gyermeki 

várakozás tudássá erősödik, rendíthetetlen igazsággá válik és 

— akkor tévednek el. Mert többé már nem gyermekek, ha-

nem a tévedésben megerősödött felnőttek, akiket többé már 

nem lehet vezetni, akiket többé nem lehet befolyásolni. Az 

ilyen megcsontosodott körök és médiumok hozzák létre azokat 

a ferde fogalmakat és téves igazságokat, amelyeket sokszor a 

szellemeknek tulajdonítanak, jóllehet a szellemeknek vajmi 

kevés közük van hozzájuk. Ilyenkor aztán megáll a kör haladá-

sa, mást el nem fogad, új médium még az arra legalkalmasabb 

anyagból sem fejlődhetik, mert már eleve megtelítődik azokkal 

a téves igazságokkal, amelyek egy fluidot képeznek és többé 

már nem a szellemek, hanem a fluidok irányítják a kört. Ezek-

ben a fluidokban résztvevők akarata, vágyai, meggyőződései 

áthatolhatatlan kemény páncéllal vonják be az egységet, és 

merev akadályt állítanak a szellemek elé, akik feljebb akarnák 

őket emelni, akik újabbakat akarnak adni, akik magasabb ren-

dűt szeretnének az emberek világába juttatni. S mindez azért, 



 100 

mert elkopott a gyermeki hit és bizalom, betöltődött a hézag a 

mohón felemésztett szellemi táplálékkal. 

 Az ember lelkéből nem szabad kihalnia a gyermeki ér-

zésnek, az eshetőségekkel szemben való várakozásnak. Mert 

hiszen az Isten kiszámíthatatlan nagy gazdagsága nem merül ki 

egy földi emberekből alakult kicsiny társaságnak adott igaz-

sággal, azzal, ha azok megtanulják az örökélet bölcsességének 

első betűit, s ott megállnak. Holott azokkal a betűkkel olvas-

hatnák el az utána következő nagy gondolatokat, igazságokat, 

amelyek az ő számukra fenn vannak tartva. Így a gyermekek 

megöregednek az abc-nél, és azt képzelik magukról, hogy ők 

már minden tudományban jártasságot szereztek. 

* 

Különösen pedig rajta kell lenni, hogy ápoljátok az evangéliu-

mi szellemben való szeretetet, a hitet és azoknak az igazságok-

nak az érvényesülését minden lélekben külön-külön a saját 

természete szerint. Mert nem minden lélek ugyanaz a lélek, 

nem mindegyik egyformán dolgozik, és nem mindegyik képes 

ugyanazt az eredményt elérni. Aki ma nagy eredményt látszik 

birtokolni az ő megszerzett igazságaival, és talán lenézi a keve-

sebbet tudót, lekicsinyli, és ítéletet mond felette, azzal szemben 

megtörténhetik, hogy éppen az a kevesebbet tudó — hogyha 

passzív lélekkel és kereső, kutató lelki szemekkel vizsgálódik 

— azokból az eldobott igazságokból sokkal többet tud a maga 

számára kivonni és jobban gazdagítja a lelkét, mint az, akitől 

tanult. Így senki sem mondhatja el magáról, hogy ő többet tud, 

több eredményt ért el, mert megszégyenítheti őt az az utolsó, 

aki csak az elhullatott morzsákból táplálkozott. Így aki médium, 

de ezzel az adományával nem az Úr szolgálatában helyezkedik 

el, annak jobb lett volna, ha a médiumitását elzárták volna, és 

nem nyitották volna ki a szellemvilág felé. Szolgáljatok az Úr-

nak mindazzal a jóval, amivel rendelkeztek, amit nektek az Úr 

Lelke adott, és legyetek utolsók, legyetek alázatosak. Mert ha 

nem így cselekedtek, ha nem így szolgáltok a ti Uratok munká-



 101 

jában, hanem elsők akartok lenni, akkor éppen utolsókká vál-

hattok. Ezt mindazoknak mondom, akik szolgálatot teljesí-

tenek. 

* 

A médiumokkal szemben kétféle eshetőség van, és pedig mind a 

kettő káros. Az egyik az, hogy a médium saját magának min-

dent elhisz, s ugyanebbe a tévedésbe esnek az őt körülvevő 

hallgatók is. Ebből származhat a csalhatatlanság érzése, a 

hallgatókban pedig a vakhit. A másik pedig az, amikor túlságo-

san éles kritikával élnek, amely visszautasításban, vagy gúnyo-

lódásban nyilatkozik meg. Ez viszont a médium lelkében a saját 

képességeibe vetett hit megrendüléséhez, esetleg tökéletes meg-

semmisüléséhez is vezethet. E két véglet között kell megmarad-

nia úgy a médiumnak, mint a hallgatóságnak. Mindent meg kell 

vizsgálni, mindent éber szemmel figyelni, s amit a hallgató fel 

tud fogni, meg tud érteni, ami világos, és hogy úgy mondjam 

sikerült — mert hiszen nagyon sok olyan médiumi eredmény 

van, amely nem a kívánt formában jelenik meg — azt fel kell 

dolgoznia úgy a médiumnak, mint a hallgatóknak. Mert a mé-

diumitás annyira sokféle, hogy még árnyalatilag is különböz-

nek egyugyanazon természetű médiumitások is. Mert hiszen 

nem egyformák az emberek, nem egyforma a lelkület, nem 

egyforma az érzés és a fluid, ennélfogva nem egyformák a mé-

diumi képességek sem. Annyira finom valami ez, hogy a legki-

sebb nem odavaló hang és érzés — akár a médium benső énjé-

ből, akár a külvilágból származik — máris befolyásolja azt a 

finom felfogó fluidot és esetleg hamis rezgést ad. Ti tudjátok, 

hogy mi az a membrán: — az a felfogó készülék, amely az 

éterben, vagy a vezetéken végighullámzó rezgést veszi fel. 

Ilyen rezgést felfogó fluid van a lélek természetében is, ami a 

szellemvilágból jövő rezgéseket, hatásokat felfogja, és a médi-

um lelkében valósággá teszi. Legyen az látás, hallás, mozdulás, 

írás vagy másféle cselekedet, amely a léleknek minden részét 

mozgásba hozhatja és azon keresztül a testet is. Ti azt is tudjá-



 102 

tok, hogy a test a saját léleknek sem tökéletes eszköze, an-

nál kevésbé lehet az az idegen szellem számára. Csak a leg-

nagyobb szimpátia, és a gondolatok és érzések hasonlósága 

folytán alakulhat ki az a bizonyos képlet, amely a szellemvi-

lágból a médium lelki világára vetítődik.  

 

4. Az aktív és a passzív természetről. (**) 
A passzív természet elhanyagolásának veszélyei. — A passzív természet 

túlfejlesztésének hátránya. — A túl szigorú nevelés következményei. 

 A médiumitás a passzív erők jelenlététől függ; s mivel a 

lélek aktív és passzív erőket tartalmaz, nem közömbös, hogy 

ezek milyen arányban vannak meg a lélekben. A passzív ter-

mészet arra való, hogy hatásokat fogadjon el, az elfogadott 

hatásokat minősítse, és ezt a minősítést átvegye az aktív termé-

szet. Mert az aktív és a passzív természet egy egészet képez, s 

ennek a kettőnek egymást ki kell egészítenie. A passzív termé-

szet minősítéséből vonja le magának a szellemi tudat azt, ami 

helyesebb, jobb, célravezetőbb, vagyis állapítja meg a lélek 

egészén keresztülfolyt munkának értékét. És így ezen keresztül 

szűrődik le az a bizonyos bölcsesség, amivel a szellem rendel-

kezik. Az aktív természet cselekvésre indító erő, amely mindig 

az önmagáéból ad, azzal akar hatni, azt akarja továbbadni; 

mégpedig mindenesetre mindig úgy, ahogyan ő jónak látja. A 

passzív természet pedig a külvilágból, a szellemvilágból és az 

emberi énből eredő hatások elfogadására van beállítva. A tulaj-

donképpeni énnek is van egy belső körforgása, amely a passzív 

természeten keresztülhaladva, ezeket a hatásokat elfogadja és 

viszi egyenesen az egyén magasabb ítélete elé, amely nem más, 

mint a szellemi értelem, a szellem megérzése a szerint a böl-

csesség szerint, amelyet már megszerzett magának. Hiszen ha 

az embernek nem volna passzív természete, sohasem tudna 

előrehaladni, sohasem tudna feljebb emelkedni, jobbá, tisz-

tábbá lenni, mert sohasem tudna magának a tapasztalatok-

ból eredményt leszűrni, s így sohasem tudna bölcsebbé len-



 103 

ni. Ennélfogva a passzív természet elhanyagolása egyoldalú 

erőkifejtésre ösztönzi a lelket, és ez előbb-utóbb izgalmakra és 

az idegszféra túlságos kiélésére vezet. Azután ez a túl kiélt 

idegszféra, ez a túl kiélt idegerő mennyiség szinte gépiessé 

válik a tevékenység folyamán, s ezeknek az aktív erőknek a 

keringése még mozgékonyabbá lesz ,és még nagyobb erőkifej-

tésre ösztönzi a lelket; ha kell, ha nem kell, erőket koncentrál 

pillanatnyilag és lök szét magából. Mivel pedig így a passzív 

természet elcsenevészedik, ennélfogva a hatásokat nem tudja 

elég gyorsan feldolgozni, és az észrevevő képesség, az érzé-

kenység eltompul. Ez az állapot elsősorban lelki megbetege-

dést, azután ennek kísérőjeképpen testi megbetegedést is okoz-

hat. Olyan a passzív természet, mint valami finom műszer, 

amelynek ha eltompul az érzékenysége, azután már nem sok 

hasznát lehet venni. 

 Viszont nem egészséges dolog a passzív természetet 

sem túlfejleszteni. Mert ha valaki csak a hatások elfogadására 

rendezi be a lelkét, akkor a hatások, túlhalmozzák az elfogadó 

és észrevevő idegerőket, s így a lélek túlérzékennyé válik, ami 

életuntsághoz, letargiához, félénkséghez vezet, s az egyént 

visszatartja minden aktivitástól, mivel mindent hiábavalónak 

ítél, mert egyoldalúvá lesz az ítélőképessége is. Nézzétek meg 

a túl szigorúan nevelt gyermekeket, akiknek soha semmi sem 

szabad, akik sohasem játszhatnak, akik a lelkük megnyilvánu-

lásait sohasem élhetik ki, mert mindenért dorgálást, testi fenyí-

téket kapnak: ezek ritkán válnak olyan emberekké, akik az éle-

tük által a világ sorsát valamivel előmozdíthatnák. Úgy az 

egyik, mint a másik véglet a hitnek, a meggyőződésnek, a re-

ménységnek a hiányából, röviden: az Istennel való nem elég 

élénk összeköttetésből származik. 

* 

A passzív természetet nem lehet az embernek magában akarat-

tal kifejlesztenie. A nyugalomban, a békében, a hitben, a re-

ményben, a bizalommal növekedik és erősödik az meg. Mert 



 104 

vegyétek ezt például: aki abban a hitben alszik el akár a mezőn, 

akár a szikla tetején, hogy őt semmi baj nem érheti, hogy vele 

semmi olyan nem történhetik, ami az életét veszélyeztetné, az 

nagyobb bátorsággal alszik, és nyugodtabban kipiheni magát, 

mint aki bíborban és bársonyban tér nyugvóhelyére, és ma még 

a világ urának képzeli magát. De nem biztos felőle, hogy ezt az 

állapotot reggelig megtarthatja-e, nem törnek-e az életére, nem 

az az őr fogja-e megtámadni, aki az ajtaja előtt áll. Az ilyennek 

a szívében ott van a félelem, a bizonytalanság érzése, és nem 

alszik nyugodtan, mert a tudatában meghúzódó aggodalomtól 

nem tud megszabadulni. Ez az állapot a nyugalmát és a békes-

ségét zavarja meg, és a passzív erők nagy részét elhasználja, 

mert hiszen minduntalan aktív állapotban kell vigyáznia, és a 

védelméről gondolkoznia. Ez a két különböző lélekállapot 

eléggé megvilágítja, hogyan fejlődik ki az egyik és másik erő 

az emberi lélekben. Aki az Istenbe helyezi a hitét és bizalmát, 

aki egész életét az Isten kezébe teszi le, annak nincs mitől fél-

nie; dübörögjön bár felette a vihar, rendüljön meg alatta a föld: 

ő úgy érzi, hogy az Isten kezében van és történjék vele bármi, 

el nem veszhet, mert olyan erős kézen van, amely minden ve-

szendőségtől megóvhatja őt.  

 

A BÖJTÖLÉS MÁGIKUS HATÁSA. 

I. A böjt fogalma és alkalmazása. (**) 
A test a természeti világ tükörképe. — Hogyan válnak a testi szükségletek 

lelki vágyakká? — Visszaélés a természeti ösztönökkel. — A böjt helyes 

értelmezése. — Visszaélések a természetes ösztönökkel. — Mikor áll be a 

böjtölés szükségessége? — Az asztrál erők kifejlesztésének veszélyei. — 

Éljetek okosan! 

Az emberi test a szellemnek harmadik rendű életrétege, amely 

által összeköttetésben áll a természetes világgal. Így a test neki 

nemcsak eszköze, hanem egy külön világa is. A testben a ter-

mészetes világnak mintegy felsőbb rendű tükörképe képződik. 

Hogyha a szellem ebben a világban nagyon jól érzi magát, ha 

ebbe nagyon beleéli magát, akkor az ő szellemi világossága 



 105 

meghomályosodik, szellemi állapotáról való fogalmai és emlé-

kei elmosódnak s elfelejti azt, hogy ő tulajdonképpen szellem. 

Ilyen esetben azután nagyon beleéli magát ebbe a természetbe 

— t. i. a nála alacsonyabb rendű hivatással bíró szellemi járu-

lékok sorsába — és nemhogy felemelné azokat, hanem éppen ő 

süllyed le lassan-lassan azoknak a járulékoknak a színvonalára, 

amiket együttesen állati testnek mondanak. És ez tényleg állati 

test is, mert az állati életnek vonatkozásait viseli magán. Ezek-

nek az öntudatlan ösztönöknek nyomán bizonyos állatiasság 

ragad a lélekre annak dacára, hogy az ember lelke magasabb 

rendű, mint az állaté, mert értelme és szabadakarata van és lá-

tóhatára összehasonlíthatatlanul tágabb, mint az állaté. De az 

embertestben élő szellem éppen ezt az ő szabadakaratát és szé-

les látókörét igen sokszor a saját kárára fordítja, s nem a testet 

használja fel eszközül arra, hogy az ő magasabb rendű lelki 

tulajdonságainak érvényt szerezzen, hanem a testet tekinti cél-

nak. S mikor így megtéveszti a saját életével önmagát, már 

ezzel tulajdonképpen lefelé süllyedt, mert hiszen magasabb 

rendű lelki tulajdonságait az állati test szolgálatába állította. 

Ilyen az ösztönök túlságos kihasználása. Pl. az ember sokat 

vétkezik az evéssel és ivással. Mert míg az állat csak az éh-

ségének csillapítása céljából eszik, addig az ember az ő lel-

kének képességeivel kifejleszti a test vágyait, és a testnek 

szükségleteit sokszor lelki vágyakká emeli. Ilyen az ínyenc-

ség, a torkosság, a falánkság, a tobzódás ételekben és ita-

lokban. 
 Ki az, aki ezekben még nem merült volna bűnbe?! Ki 

nem eszik a szükségesen felül, ki nem keresi az ínyének ked-

vét? Az ember a föld nyújtotta minden áldásnak színét-javát, 

minden kívánatos részét magának akarja megszerezni, a másik 

embert pedig, aki az ő testvére, hideg szívvel hagyja éhezni, és 

még csak szánalmat sem érez iránta, mikor látja, hogy annak 

még a legszükségesebbről is le kell mondania. De így van ez az 

alvással is. Az alvásra szüksége van a testnek, hogy az erőit 



 106 

pótolja, hogy a pihenés által a vér rendesen osztódjék el a szer-

vezetben, és a sejtek rendesen a táplálékukhoz jussanak, hogy a 

lélek egészséges, erőteljes testben folytathassa tovább mun-

káját. Ki az, aki ez ellen is ne vétkeznék? Mivelhogy a pihenés 

kellemes érzés, ez a resteknek egész légióit teremti meg. A 

lélek felsőbb rendűsége és szabadakarata arra képesíti az em-

bert, hogy kieszelje, hogyan lehetne a maga részére a pihenést 

állandóvá tenni és a másik embertársára rakni a munkát, holott 

reá nézve is szükséges, hogy dolgozzék és munkálkodjék. 

 Azután a mozgás ösztöne, vagyis a szabadság ösztöne, 

amelyet az ember magával hozott, és amelyet a lélek megköve-

tel magának a földön. Mert hiszen a szabadság drága kincs és 

az ember vágyai messze túlszáguldanak az ő hatókörén. A 

messzeségben keresi kívánságainak kielégítési lehetőségét, 

azonban helyzetének kényszerűsége folytán bizonyos körhöz és 

bizonyos munkához van kötve, és nem követheti azt a vágyát, 

amelyet megvalósítani szeretne. A mindennapi kenyér kérdése, 

a megélhetés feltételei sokszor egy helyhez kötik őt, sőt a 

kényszerítő körülmények igen sokszor valósággal rabságba 

ejtik. Az ember szereti a szabadságot és szeretné azt cselekedni 

s abban dolgozni, amire éppen vágyai vezetnék; azokat a vá-

gyakat szeretné megvalósítani, amelyekről álmodik, és ame-

lyekben a lelkének bizonyos célját elérhetni véli, és bizonyos 

boldogságot remél teremthetni a maga számára. Az emberben 

benne él a munkavágy, mert valamit cselekednie kell, legyen 

az jó, vagy rossz, mert a tétlenség maga a halál. Azonban senki 

sem szereti a kényszerű munkát, pedig az élet ilyenekből tevő-

dik össze. Az élet kényszerítő körülményei mindenkit bizonyos 

anyagi kényszermunkába fognak be, ha meg akar élni. Mert 

még ha a föld gyümölcséből akar is megélni, fel kell azt keres-

nie, még ha vadon teremnek is azok a gyümölcsök, és le kell 

azokat a fáról szednie. Tehát mindenképpen dolgozni kell, ez 

az élet kényszere. De vannak az embernek vágyai, amelyeket 

kényszer nélkül kíván munkálni. Ez a munka már élvezet és 



 107 

szórakozás. Ilyen szórakozások a különböző játékok, utazások, 

sportok, a mulatozások és a kedvtelésnek mindenféle válfajai. 

Az ember tehát, hacsak teheti, magának a kívánatosabb és kel-

lemesebb tevékenységet: a szórakozást akarja megszerezni, 

másokra pedig a kényszert, a munkát, a terheket, a szükségeset 

kétszeresen reárakni. 

 Azután itt van a fajfenntartó ösztön. Ezer meg ezer ru-

gója lehet a léleknek, hogy ezt az ösztönt túlfejlessze magában, 

mivel ez az ösztön az ő gőgjének, kifejlesztett lelki ínyencsé-

gének, addig felépített testiségének dédelgetésére alkalmas 

eszközöket és lehetőségeket ígéri. Azután az életösztön. A 

normális ember szereti az életét, mert hiszen élet nélkül a meg-

ismert kívánatos dolgokat nem élvezhetné a világon. De 

ugyanezt az életet, amelyet olyan nehezen és nagy körültekin-

téssel vehet csak fel és tehet kellemessé, ezeknek az ösztönök-

nek túlfejlesztése által nagyon könnyen elvesztheti, a beteg-

ségek és szenvedések folytán terhessé teheti és megrövidítheti. 

Tehát az ember ragaszkodik ahhoz, hogy mindezeket a dol-

gokat, amelyeket bűnösen továbbfejlesztett, mint amennyi-

re szabad lett volna, minél tovább élvezhesse, és a maga 

számára megtarthassa. Azért önzésében feláldozza a szere-

tetet, amelyet esetleg érez és maga helyett szívesen áldoza-

tul dobja a mások életét, mert a mások élete reá nézve nem 

képvisel értéket, annyira elkülöníti magát embertestvérei-

től. Így önzésében szívtelenné és önzővé válik s nem egyszer a 

másik halálából, a másiktól elvett életlehetőségekből akarja a 

saját életlehetőségeit megtoldani, az élvezésekre való lehetősé-

geket megnövelni. Nézd meg a világot: nem látod-e, hogy 

minden ember ilyen túlfejlesztett ösztönökkel é l ?  És így te-

kintve a dolgokat, maga az élet is bűnszámba megy. Hogy eb-

ben az életben, ezekben a túlfejlesztett ösztönökben mennyi a 

felfelé törekvő, szép és igaz érzés, hol kezdődik a bűn, és hol 

az erény, hol határolódik el a kettő egymástól, azt az ember 

nem tudja áttekinteni, mert annyira össze van az erény a bűn-



 108 

nel szövődve a földön, hogy ezt igazán csak az isteni törvény 

legpontosabb munkája tudja szétválasztani a minősítési törvény 

formájában. 

* 

Nos tehát, amikor böjtölésről szól az Úr, az Üdvözítő, nem 

csupán az ételnek a megvonását, hanem az életösztönök túlfej-

lesztésének visszaszorítását, vagyis a lemondást ajánlja a 

„böjt” név alatt az embernek. Mert aki elvonja magától az ételt 

és italt, az nem képes elvégezni azokat a feladatokat, amelyeket 

reá a természetes élet ró; és ha ezeket nem tudja elvégezni, 

akkor lélekben is fogyatékos életet él. Tehát szükséges az em-

bernek a mindennapi kenyér, t. i. a rendes napi táplálék, de 

nem szükségesek az ínyenckedő lakomák, a fényűzés; nem szük-

séges az, hogy az ember az ínyének kedves dolgokat keresse; 

hanem keresse az egyszerűt, a táplálót, a test fenntartásához 

szükségeset. Azon túl pedig, amit az ember magához vesz, min-

den bűn. Szükséges a pihenés, az álom, és azért szükséges, 

hogy az ember a természet viszontagságai ellen védve legyen; 

ezért szükségesek a hajlékok, de nem szükségesek a fényűzően 

berendezett paloták. Szükséges a tiszta és rendes ruházkodás, 

de nem szükséges a drágaságokkal való ékeskedés. Nem szük-

séges az, hogy egyik ember húzza az igát, a másik pedig örökö-

sen csak a saját kedvtelésének és a szórakozásnak éljen és a 

testét minden fáradtságtól megkímélje. Szükséges a fajfenntartó 

ösztön a családban, hogy emberek születhessenek a földre és a 

családi összetartozás, a szeretet növekedjék a lelkekben. De 

nem szükséges a paráznaság, amely csak az örömöket keresi 

anélkül, hogy a fény után következő árnyékra is gondolna. Az 

örömöket a terhekkel együtt kell hordozni, és a jogokat a 

kötelességekkel együtt gyakorolni. Szükséges az élet az em-

ber számára és szükséges, hogy az élet javait is megismerje, 

hogy azokból a szellem kiválogassa azt, ami értékes, ami bol-

dogító, amit meg kell szereznie, és hogy azt is megismerje, amit 

el kell hagynia. De nem szükséges az élet ott, ahol a természet 



 109 

már lassan-lassan oldozza a kötelékeket, hogy elvigye a lelket 

egy másik állapotba. Nem szükséges, hogy meglegyen az élet-

ösztön túlságos kifejlesztése ott, ahol az életnek a kedvező kö-

rülményeket fel kell áldoznia maradandó, nagy értékekért. Te-

hát szükséges, hogy az ember féltse az életét az alacsonyrendű 

támadásokkal szemben, de nem szükséges, hogy féltse az éle-

tét, amikor nagy és nemes eszmékről, célokról és tettekről van 

szó, hogy azokat szolgálja vele, és azokért feláldozza azt. Mert 

az életnek a féltése itt már gyávaság. Nem szabad az élettel 

könnyelműen játszani és azt haszontalanságokért feláldozni, de 

nem szabad ott félteni, ahol isteni gondolatok, magas, nemes 

eszmények szolgálatáról és megvalósításáról van szó. 

* 

Amikor az ember ezekkel tisztába jön, és a lelkében számot 

vett magával és azt látja, hogy tulajdonképpen helytelen irány-

ban haladt, túlzásokban, a mulandóért való küzdésben merült ki 

a tevékenysége. Azok felé vitte célkitűzése, és most valami 

szebbet, jobbat, igazabbat ismert meg értékesnek, azaz össze-

ütközésbe került testi életének célja a lélek életének céljával: 

akkor állt be számára legelső sorban a böjtölésnek, vagyis a 

lemondásnak szükségessége maradandó céljainak elérése érde-

kében. Mikor valaki egy nagy, nemes, tiszta igazságot ismer 

meg és látja, hogy azt nem egykönnyen érheti el, mert ezer 

meg ezer réteg húzódik eléje, hogy magasra törő céljaiban 

megakadályozza (például a test akadálya, mégpedig úgy az ő 

maga, mint a mások testi érdekei): akkor van helye a böjtnek. 

Például szolgáljon annak a megszállottnak az esete, akire az Úr 

Jézus Krisztus tanítványainak azt mondotta, hogy csak böjtö-

léssel és imádkozással gyógyítható meg. Ennél a megszállott-

nál a megszállottság gyökere a testiségben rejlett; olyan erőket 

kellett tehát kitermelni, amelyek a testiségnek azt a ferdén fej-

lett gondolatát — vagyis annak a megszálló szellemnek hatá-

sát, aki félrefejlett fogalmaival az élő testbe kapcsolódott és 

abban rendellenességeket hozott létre — ellensúlyozni lehes-



 110 

sen. Mert erre nem lehetett rendes, normális lelkierőkkel hatni, 

hanem a test böjtöltetésével, vagyis anyagi erő elvonásával a 

lelki erőket túlsúlyba hozni, azaz asztrál erőket összpontosítani, 

amelyeket azután mint fegyvert lehetett a megszálló hatásával 

szembeállítani. 

 Ez más betegségek gyógyításánál is alkalmazható, vala-

mint az akaraterő kifejlesztésénél. Ezt a dolgot azonban nem 

lehet és nem szabad általánosítani, mert vannak olyan tökélet-

len felfogású emberek, akik még az alázatosság kezdetének 

kezdetén sincsenek és gőgből, hiúságból a saját asztrális erejük 

kifejlesztése végett böjtölnének, és ezáltal olyan erőket tömörí-

tenének össze, amelyek felett aztán elveszítenék az uralmat. 

Böjtöléssel és az élet ösztöneinek más ilyen természetű meg-

szorításával a léleklátást (clairvoyence) is ki lehet fejleszteni. 

De ez sem mindenkinél lehetséges, mert az idegszféra úgy 

megzavarodhat, hogy őrültség következhet be. Mert nem min-

den lélek egyugyanazon lélek. Én azonban azt mondom az em-

bernek: a leghathatósabb erőkifejlesztés az engedelmesség 

és az imádság. Minden körülmények közt igyekezni kell 

megtartani a lelki egyensúlyt és arra törekedni, hogy az 

ember a hitében meg ne fogyatkozzék, mert ha a hite erős, 

akkor minden lehetséges. Nincs semmi szükség a kilengé-

sekre. Az összes ösztönöket, amelyek a földi életben a test 

által felébrednek, tartsa meg az ember a szükséges színvo-

nalon, mert az Isten azt úgy adta neki, és ne essék túlzásba 

se az egyik, se a másik irányban. Mert ameddig fehér mágiá-

ba akarja átfejleszteni a jóra törekvéseit, nem tudja, hogy az 

erők keveredése folytán a fekete mágiából, vagyis az őt kör-

nyező természeti erők világából is mennyit ébreszt föl, és aztán 

ez erők felett nem tudván uralmat venni, elveszti a fejét és a 

hitét, és ahhoz talál nyúlni, amitől Isten őrizzen meg minden 

lelket, hogy hozzányúljon. 

 Mert úgy van az, hogy a testi erők letompítása, meg a 

táplálék és a pihenés elvonása az asztrálvilágba helyezik át az 



 111 

ember lelkét. Itt azonban ezer meg ezer veszedelem fenyegeti 

az éretlen lelket, mert az asztrálvilág képe még nem a valósá-

gos világ képe. Ezekbe az erőkbe csak hatalmas, magasan fej-

lett szellemek nyúlhatnak, akiknek erős hitük és Istenben ha-

talmas támaszuk van. Mert az asztrálvilágnak egyik része felfe-

lé, a fehér fény felé, a másik része pedig lefelé, a sötétség felé 

vonzódik és a lehetőségek óriási csábító hatást gyakorolnak az 

ingadozó, gyenge lélekre. A lélekben levő gőg, az önzés, a 

szenvedélyek és indulatok tombolása olyan mérveket ölthet 

ebben az állapotvilágban, hogy az egyén elveszti a szellemi 

egyensúlyát és zuhan lefelé! Azért, ha valaki ezen az úton akar-

ja az üdvösségét elérni, nagyon eltévedhet, s ha valami nagyot 

akar cselekedni, könnyen lehetséges, hogy ezzel éppen többet 

árt önmagának is meg a világnak is, mint ha megmarad a maga 

normális emberi állapotában. Hiszen normális ember-

állapotban megmaradni is úgyszólván a legnehezebb dolog 

az ember számára, mert nagy és nehéz feladat a feltétlen 

mértékletességet, a feltétlen higgadtságot megtartani, a test 

és lélek követelésének helyes elosztását megítélni és megvá-

lasztani tudni. Maga ez a feladat máris bizonyos bölcsessé-

get kíván meg. 

* 

Azért én azt mondom, gyermekeim, hogyha ezt a mértékletes-

ségi fokot nem tudjátok még elérni sem az önmegtagadásban, 

sem a tudományban: maradjatok meg azon a helyen, ahová 

titeket az Isten helyezett; tudjatok ott engedelmesek lenni, 

tudjátok ott megtalálni mindig a helyes irányt: és ez lesz a 

legjobb cselekedet, amit tehettek, mert akkor megtettetek 

azt, amit emberileg a legnehezebb megtenni. Legyetek első-

sorban alázatosak; az alázatosság első foka pedig az engedel-

messég Isten akaratával szemben. Azután igyekezzetek szelíd-

ségre, jóakaratra, szerénységre, türelemre, elnézésre, megelé-

gedésre és a háládatosság érzésére. Ezek a lélek legszebb virá-

gai. Akiben ezek az erények ki vannak fejlődve, annak nincs 



 112 

mit félnie semmitől, mert az alázatosság tesz képessé a szeretet 

helyes alkalmazására, az alázatosság teszi naggyá a hitet és 

bizakodóvá a reménységet. Éljetek okosan és használjátok a 

föld javait. Ne mondjatok le semmiről se, de maradjatok 

meg mértékleteseknek, maradjatok meg embereknek, akik-

ben az Isten Lelke lakozik. És akkor nem vetitek meg a jót, 

nem utáljátok meg a szépet, nem kerültök ellenkezésbe a 

saját testetekkel, nem juttok kísértésbe sem szellemileg, sem 

lelkileg, sem testileg, mert nem akartok önmagátokat felülmúló 

tetteket véghezvinni, mert nem bizakodtok magatokban, s így 

nem juttok kísértésbe a saját erőitekkel. 

 Hanem amit szereztetek, közöljétek mindenkivel, aki 

körülöttetek él, hogy áldásává váljatok korotoknak, hogy min-

denütt öröm és hála érzését váltsátok ki a szívekből, és akkor 

megtettétek a legnagyobbat, amit ember tenni képes. Majd mi-

kor ti is nagyokká és erősekké lesztek, akkor az Úr nagyobb 

erők tömörítésére és nagyobb munkák elvégzésére fog kikül-

deni benneteket; és ha Ő küld titeket, akkor már nem kell félne-

tek, mert akkor már ezekkel az erőkkel, ezzel a tudással mint 

benső, lelki ösztönnel születtek meg, s ez veletek érlelődik és 

bontakozik ki, és nem kell azt gyakorlatok és tanulás által meg-

szereznetek. 

 

2. Az irányított böjtölés. (**) 
A böjtölés fogalma. — Kiknek nem tanácsos böjtölniük? — Böjt és imád-

kozás. — A másokért való böjtölés. — Böjtölés betegért. — Böjt és karma. 

— Az egyszerűség a lélek szabadsága. — Delejezés és karma. — Az ütkö-

zések célja. 

A böjtölés nem más, mint a lemondás egyik alakja. E szerint a 

böjtölés nem mindig ételmegvonást jelent. A böjtölés általáno-

sító kifejezés, mert az ember sokszor böjtöl akkor is, ha ott áll 

előtte az enni- és innivaló, és mégis kénytelen böjtölni, mert a 

lélek tart böjtöt. Például nem ízlik az evés és ivás, ha a lélek-

nek bánata, szomorúsága van, és hiába van a test számára 



 113 

ilyenkor a táplálék, az nem vonja ki belőle azokat az erőket, 

amelyeket máskülönben a harmonikus életben kivonna. Min-

den szenvedés böjtölés. A testtől való táplálékmegvonás an--

nyit jelent, hogy a lélek kezdi a maga akarata szerint gyakorol-

ni az őt megillető uralmat a test fölött. Jó a böjtölés, és szüksé-

ges is, hogy az ember tudjon a test vágyai felett uralkodni. 

Hogyha ezt elérte, akkor azt az akaraterőt, amit ezzel a küz-

delmével megszerzett, az asztrál-, illetőleg a lelki világban való 

tevékenykedésre használhatja fel. Azonban aki így szerez ma-

gának asztrális erőket, annak résen kell lennie, mert a legkisebb 

akaraterő megfeszítésénél is már szemben találja magát a sá-

tánnal. Aki már bizonyos akaraterővel rendelkezik, amelyet 

oda irányíthat, ahova akar, az előtt egy újabb tér nyílik meg, 

amelyen kísértést szenvedhet. Azért ezt az akaraterő kifejtésre 

irányuló böjtölést nem ajánlhatom általában az embereknek, 

mert ezzel olyan ajtót segítenék megnyitni az átlagember előtt, 

amelyen az átlagember lelke olyan területre léphet ki, amit még 

nem ismer, ahol még nincs meg a kellő tájékozódó képessége. 

Az embernek legelsősorban a helyes hitre és az alázatosság 

megszerzésére van szüksége, mielőtt még az ilyen erőket meg-

szerezné magának. Csak ha már a lélek elég alázatos és elég 

erős a hitben és szeretetben, akkor próbálkozhat ilyenféle erő-

fejlesztéssel, de akkor is csak azért, hogy a hitét, a szeretetét és 

alázatosságát nagyobb mértékben tudja gyümölcsöztetni a földi 

életben. Ezen felül a böjtölésnél mindenkor tekintetbe kell ven-

ni a test hajlandóságát, képességeit és kellő erőben tartását is. 

 Amikor böjtöltök, sokat imádkozzatok, mert a böjtölés 

imádkozás nélkül ferde útra való kilépés. Mert amikor a lélek a 

legkisebb eredményt észreveszi, amit megmozdulásával — 

hogy úgy mondjam — kierőszakolt az erők világában, nem 

lehet benne biztos, hogy a sátán befolyása ellenében tud-e vele 

rendelkezni is? Mert a sátán azon van, hogy minden megszer-

zett erőt és képességet, amellyel az ember rendelkezik, a maga 

céljára használjon fel. Azért, hogyha valaki észreveszi, hogy a 



 114 

böjtölés által az idegszellemében nagyobb ingerek váltódnak ki 

akár haragra, akár egyéb ellentétes érzésekre, vagy szen-

vedélyekre, akkor inkább csillapítsa le az idegszférát és egyék 

valami keveset, mint hogy az idegeken keresztül a rossz feléb-

redhessen és cselekedhessek. Azonban hogyha valaki éppen 

ezek ellen akar öntudatosan küzdeni, akkor feltétlenül szüksé-

ges, hogy az Isten kegyelmébe kapcsolódva próbálgassa ezt, 

folyton-folyvást imádkozva. Lehet, hogy amikor megpróbálod 

az így való böjtölést, olyan kísértésekben lesz részed, amilye-

nekről eddig talán fogalmad sem volt; olyan hullámzások ke-

rülgetnek meg, amelyekről sokszor már azt hiszed, hogy képte-

lenség ellenük védekezni. Ha ez bekövetkezik, akkor imádkoz-

zál és egyél, mégpedig folyton imádkozva, azzal a gondolattal, 

hogy bárha ezt az eledelt a test a maga szükségletére használja 

fel, az azért mégis a lelki erők növekedésére és a szellemi sza-

badság tágítására szolgáljon, hogy urává tudj lenni azoknak az 

alsóbb rendű erőknek, amelyeket feldolgozni és megsemmisí-

teni szeretnél. Ebben az imádkozásban kérd Istent, hogy emelje 

fel a lelkedet és tisztítsa meg a szívedet minden olyan érzéstől, 

gondolattól és befolyástól, amely az általad megismert igaz-

sággal és világossággal ellenkezik. Hiszen mindenesetre az 

másként nem is lehet, mint hogy a lelkedet folyton-folyvást 

Istennek kell felajánlanod. Evés után szintén imádkozzál. 

 Így lehet, hogy fel tudod használni azokat az erőket, de 

semmi esetre se hidd azt, hogy a célodat éppen ezzel érted el, 

mert annak elérése csak Isten segítségével, azaz nem a saját 

erőddel és akaratoddal, hanem az Isten kegyelméből lehetsé-

ges. 

* 

Ami azt a kérdést illeti, hogy mennyiben lehet és hatásos más 

érdekében valami célra „ráböjtölni”, erre ezt felelem: Az ún. 

ráböjtölés azt jelenti, hogy az ember erőket von el a testtől, és 

áthelyezi azokat az asztrálvilágba, hogy ott a lélek azokkal az 

erőkkel dolgozzék és hasson. Jó és helyes, hogyha az ember így 



 115 

cselekszik, azonban én mégis azt mondom nektek, hogy ne 

ezen az úton akarjatok hatni az asztrálvilágra. Mert hiszen ami 

erőt át tudtok vinni az asztrálvilágba, azt nagyon sok szűrőn 

kell átszűrni, mert amit a testtől át tudtok vinni, az bizony nem 

sok tiszta és világos hatóerőt képvisel. Sokkal közelebb jut 

céljához a lélek, ha a test erőit meghagyja a test világában, 

vagyis a földi világban, és mindenestől Istenhez kapcsolva 

magát, az ő akaratához simulva az életét úgy éli vagy úgy 

szenvedi végig, hogy abban a lehetőség szerint mindig bé-

kesség legyen.  
 Az ember ne akarjon még betegért se böjtölni. Sokkal 

többet használ, ha felemelkedik a magasabb énjébe, és többször 

imádkozik Istenhez segítségért. Sokkal jobban és hamarabb ér 

célhoz, ha Istentől kéri a segítséget és a megvilágosodást és 

engedi szabadon működni a sorsokat intéző gondviselő kezet. 

Mert hiszen nem minden betegnek lehet és van módjában az 

asztrálerők segítségével meggyógyulnia; nem minden beteg 

gyógyulhat meg delejezéssel, vagy az által, hogy valaki őt sze-

reti és érette „akar”, hogy az ő végzetét megmásíthassa! Én 

pedig nektek kedvezni szeretnék. Mert hogyha valóságnak fo-

gadjátok el, hogy mint emberek ezen az úton hatni tudtok, és 

talán mégsem kíséri olyan eredmény a ti nagy áldozathozatalo-

tokat, amilyenre számítottatok, akkor megrendültök a hitetek-

ben. Mert nem lehet az embernek egyetlen „akarásával” felol-

dania vagy szétvágnia azokat a szálakat, amelyek ki tudja mió-

ta, milyen időtlen időkön keresztül kapcsolódtak egymásba és 

hozták létre az okozati törvény révén azokat a fájdalmas ered-

ményeket, amelyek most elétek tárulnak, hogy azokat szemlél-

hessétek, s amelyeken ti változtatni szeretnétek. Hiszen ezeket 

az erőket előbb fel kell oldani! Nem azt mondotta-e Krisztus is 

a hosszú idő óta fekvő betegnek: „Megbocsátattak a te bűne-

id” — és csak azután mondta: „Kelj fel a te ágyadból és 

járj”?! 



 116 

 Az ember azonban, ha önmagát akár a tűzre adja és 

megégetteti is, és ha önmagától mindent megvon, és mindent 

megcselekszik is azért, akit szeret, akkor sem tudja annak a 

kármáját feloldani, mert nem tudja annak a bűneit megbocsáta-

ni és semlegesíteni. Az ember csak az ő jóakaratával és szere-

tetével segíthet. És ha valaki úgy imádkozik, hogy az Isten vi-

lágítsa meg azokat a lehetőségeket, amelyekbe belenyúlva eny-

hülés, könnyebbülés következhetik be, már akkor nagyobb alá-

zatosságról tesz tanúságot, mint hogyha ő maga böjtöl, „akar”, 

erőket szerez, és mintegy a maga erőszakos akarásával mint 

fegyverrel megy neki annak a világnak, amely e mögött a lát-

ható világ mögött van. És amelyben össze vannak csomózva 

azok a lehetőségek, amelyeken még akkor sem tud úrrá lenni, 

ha önmagát a tűzre adja, hacsak az Isten meg nem oldja azokat 

a csomókat. Könyörögjetek és imádkozzatok a betegekért, 

és éljetek mértékletesen. Ne tápláljátok túl a testeteket se 

evéssel, se ivással, se túlontúl való pihentetéssel és kí-

méléssel. Ne legyen a testetek az első, hanem legyen a lélek-

nek a szolgája. Az ember lelkének kell alázatosnak lennie; 

ennek kell mindenkor és mindenben az Isten akarata szerint 

hajolnia. 

 Azért a testi életben a minél nagyobb egyszerűséget 

ajánlom. Mert ha nem vagytok egyszerűek, akkor a lélek szol-

gálja a testet, és akkor máris kárt szenvedtek. De ha a testetek 

szolgálja a lelketeket, azaz egyszerűségre törekedtek, és a testet 

csak mint egy állatot tápláljátok, hogy túl ne menjen a határon 

semmiben — tehát az ilyen egyszerű mértékletességben töltött 

élet rendjén a testet mindenkor a lélek akaratának és vágyainak 

vetitek alá — akkor az mindenkor engedelmes szolgátok lesz, 

valahányszor bennetek a tisztább érzés felbuzdul és a segíteni 

vágyásra indít benneteket. 

* 

Hiszen tulajdonképpen a delejezés is micsoda? Semmi más, 

mint az a kifejlesztett jóakarat, amelyet az emberi lélek az 



 117 

ő harmonikus testi erőivel együtt a neki rokonszenves be-

tegre átsugároz, s ezáltal a megbetegedett részeket normális 

működéshez segíti — mintegy a hóna alá nyúl az összeesett, 

erőben kimerült testrésznek és felsegíti azt — hogy a fel-

adatát betölthesse. Ilyenkor t. i. a delej az életerőhöz kap-

csolódik a jóakarat által. Természetes ennélfogva, hogy a 

legjobb delejezö is csak úgy tud hatást elérni — mégpedig he-

lyes hatást — hogyha imádságában mindenkor Istenhez fordul. 

Ilyenformán ti is egymásért imádkozva felemelkedhettek abba 

a világba, ahonnan ezzel a jóakaratotokkal és törekvésetekkel 

magatokhoz vonhatjátok azokat a szabadon levő erőket, ame-

lyek elárasztják a mindenséget, így a körülöttetek lévő földi 

világot is, de amelyeket a megbetegedett szerv nem képes ma-

gához vonzani; ti azonban a ti akaratotokkal és egészséges, 

harmonikus életműködésetekkel nagyobb mennyiséget is ma-

gatokhoz vonzhattok, és azt a nagyobb mennyiséget oda irá-

nyíthatjátok, ahová akarjátok. Azonban még a legjobb akarattal 

sem mindig érhettek el hatást, mert sokszor a lélek nem fogadja 

el a segítséget: bár az ember szeretné, óhajtja és vágyódik is 

utána, mert szeretne meggyógyulni, de a lélek, az énnek ez a 

rétege nem fogadja el a segítséget, vagy nem fogadhatja el, és 

így nem tud a nyújtott segítséggel összekapcsolódni. Sokféle 

meghiúsító lehetőségei vannak ezeknek a dolgoknak. Azért az 

embernek sohasem szabad ehhez hozzákötnie sem a hitét, sem 

pedig a felettébb való akarását, mert hiszen az ember sohasem 

tudhatja, mi van a láthatatlan világban, mi tartja fogva, mi kö-

tözi össze azokat az erőket, amelyekre hatni szeretne. A böjtö-

lésnek, mint a lemondásban való előgyakorlatnak megvan a 

maga rendeltetése az emberi életben. Én azonban ismét hangsú-

lyozom, hogy ez valóban csak előgyakorlat; és hogyha a gya-

korlat által csakugyan megszereztétek azokat az erőket, ame-

lyekkel hatni tudtok az asztrálvilágban minden megkísértés 

ellen, akkor máris felszereltétek magatokat bizonyos bölcses-

séggel, bizonyos ismerettel. És ha a lelketek harmóniában van 



 118 

a szeretet törvényével és a világosság már átjárta azt annyira, 

hogy mindig és minden pillanatban szem előtt tudjátok tartani a 

célt, a lelketeknek az Isten felé való haladását, úgy hogy nem 

térít le benneteket arról az útról sem a siker, sem a sikertelen-

ség: akkor lehetséges, hogy igen sok és nagy eredményt érhet-

tek is el. De ismétlem, sohasem szabad ezt mint célt tekinteni, 

hanem csak mint mellékes eredményt. 

* 

Szükséges, hogy az ember életében ütközések legyenek, hogy 

az ütközések által a leülepedett lelki sűrűségek, salakok újra 

meg újra ismét felemelkedhessenek, hogy amikor egy-egy 

ilyen érzéshullámzás felemelkedik, a szellem erről tudomást 

szerezzen és az ő erejével és világosságával küzdve ellenük, 

felégesse azokat. Ezeket azonban nem szükséges mestersége-

sen felidézni, mert ha ezek mesterségesen vannak felidézve, 

esetleg nagyobb mennyiségben jutnak az öntudat elé, mint am-

ennyit az belőlük meg tud emészteni, illetőleg át tud világítani. 

Sokkal helyesebben cselekszik az ember, hogyha az öntudatát 

erősíti, ha a jobb lelki érzéseit sorompóba állítja, hogy ezek a 

jó érzések, valahányszor ilyen támadás bekövetkezik, ott állja-

nak, és minden rést elfoglaljanak. Hogy az öntudatba ne tudjon 

a salak feljutni a rázkódtatás, vagy az izgalom által, illetőleg, 

hogy az öntudatból mindig elegendő mennyiségű jó, elegendő 

mennyiségű békesség és világosság legyen jelen, hogy át-

sugározhassa és megsemmisíthesse ezeket a felmerülő érzés-

hullámzásokat. A szeretet gyakorlása, a békességes tűrés kifej-

lesztése, a szelídség gyakorlása, a szerénységnek a lélekben 

való térhódítása, és a tudatban az engedelmességnek önmagára 

való erőszakolása, mielőtt még azok a hullámzások feltámad-

nának: az emberi lélekben úgy álljanak ott, mint a várak körül a 

sáncok, amelyekkel az ellenséget még a falaktól is távol tartják. 

 



 119 

ISTEN NAGYSÁGA. 

1. A kegyelem ereje. (**) 
Ha már önmagunkból nem tartunk meg semmit, akkor az Isten Lelke irányít 

bennünket. — Az ember kötöttsége és rögzített elvei. — Isten határtalan 

jósága. — Az engedelmesség szükségessége. 

 Az Isten Szentlelkének igazsága és világossága egy-

formán árad minden teremtett lélekre, és hogy abból ki mennyit 

és hogyan fog fel, az az egyéni lélek önmaga odaadásának, 

úgyszólván az önmaga feloszlásának mértékétől függ. Minél 

engedelmesebb, minél inkább alárendeli magát Isten akaratá-

nak, annál nagyobb teljességgel telítődik meg az igazság lelké-

vel, és annál inkább fel tudja fogni azt az igazságot és világos-

ságot, amely Istentől reásugárzik. Annál inkább tudja mindig, 

hogy mit hogyan cselekedjék. Mikor odáig eljutottunk, hogy 

önmagunkból már nem tartunk meg semmit, tehát a magunk 

akaratát az utolsó részletig feladtuk, hogy az Isten akarata telje-

sen érvényre juthasson bennünk, akkor az Istennek a Lelke — 

hogy úgy mondjam — erős kézzel ragadja meg a mi szellemi 

és lelki életünket, és az ő akaratának erejével vezet bennünket 

mindig oda, ahova Ő a legjobbnak látja. Ahol minket a legjob-

ban tud felhasználni, ahol az ő bölcsessége szerint a mi lelkünk 

egyéni természete a leghatalmasabb vezető erő, vezető közeg, 

amelyen keresztül a Szentléleknek igazsága tovább is oda-

áradhat ki, ahova Ő akarja, hogy az ő akarata célt érhessen. Én 

a ti halhatatlan lelketeket és szellemeteket akarom az én lelke-

men keresztülsugárzó világossággal, igazsággal és szeretettel 

Krisztus felé emelni. Én titeket a Krisztus szellemében akarlak 

új életre kelteni. Én a ti halhatatlan részeteket akarom vezetni, 

és nem a ti külső embereteket. Mert nektek éppúgy meg kell 

állnotok az Isten igazsága előtt, mint ahogy nekem, vagy a má-

sik, vagy a harmadik teremtett szellemnek meg kell állnia. 

Hogy ti is nagyokká lehessetek az által az önmagatok megalá-

zása által, amellyel ti is az Isten Szentlelkét magatokhoz von-

hatjátok, hogy ti is majd tisztákká lehessetek azáltal, amit ma-



 120 

gatokhoz vontatok, amit ti magatokban feldolgoztatok. Azaz a 

Krisztus beszéde, a Krisztus igéje által, amely benneteket pont-

ról-pontra átformál, és új emberré, új lélekké alakít át az ő szel-

lemében. Én tehát csak a ti halhatatlan részeteket tudom és aka-

rom megtölteni azzal a világossággal, azzal a szeretettel, amit 

ha ti asszimiláltok, a ti egyéniségetekben feldolgoztok, azután 

már egészen a tiétek lesz. Én ehhez csak annyiban járulhatok 

hozzá, hogy a lelketekben felgyújthatom a szent lelkesedés 

tüzét, és hogy amit én is az Úrtól vettem, azt továbbadom nek-

tek, mert csak ezekkel az érzésekkel, ezzel az önmagatok meg-

szentelt odaadásával tudjátok az Isten munkáját továbbterjesz-

teni a földön. 

 Ameddig ti magatokból valamit meghagytok, ameddig 

a ti külső, emberi énetek okoskodása, bölcselkedése, fontosko-

dása belediktál a ti szent lelkesedésetekbe, addig csak félmun-

kát, csak kevert munkát végeztek, mert addig a ti földi embere-

teknek is van beleszólása. Én pedig azt akarom, hogy ti igazi 

értékes munkát végezzetek; nem itt e földön értékeset, amit t.i. 

a különböző véleményű emberek értékesnek tarthatnak, hanem 

olyan értékűt, amellyel az Isten Lelke előtt megállhattok. És 

elmondhatjátok a ti lelketek igazi meggyőződésével: „Uram, 

Te látod az én lelkemet, és azt, hogy mindent, ami csak az én 

világosságomtól, (ami a legnagyobb részben is még homályos-

ság), mindent, ami az én jóakaratomtól (ami még a rossztól és a 

tévedéstől nem mentes) tellett, azt az én földi életemben szent 

igyekezettel el akartam végezni. Íme, Te látod, hogy a te áldá-

sodból mit végezhettem.” Mert hiába akar az ember önmagá-

ból, hiába van minden törekvése, ha ahhoz az áldás elmarad. 

De hogyha az ember lelke az önmaga-odaadásával felkínálja 

magát Istennek, Isten az áldásokban mutatja meg, hogy Ő tud 

róla, vezeti őt, megsokasítja a munkáját, megsokasítja a kötele-

zettséget, amelyet reábíz. És amikor az ember ezt érzi, szük-

ségképpen éreznie kell azt is, hogy Isten milyen hatalmas kéz-

zel emeli ki őt a bűn zűrzavaros, szennyes árjából; mily hatal-



 121 

mas kézzel emeli fel a világosság birodalmába, és hogy az ér-

zéseknek milyen új világa nyílik meg előtte, amiről addig nem 

tudott. 

 Éppen ebben van az, hogy az emberi lélek megérzi, 

hogy Isten kezében van, Isten vezeti őt és bízza meg azokkal 

a munkákkal, melyeket itt a földi életben, a mulandóságban 

el kell végeznie. És amikor az emberi lélek ezt átérzi, akkor az 

emberi cselekvés, az emberi fontoskodás igazán piciny, jelen-

tőségnélküli semmiséggé zsugorodik össze, de naggyá és ha-

talmassá terjeszkedik ki a lelki szemei előtt az a látókör, amely 

a szellemvilágban, a lelki világban eléje tárul. Én titeket ide, 

ebbe a világba akarlak felemelni. Hiába is írnám én nektek elő: 

„Emberek, cselekedjétek ezt, vagy azt”; ti, hogy megmutassá-

tok, hogy tudtok engedelmesek lenni, emberileg szó szerint úgy 

cselekednétek, és dogmákat alkotnátok, és rajtatok keresztül 

dogmákat szögeznének le azok a lelkek is, akik rajtatok keresz-

tül ismerik meg az igazságot. Ne dogmákat alkossatok, ha-

nem hirdessétek a lelkiismeret szabadságát és a lelkiismeret 

felelősségteljes elkötelezettségét mind a mulandóban, mind 

az örökkévalóságban. Egészen hiába rögzítenélek meg benne-

teket valami szabatos, igazságos egyetlen dogmával, nem tud-

nám hasznát venni a ti munkátoknak ebben a világban, ahon-

nan én hozzátok küldettem. És nem az a fő, hogy a földön, 

vagy a földet körülvevő éteri világban legyen megrögzítve va-

lamely igazság, hanem az, hogy felemeljünk titeket a tévelygé-

sek világából a szabadság világába. Én azt mondom nektek, 

hogy ha ti azokat az igazságokat, amelyeket én hirdetek nektek, 

a lelketekbe befogadjátok, akkor ezek az igazságok bennetek új 

világot építenek, mert ezek minden lélekben újabb meg újabb 

részeket nyitnak meg, hogy azok ott kialakulhassanak, és 

szebbnél-szebb eredményeket hozzanak felszínre. Mondom, 

hogy ha ezeket a szavakba öltöztetett igazságokat a ti lelketek 

maga fogja értékesnek találni és ti ezekben benne éltek, a ti 



 122 

életetekben érvényesítitek, akkor ezek nektek nagy örömöt 

fognak szerezni. 

* 

Nálatok, embereknél, éppen a kötöttségnél fogva minden na-

gyon rögzítve és bizonyos formákhoz kötve alakul ki a képze-

letetek világában úgy, hogy akik a szellemiekkel foglalkoznak, 

azok még a szellem világát, az Isten országát és annak igazsá-

gát is bizonyos helyhez és formához kötik, és képzeletükben 

kötött állapotban lévő helyzetnek tekintik. Ti emberek azt 

mondjátok magatokban : nekem ez a vezetőm, nekem pedig 

amaz, ahelyett, hogy felemelkednétek az Isten Szentlelkéhez és 

a ti lelketeket kitárnátok. Hogy amit a Szentlélek a ti lelketekbe 

azokon a kiépített csövecskéken keresztül nektek adni tud, azt 

magatokba vennétek, hogy a lelketek felduzzadjon, mint aho-

gyan a szivacs kicsiny formába sajtolt alakjában még kemény, 

amint azonban nedvesség jut hozzá, mindig többet és többet 

tud magába fogadni belőle. Mint ahogyan a pehely szétnyílik, 

és piciny részecskéit kiterjeszti a napsugár behatása alatt, úgy 

kell a lélek minden részének is kibontakoznia az által a jó és 

igaz által, amit magába felvenni képes. Tehát mivel az emberi 

lélek kötött, azért azt mondjátok: én ezt keresem, ez az én veze-

tőm. Névhez, formához, megjelenési alakhoz kötitek azt a szel-

lemet, akit a saját ízlésetek szerint kiválasztatok, hogy ő legyen 

a vezetőtök. Ez helytelen. Az Isten Szentlelke érzi és látja a ti 

lelki sóvárgásotokat, és a Szentlélekben munkálkodó szelleme-

ket — akik az önmaguk munkáját annak minden bölcsességé-

vel, minden nagyságával, minden eredményével igyekeznek 

elfelejtetni, mert minél tökéletesebben szeretnének belesimulni, 

elvegyülni az isteni Lélek áradatába — arra indítja, hogy úgy 

és ott munkálkodjanak a ti lelketeken, ahol és ahogyan az őket 

befogadni képes. 

 Kedves testvéreim, gyógyuljatok meg ezekből a tévely-

gésekből. Amikor a jóról és igazról valamit hallani akartok, 

amikor a lelketek vágyódik felfelé, az Isten felé, nem szüksé-



 123 

ges, hogy azt nevekhez kössétek, mert hiszen Ö, a ti mindenütt 

jelenvaló teremtő Atyátok a ti szívetek vágyódását előbb ismer-

te és tudta, mielőtt azt a ti tudatotokba felvettétek volna. Ő 

előbb tudta, hogy mit fogtok cselekedni; előbb tudta, mi fog a 

lelketekben kialakulni, mielőtt ti azt tudtátok volna. Hiszen ő 

teremtett titeket, és ő jobban ismer titeket, mint ti magatokat. 

És az ő Szentlelke úgy irányítja a ti lelketek sorsát atomról-

atomra, és a ti fejlődéseteket úgy vezeti, ahogyan az számotok-

ra a lehető legjobb, mert Ő tudja, mi nélkül szűkölködtök. És 

sokszor, mielőtt kigondolnátok, vagy csak a vágy is kialakulna 

bennetek, Ő máris készen tartja számotokra az irányító erőket 

és a szükséges segedelmet. Hogy amikor a lelketek felébred és 

megmozdul, olyan irányban haladhassatok előre, amely irány-

ról a ti lelketek csak álmodott. Hisz Ő adja, hogy megtérje-

tek, ő adja az alkalmakat, ő intézi a lelketek sorsát, ő hoz 

olyan körülmények közé, amelyek kiváltják belőletek azo-

kat az érzéseket és vágyakat, amelyek majd benneteket elő-

revisznek. 

 Azért az emberi lélek helyesen teszi, ha ilyen te-

kintetben nem „akar”, hanem hagyja az ő mennyei Atyját 

akarni őáltala. A legnagyobb erény, amit az emberi lélek 

önmagából mint eredményt kifejthet: az engedelmesség. Ez 

természetes is, mert hiszen az engedetlenség volt a bukás oka, 

az engedetlenség volt az, ami elszakította az összeköttetést az 

Atyával. Az engedetlenség és a gőg az, ami az emberi lelket 

egyik tévedésből a másikba viszi, és az engedetlenség indítja 

zúgolódásra a megpróbáltatások és nehéz szenvedések kínzó 

következményei között. Azért az ember egyetlen jót csele-

kedhetik, ami legelsősorban önmagára nézve jó, hogy enge-

delmeskedik Istennek. Mert ti azt még nem tudjátok, hogy az 

Isten milyen jó, milyen tökéletes, milyen felfoghatatlan nagy 

szeretettel vonzza Magához azokat a lelkeket, akikben a szenve-

dések folytán kezd megérni és kialakulni a vágy a jobb, az iga-

zabb, a tökéletesebb után. Az ember maga az oka kínzó, fáj-



 124 

dalmas, gyötrelmes életének. Hiszen az Isten nem akarja a bű-

nös halálát, sem szenvedését, mert hiszen a szenvedések kö-

zepette ott áll mellette őrködve a szeretet, a segítés, hogy abban 

a pillanatban, amikor feleszmél a lélek, segítségére siessen. Az 

embert az ő bűne és tévelygése, és ezeknek következményei sza-

kítják el az Isten szeretetétől, és ennélfogva a szeretet áldásai-

tól. Az embert a bűnei teszik szerencsétlenné, Süketté és vakká, 

hibássá és nyomorékká mind lelkileg, mind testileg. Isten nem 

akarja a szenvedéseket. Isten szeretete fájdalmat érez a bűnös 

lélek szenvedésén és kárhozatba-jutásán. 

 Isten szeretete lehajolt hozzánk, hogy a legutolsó fokon 

is felkeressen és a zuhanásban is feltartóztasson és visszavezes-

sen bennünket Magához. Isten szeretete Krisztusban tökéletes-

sé vált és mindent feláldozott érettük. Mi nem adhatunk sem-

mit, amit ne ő adott volna, csak egyet adhatunk a mi szabada-

karatunkból, azaz abból, ami a miénk, és ez az, hogy a mi en-

gedelmességünkkel hozzákapcsolódunk Istenhez. A többit mind 

ő végzi el mirajtunk. Hiába tárnám fel a bölcseletnek egész 

áradatát, hiába magyaráznám az igazságnak azokat a fokozata-

it, amelyek az egész természetet, a látható és a láthatatlan vilá-

got fenntartják, és gondviselésükkel ellátják, és mindazt, ami 

az embert érdekelheti, az én minden tudományommal hiába 

magyaráznám meg: az emberi lélek üres maradna, mert nem 

tudná azt megérteni. Az emberi ész csak egy része a szellem 

értelmének, és ez az ész nem tudja őt megragadni, hogy 

Isten felé terelje. De hogyha az elfáradt, gyötrődő és szenvedő 

lelkű emberrel az ő érzésvilágán keresztül megérttetjük, hogy 

az Isten kicsoda, akkor jobban fel tudja fogni, mert át tudja 

érezni. Mert minden szenvedőnek szüksége van enyhülésre, 

minden gyötrődőnek szüksége van vigasztalásra, és minden 

szerencsétlennek szüksége van bizonyos megelégedésre, amit a 

lelke nélkülöz. És amikor a lélek belekapaszkodhat abba a 

gondolatba, hogy Istennel minden szükségletei fedezve vannak, 

Istennel összes vágyai beteljesülnek, akkor felolvad és megnyí-



 125 

lik, és ezen a keskeny nyíláson keresztül beengedi magába a 

legbűnösebb lélek is Isten szeretetét és világosságát, helyet ad 

neki és engedi, hogy ő ezen a kicsiny résen keresztül munkál-

kodhasson benne. 

 Kedves testvéreim, nektek is ez az egyetlen mód van a 

kezetekben. Mert hogyha Isten nem talált más kiegyenlítődést, 

más összeköttetést, mint az Önmagát feláldozó szeretet útját 

arra, hogy segíthessen a Tőle távolesetteken, akkor a ti számo-

tokra sincs más, mint hogy a szeretet sugarain keresztül juttas-

sátok tovább az Isten igazságát. Mert hiszen a bűnös léleknek 

előbb meg kell gyógyulnia a bűnből; a tévelygő léleknek meg 

kell gyógyulnia a tévelygésből, hogy megtalálhassa a helyes 

utat, amelyen járnia kell. A tévelygő léleknek előbb meg kell 

szoknia helyesen gondolkozni, előbb meg kell ismernie az 

igazsághoz vezető legközelebbi utat, hogy elindulhasson rajta. 

Mert ameddig tévelyeg, addig bárhogy óhajtja is a jót, mindig 

labirintba kerül, mert az ő gondolataival és érzéseivel, ame-

lyekkel az igazságot körüljárja, önmagának mintegy alagutakat 

fúr azokba a tévelygésekbe, és sohasem találja meg önmagától 

az azokból kivezető ösvényt. Azért a tévelygő lélek ilyen labi-

rintusainak sokszor össze kell omolniuk, feltételezett igazsága-

inak semmivé kell válniuk. Sokszor nagy, gondolkodó elmék 

körül összeroppan a világ, mert szükséges, hogy az a nagy em-

beri bölcsesség semmivé váljék, hogy az előtte fekvő igazságot 

megtalálhassa. Pedig csak egy kicsinyke igazság az, amely 

mellett ezerszer elhaladt, amelyen túllépett, amelyet sárba ti-

port és semminek tartott, mert önmagában, az ő tévelygéseiben 

egy sokkal nagyobb értékűnek vélt igazságot alakított ki magá-

nak. Azonban mindezek az igazságok csak sárba vájt alagutak, 

amelyeknek össze kell omolniuk. És az a végzetes, hogy ebben 

az összeomlásban sokszor az ezeket megalkotó lélekre kell a 

törmeléknek omolnia, akit ezek a ferde igazságok maguk alá 

temetnek. 

* 



 126 

Azért mondom én nektek, emberek, ne a formákat, ne a 

rögzített szavakat és mondatokat keressétek, amelyek bizo-

nyos igazságokat takarnak, hanem keressétek az igazság-

nak a lelkét, amely él. Ezt pedig mindenki megérezheti a szív-

ével, a lelkével. Nem az eszével, hanem a szívével! Mert az 

emberi ész Istentől elfordult értelem, a szív pedig sok szenve-

désen, csalódáson és fájdalmon keresztülment érzelemvilág. 

Azért a szív mindig tisztább és az igazsághoz közelebb áll, 

mint az ész. 

 

2. A legrövidebb út. (**) 
A természeti világ is várja, hogy a megromlott elvektől megszabadulhasson. 

— Akik a testben csak valamit is megvalósítanak, a szellemvilágban nagy 

gazdagságra ébrednek. — Minden szenvedést megér a hittel végigélt földi 

élet. — Életprogram. 

 Azoknak a lelkeknek, akik sok tévelygés után megtér-

nek a szellemvilágba, nem áll módjukban, hogy ott hántsák le 

magukról a bűnök erőrétegeit; nem áll módjukban magasabb s 

nagyobb világosságot nyerni, mint ami éppen legközelebb esik 

hozzájuk; nem áll módjukban szféráról-szférára emelkedni, 

mert minden egyes megtanult és elfogadott igazság, amit a 

szférában a lelkek magukévá tettek, megköti őket.3* Tehát 

amikor a lelkek valami igazságra rájönnek, valami igazságot 

megtanulnak, azt a szférákban nem érvényesíthetik, mert — 

hogy úgy mondjam — elméletileg nem lehet előrehaladniuk. 

Az ember bűnei, tévelygései hozták létre a természetes világot, 

és ez szükségképpen vonja maga után azt, hogy neki a termé-

szetes világon újra meg újra meg kell jelennie, mert hiszen ez a 

megromlott természet is várja azt a lehetőséget, hogy mind-

azoktól a hátrányos és a fejlődését feltartóztató szellemi elvek-

től megszabadulhasson, amelyekkel az emberlelkek megsűrűsí-

                                                 
3 * Szándékosan használom ezt a szót: lélek, mert a szellem rabságban van, 

mivel a lélek érzései dominálnak, azok viszik, ragadják a szellemet maguk-

kal, azok viszik bele a tévelygésekbe és a bűnökbe 



 127 

tették, keménnyé, durvává és kegyetlenné tették a természeti 

világot. Ezért a szellemeknek ki kell venniük a részüket a ter-

mészetben való munkából is, és a megtanult szellemi igazságot 

itt a természetben kell érvényesíteniük. 

 De ti látjátok, hogy az emberek hogyan érvényesítik ezt. 

A tévelygés szelleme itt van mellettük, körülöttük és bennük a 

testben, amely őket a folyton való kísértéssel újra meg újra 

kitéríti maguk elé tűzött pályájukról, és nagy igyekezettel és 

szent elhatározással megkezdett életükben igen sokszor aláha-

nyatlanak, úgy hogy a lélek igen sokszor messze-messze köt ki 

attól a céltól, amelyet megközelíteni akart és vállalt a testöltés 

által. Akik azonban itt ezen a földön, a testi életben azokból 

az igazságokból — nem mondom, hogy mindent, de leg-

alább valamennyit megvalósítanak — azok mint mérhetet-

len gazdagság felett rendelkező lelkek térnek meg a szel-

lemvilágba. Ezeket az igazságokat kell nektek itt a földi élet-

ben érvényre juttatnotok. És ha ez az érvényre juttatás úgy tör-

ténik, hogy ti magatoknak, a magatok külső emberének semmi 

érdemet nem tulajdonítotok. Vagyis amit cselekedtek, nem 

azért cselekszitek, hogy a ti földi emberetek különb legyen a 

másik embernél, vagy hogy valami megkülönböztetést, valami 

elsőbbséget akarnátok a magatok számára elérni. Azaz ha meg-

tagadjátok magatokat, amikor másoknak szolgáltok és mások 

lelkéhez a jót, az igazat hozzáférhetővé teszitek: akkor olyan 

munkát végeztek, amely a legnagyobb eredményeket termi a 

földi ember számára. Mivel pedig az igazságnak a maga egé-

szében, a maga tisztaságában való érvényre juttatása másképp 

nem is lehet, mint csak az önmagatok megtagadásával, az ön-

magatok személyének feláldozásával. Azért ennek az eredmé-

nye az, hogy a ti személyetekhez fűződő tévedéseket, hibákat 

és gyarlóságokat, amelyek az életetekben a legnagyobb jóaka-

rat mellett is kétség nélkül megnyilatkoznak, Isten kegyelme 

eltörli, és megbocsátja azért az igyekezetért, azért a vágyódás-

ért, hogy a jót a maga egészében érvényesíthessétek. 



 128 

 Isten megváltó kegyelme az ő kibeszélhetetlen nagy 

gazdagságával kárpótol titeket minden olyan fáradozásotokért, 

minden megaláztatásotokért, minden szenvedésetekért, minden 

testi és lelki nyavalyáért, amelyet az ilyen földi életben el kell 

szenvednetek. Istennek ez a mérhetetlen gazdagsága elárasztja 

a lelketeket, és ha addig nem voltak a lelketekben kifejlesztett 

tehetségek, ha nem volt a lelketekben erő és nem voltak olyan 

képességeitek, amelyek benneteket kielégíthettek, és boldoggá 

tehettek volna, bármilyen egyszerű, bármilyen elnyomott és 

alárendelt állapotban élitek is végig a földi életet: Isten kegy-

elme kiszámíthatatlan mértékben hullatja rátok az ő áldását. S 

olyan képességekkel ruház fel, olyan csillogó tulajdonságokkal 

ékesít, és olyan lehetőségekkel áraszt el benneteket, amelyek-

ben azokat mind érvényre juttathatjátok, és emberileg kiszámít-

hatatlan olyan előnyökhöz juttat, amelyeket mint szellemek a ti 

számítástok szerint egyáltalában nem tudtok minek tulajdoníta-

ni. S akkor csodálkozva kérdezitek: „Uram, miért is adtad ezt 

nekem, hiszen én erre nem szolgáltam rá, nem cselekedtem érte 

semmit; hiszen ezt én egyáltalában nem érdemeltem meg!” És 

akkor felel reá a titeket vezérlő isteni Lélek: „Ez az Atyának a 

Hozzá közeledő tékozló fia részére adott ajándéka, amellyel 

felékesíti azokat, akik hisznek és bíznak Benne, akik meg 

akarnak térni bűneikből és el akarják hagyni a múltjukat. Fel-

ékesíti őket az úton való jártukban, hogy amikor betérnek az 

atyai házba, csillogó királyi köntösben ékeskedhessenek.” 

 Ezért mondom, hogy minden fájdalmat, minden 

szenvedést, minden megaláztatást, minden tűrést megér a 

földön az embernek a hittel végigélt élete, és benne a jónak 

érvényre juttatása. És nem mondok nektek, gyermekeim, 

semmiféle elvont bölcsességet, nem akarlak titeket olyan tu-

dománnyal megtölteni, amely tudománynak a földi életetekben 

hasznát nem vehetitek. Az én programom az, hogy a figyelme-

teket felhívjam arra, hogy a földi életet minél jobban kihasznál-

játok az igazságnak és a szeretetnek érvényesítésében, az alá-



 129 

zatosság gyakorlásában, a bűn megismerésében, megismerteté-

sében és felbontásában, hogy védekezhessetek ellene. Felnyi-

tom a ti lelki szemeiteket, hogy lássátok meg úton-útfélen a 

tévelygés szelleme által megásott vermeket, amelyek bennete-

ket vándorlásotokban feltartóztatnak; hogy lássátok, hogy ezek 

mind vannak, de ezek mellett ott van Isten kegyelme és kiszá-

míthatatlan bőséges áldása is, amelyet hittel magatokhoz von-

hattok, s amelynek birtokában képesek vagytok önmagátokat 

megtagadni. Aki csak egy kicsit is gyakorolja, az tudja, hogy 

mit jelent önmagát megtagadnia, tudja, mit jelent az önmaga 

vélt igazságáról lemondania. Tudja, mit jelent megalázkodnia 

ott, ahol egy nálánál gyengébb és hátramaradottabb lélekkel áll 

szemben, s nem éreztetni vele elmaradottságát, kicsinységét, 

tökéletlenségét, hanem szolgálni neki azért, hogy megnyerje 

magának, illetőleg nem is magának, hanem az igazságnak, a 

jónak, amelyet Isten Lelkétől vett, és amelynek egy kicsiny 

részét fel akarja az életben dolgozni, érvényre akarja juttatni. 

 Mert hisz egy emberben Isten bölcsessége nem juthat 

tökélyre, mert egy ember csak egy részecskéje a nagy egész-

nek. És az egésznek egyesülnie kell, hogy benne Isten arculata 

tökéletesen visszatükröződjék. Egyesülni pedig csak a szeretet-

ben lehet. A szeretet azonban nem tud terjeszkedni, nem tud 

érvényre jutni addig, ameddig a bűnök, gyarlóságok és gyenge-

ségek uralkodnak az emberben. Tehát aki már valamennyire is 

megszabadította a lelkét a gyarlóságoktól, annak kell ismernie 

az utat és módot, kell ismernie a saját lelkét, hogy amikor még 

ő is abban a bűnben, abban a tévelygésben volt, milyen vissza-

tetsző érzéseket keltett benne a másik ember erőszakoskodása, 

amikor az az ő igazságát akarta vele megérttetni. Így voltatok ti 

is. Milyen kellemetlen és ellenszenves volt előttetek a korlát, 

amelyet az igazság vont körülöttetek, amelyben mindig megüt-

köztetek úgy, hogy az igazságot sokszor csak azért nem fogad-

tátok el, mert az nem abban a formában mutatta magát, amely-

ben ti elfogadtátok volna. És amikor ez eszetekbe jut, olyankor 



 130 

szükséges, hogy megtagadjátok magatokat, szükséges, hogy a 

ti tévelygő felebarátotok helytelen igazságát elkoptassátok a 

magatok türelmével, elnézésével, szeretetével, hogy a ti tökéle-

tesebb igazságotokat, amelyet Istentől nyertetek, rokonszen-

vessé tegyétek az előtt a lélek előtt, aki azt a maga valójában 

még nem tudja elfogadni, nem tudja felfogni, mert még nem 

tud abba beletekinteni. És így nem marad más út, mint az alá-

zatosság útja, a tűrés útja, az elnézés útja. Ezen az úton pedig 

nehéz haladni. Hit és reménység nélkül képtelenség előrejutni 

rajta, mert a lélek kifárad és elerőtlenedik. Szükséges tehát, 

hogy táplálékot nyerjen a fárasztó úton, hogy egyszer-egyszer 

csillapíthassa a szomját, hogy egyszer-egyszer megpihenjen a 

puha pázsiton, amit neki a reménység kínál. Ezt nyújtjuk mi 

nektek, testvéreim, hogy a lelketeket az örökkévalóság számára 

megtartsuk, és elvezethessünk titeket a békesség és boldogság 

hazájába. Ez a ti munkátok is. Ezt kell nektek a földön cse-

lekednetek. Ez a program szép, gyönyörű, megbékéltető, vi-

gasztaló, megnyugtató és erősítő. Nem fárasztja ki a lelket, 

nem kerget bele benneteket olyan okoskodásokba, amelyeket 

meg nem értenétek, és amelyeket mások meg nem értenének. 

Egyszerű, könnyen keresztülvihető; és a lelketek üde, fiatalos 

marad, nem roskadtok meg az élet terhe alatt, hanem jókedvvel 

végzitek a mindennapi munkát, mert az Isten a mindennapi 

kenyér mellé megadja a lelketek mindennapi táplálékát is. 

 Amikor pedig eljő az idő, hogy elmúlnak a ti földi nap-

jaitok, és áthívnak titeket a békesség hazájába, nem érzitek, 

hogy a lelketek összeroskadt, nem érzitek, hogy hosszú pihenő-

re van szükségetek, hanem könnyen tudtok tájékozódni abban a 

világban, ahova kerültök, mert minden egyes gondolat és cse-

lekedet, amit itt ezen a földön megvalósítottatok, a ti otthono-

tokat képezi szellemi ragyogásban. És sokakkal találkoztok 

majd, akik általatok nyerték az ő világosságukat, a bűnből való 

meggyógyulásukat, és akik hálával emlékeznek meg rólatok. 



 131 

És ti kellemes otthont találtok majd, és boldogan dicséritek az 

Istent. 

VEGYES KÖZLEMÉNYEK. 

A terméketlen fügefa példázata. (**) 
A terméketlen fügefa a hitetlen világ szomorú jelképe. — Az elmaradt cso-

datétel megdöbbentő mélységei. — A dús lombok jelentősége. — Minden 

léleknek fizetnie kell az életért. — Az Isten Fiával való találkozás kiszámít-

hatatlan eredményei. — Hogyan válik a jelentéktelen lélekből élettényező? 

Kérdés: Kedves Vezetőnk! A terméketlen fügefa példázatára 

vonatkozólag szeretnék Hozzád kérdést intézni, mivel ez a je-

lenet a szentírásban úgy van leírva, hogy az írott szavakban 

bizonyos ellentmondások és következetlenségek látszanak. Azt 

olvassuk tudniillik Márk 11. 13-14-ben és 20-ban, hogy: „És 

mikor távol látott volna egy leveles fügefát, odaméne, ha talál-

na valamit rajta; és mikor odament volna, semmit nem talála a 

leveleknél egyebet, mert nem vala még a fügeérésnek ideje. 

Akkor Jézus felelvén, monda a fügefának: Soha ezután senki ne 

egyék terólad gyümölcsöt. És ezt hallak az ő tanítványai. És 

reggel a fügefa mellől elmenvén, látták, hogy gyökerestől meg-

száradott.” 

Máté XXI. 18., 19., 20. pedig így mondja el: „Reggel pedig a 

városba betérvén, megéhezek. És mikor látott volna egy fügefát 

az út mellett, odaméne a fához, és nem talála semmit azon, ha-

nem csak a leveleit; és monda annak: soha örökké terajtad 

ezután gyümölcs ne teremjen. És azonnal megszárada a füge-

fa.” Először — legalább emberi észjárás szerint — való-

színűtlennek látszik, hogy az Úr termést keressen a fügefán, 

amikor nincs fügeérés ideje. Másodszor természetellenesnek 

tűnik, hogy Krisztus Urunk, aki az életnek és a szeretetnek Ura, 

megátkozzon egy fügefát, amiért a rendes termési időn kívül 

nem termett gyümölcsöt. Kérlek, kedves Vezetőnk, a megért-

hetés érdekében a te bölcsességeddel légy szíves megvilágítani, 

illetőleg számunkra logikusan megérthetővé tenni a szentírás-

nak ezt a leírását. 



 132 

Felelet: A szentírásban feljegyzett emlékezések, amelyek az Úr 

személyével és földön jártával kapcsolatban megőriztettek, sok 

magyarázatot kívánnának, hogy azokat tökéletesen és minden 

kétely nélkül megérthesse a mai kor embere. S amikor én egy-

egy ilyen bemélyedéshez4* elérkezem — mert ezeket képlete-

sen mint valami bemélyedéseket tekintem — s amikor emberi 

szavakkal előttetek bizonyos dolgokról beszélek, ilyenkor 

szükséges volna, hogy a magam személyét sokkal jobban föl-

fedjem, mint amennyire az a mi ügyünk érdekében kívánatos 

volna. Én tehát szándékosan átlépem, vagy kikerülöm ezeket a 

bemélyedéseket. Mert az embernek sokkal fontosabb, és egé-

szen más megtanulnivalóit látom azokban az őt közvetlenül 

érdeklő igazságokban, amelyek az ő gondolat- és érzésvilágá-

ban még feldolgozatlanok, hogy inkább azokkal foglalkozzék 

minél intenzívebben, amelyek inkább szolgálják az ő üdvössé-

gének ügyét. Én azonban a kedvetekért megvilágítom ezt is, 

jóllehet a felületen mozgó emberi gondolatok és érzések kön--

nyen belekapaszkodnak, és más értelmet akarnak tulajdonítani 

az ilyen magyarázatoknak, mint ahogyan azt a szentírással is 

sokszor megteszik. 

* 

Mivel a feljegyzésekben a figyelmes szemlélő csak ilyen bemé-

lyedést lát, azért ez bizonyos ellentmondás, felületesség, vagy 

következetlenség látszatának a gondolatát engedi az ember 

lelkében úrrá lenni. És ezen keresztül szemléli Krisztus életét 

és cselekedeteit, amelyek pedig — amikor minden részletükben 

az emberi lélek elé tárulhatnak — minden pontjukban tökélete-

sek és teljes egészet kitevők voltak. Még akkor is, amikor azok 

a cselekedetek a legkisebb, legapróbb részecskét tüntették elő 

abból a nagyból, amit az Őt követők ma is látnak és éreznek a 

lelkük megérző képességével. Azonban a felületes szemlélődő 

számára ezek a részletek nem léteznek, mert ezekbe betekintése 

nincsen, és nem is lehet. Amikor ezt meg akarom világítani, 

                                                 
4 * Valószínűleg „hézagokat, hiányosságokat" kell alatta érteni 



 133 

előbb néhány előkészítő mondatot kell mondanom. Aki a 

szentírásba, annak mélységeibe bele akar hatolni, annak 

sohasem szabad egy kis részletet kiragadnia, hanem mindig 

egész lelkével kell abba beleilleszkednie. Mert ha nem így 

illeszkedik bele, akkor felületesnek, kicsinyesnek és tökélet-

lennek látszik az a rész, amit éppen kiragad. Mert együtt 

képez egy egészet Krisztus Urunk születése, élete, tanítása, 

csodatételei és az a nagy világosság, amelynek fényénél a hívő 

lélek előtt mintegy kitárultak és megvilágosodtak azok a men--

nyei titkok, amelyekbe embernek még nem volt betekintése. 

Minden egyes esemény, ami a szentírásban az ő életével kap-

csolatban le van írva, egy-egy külön világba enged betekintést. 

És ez mégsem egy külön világ, hanem csak egy-egy részlete az 

egésznek. Ezért nem lehet a szentírásból egyes részeket külön-

választani és külön boncolni, mert akkor az emberi lélek nem 

képes az egészről helyes fogalmat alkotni, és tévutakra jut. A 

tévutak pedig ellentmondásokba, majd kételkedésekbe viszik, 

amelyekben a lélek hite felmorzsolódik, elerőtlenedik, végül 

összeesik és a tagadás szellemének martalékává lesz. Ez, amit 

mondtam, nagyon fontos minden szentírást kutató és tanulmá-

nyozó számára. 

* 

Most visszatérek a kérdésedre. Több ízben említettem, hogy ha 

az Úr valamit cselekedett, azt sohasem az ő emberi személyé-

nek kiemelésére, hatalmának megmutatására, vagy azért csele-

kedte, hogy a felületes és kíváncsi tömegnek a gondolatvilágát 

és csodákra váró képzeletét foglalkoztassa. Hiszen amikor egy-

egy nagyobb dolgot cselekedett, olyankor mindig csak azoknak 

engedte meg, hogy jelen legyenek a csodálatos jelenségek lét-

rejötténél, akikről meg volt győződve, hogy lélekben fel is tud-

ják fogni azoknak horderejét. S ha azok nem is tudtak helyes 

képet alkotni maguknak azokról a csodákról, amelyek földi 

szemeik előtt lejátszódtak, de a lelkükben mindenesetre több 

volt a kíváncsiságnál és érdeklődésnél az az érzés, amely előt-



 134 

tük Isten nagyságát és mindenhatóságát körvonalazta. Ezekben 

a körvonalakban pedig a léleknek sok titokzatos megvilágoso-

dása, felébredése, ráeszmélése elfért. Nem az utca népének 

cselekedte az Úr a csodákat, hanem azoknak, akiknek a lelke ki 

volt nyitva az Isten nagyságának és hatalmának elismerésére és 

befogadására; akiknek a lelke ki volt nyitva, hogy megteljék 

hittel, Isten után való vágyakozással, és akik készek voltak az ő 

akaratának követésére. Mindennek megvolt a maga, célja, 

hogy az Úr mit, miért, és mikor tett. Így annak is, amit a füge-

fával kapcsolatosan cselekedett az Úr, amiről a hiányos fel-

jegyzésekben az van írva, hogy az Úr megéhezett és akkor ke-

resett termést a fügefán. 

 Eredetileg ez is példának volt szánva. Éppen, mert nem 

volt fügeérés ideje! Azért akarta az Úr megmutatni az őt követő 

tanítványoknak az ő mindenre kiterjedő hatalmát, ami él! Em-

lékezzél arra a csodatételre, amikor a pár felszelt kenyérből sok 

ezren ettek, és jóllaktak. Ennek az egész csodatételnek az volt a 

tulajdonképpeni célja, amit ez a két szó fejez ki: „ettek és meg-

elégedtek”, mert természet szerint öt kenyérrel nem elégedhe-

tett volna meg a sokaság, csak úgy, hogy az Isten hatalma és 

kegyelme egy más természetből sokasította meg a kenyérdara-

bokat, egy más létfeltételből pótolta az anyagvilág hiányát.5* 

Ez a csodatétel ismétlődött volna meg, ha a fügefán története-

sen lett volna akár éretlen, vagy talán még csak virágban lévő, 

akár az érésen régen túlesett gyümölcs. Az Isten nagy hatalmát, 

az Isten kegyelmének és szeretetének, s az Isten akaratának a 

múlandó természet felett való nagy és hatalmas uralmát akarta 

az Úr megmutatni. És éppen így lett a fügefa szomorú jelképe-

zője a világnak. 

* 

                                                 
5 * Modern terminológiával kifejezve: egy más dimenzióból hozott át a 

háromdimenziós létbe.  

 



 135 

A terméketlen fügefával azt jelképezte az Úr, hogy ha a 

földi élet, mint ez a képletbeli fügefa, nem mutat semmiféle 

gyümölcsöt, sem hajlandóságot arra, hogy rajta gyümölcs 

egyáltalában teremhessen, akkor azt még az isteni akarat, 

az isteni kegyelem, az isteni szeretet, az Isten mindenható 

hatalma sem veheti ki az igazság törvényének kezéből. Így 

sorsukra kell hagyni mindazokat az emberlelkeket és világlel-

keket, akiken és amelyeken a múlandó élet nem tud felmutatni 

semmit, ami az Istené volna, amit az Isten fel tudna használni, 

amivel az Isten kegyelme eggyé tudna olvadni. Ami annyira 

messze van az Istennel való összekapcsolódás lehetőségétől, 

hogy az Isten kegyelme nem tudja kihozni belőle azt a célt, 

amelyre rendeltetett, az a sorsát, a végzetét korábban fölidéz-

heti, azaz arra hamarább elkövetkezhetik végzete, mint amikor-

ra azt földi szemmel és földi számítással várni lehetne. S le-

gyen bár egy ilyen valaki a legbölcsebb, a tudomány legmaga-

sabb fokán álló egyéniség: a végzete egy pillanat alatt elkövet-

kezhetik és nincs a világon senki és semmi, aki és ami őt meg-

menthetné. Ez a fügefa igen-igen szomorú előképe a hitetlen 

világnak. A hitetlen világ a fejlődés útján Isten által mintegy 

elültetve, felnövelve, megterebélyesedve, kifejlődve itt áll, 

mint a terméketlen fügefa; az ő ideje, mint a terméketlen 

fügefáé, még nem jött el, hogy kivágattassák. Hiszen ki szá-

míthatná ki a végzet idejét, ki vonhatná felelősségre a teremtés 

Urát, hogy amit létrehozott, amit a semmiből megteremtett és 

előhívott, meddig tartja életben, meddig tűri el azt a gyümölcs-

nélküli, hiábavaló életirányt, amellyel a világ a céljától messze 

elhajolt!? Isten célja minden lélekkel és minden teremtménnyel 

az, hogy gyümölcsöt teremjen, az isteni elgondolás, az isteni 

elrendelés gyümölcsét, azt a boldogságot, örömöt, hasznot, 

amit az élet minden egyes lényének be kell szolgáltatnia az 

Isten csűrébe. Minden teremtett élet célja az, hogy önmagából 

folyton jobbat, igazabbat, szebbet, Isten tervéhez, Isten gondo-



 136 

lataihoz, Isten szándékaihoz mindig közelebb álló eredményt 

mutasson fel. 

 Ehelyett azonban, ha fejlődik és nagyobbodik is az élet, 

de Isten akaratától és céljától messze eltérően más irányt követ 

és csak önmagáért akar élni, nem pedig az Isten elgondolásáért. 

Ezért nem hozza ki magából azt, ami rendeltetése lenne. Itt áll 

az életúton, és hiábavaló életet él. És ezzel a hiábavaló létével 

nem tudja, de nem is tudhatja, hogy az isteni akarat, az isteni 

számítás meddig engedélyezte számára az életet. És akkor ta-

lálkozik Krisztussal, az Isten Fiával, aki emberré lett. Nem 

mintha ez a hiábavaló élet közelíthette volna meg az Isten Fiát! 

Mert hiszen ez az élet ott áll tehetetlenül, ahová helyeztetett! 

Hanem az Isten Fiának a szeretete, az Isten Fiának az igazsága 

jött közel ehhez az élethez abban az időben, amely elejétől fog-

va el volt határozva, bele volt kalkulálva az Isten tervébe és 

elgondolásába, amely a világ megváltására irányult, arra a nagy 

célra, hogy közelebb vonja ahhoz az irányhoz, amelyet számára 

az Isten elrendelt. Az Isten Fiának megéhezésében a Megvál-

tó emberi eljövetelének és az emberi élet fáján való gyü-

mölcskeresésnek szimbólumát tartalmazza a terméketlen 

fügefa története. Mert hiszen az Isten szeretete éhezi és szom-

júhozza a Tőle eltért szellemgyermekeinek visszatérését, szere-

tetét, engedelmességét; és ha szabad akaratuk folytán engedi is 

tévelyegni, mégis időközönként, ameddig az élet tart, fel-

felkeresi őket a kegyelem, azaz az életúton bizonyos pontokon, 

bizonyos meghatározott keresztutakon még a legelvetemültebb 

emberléleknek is — ha akar, ha nem, — kell az Isten ke-

gyelmének igazságával, a Krisztussal találkoznia. S ha ta-

lálkozik, ha abban a lélekben nincs is olyan gyümölcs, ame-

lyet az Isten kegyelme felhasználhatna, és az élet könyvébe 

feljegyezhetne, de ha legalább csak hajlandóság van benne 

arra, hogy valami gyümölcsöt teremjen, akkor a Krisztus-

sal való találkozás ezt a hajlandóságban meghúzódó gyü-

mölcsöt kihozza, s ezen a gyümölcstelen fán csodát cselek-



 137 

szik. Visszafordítja a bűn útjáról, kiemeli a tévelygésből, 

megvilágosítja, táplálja, erősíti, hogy a benne rejlő gyü-

mölcsérlelési és gyümölcstermési szándék csakugyan valóra 

is válhasson.6* Krisztus, ha azon a fügefán akár csak az el-

múlt évről ottfelejtett egyetlen fügét, vagy pedig akár egy 

még bimbójában rejlő termést talált volna is: ezt mutatta 

volna meg azoknak, akik az övéi voltak. Kihozta és megér-

lelte volna a gyümölcsöt, és Őmaga is megelégítette volna 

vele magát, és meggyőződéskép megelégítette volna azokat 

is, akik vele voltak, hogy áldhatták és dicsőíthették volna az 

Isten nagyságát ebben a csodatételben is, mint az öt ke-

nyérrel és két halacskával történt csodatétel alkalmával.7** 

 De mivel a fügefán nem volt termés, és még csak haj-

landóság sem mutatkozott, hogy valaha termést hozhat, sem 

pedig egy elmúlt évnek ottfelejtett és elszáradt gyümölcse nem 

mutatkozott, hogy azt az isteni akarat és hatalom felelevenít-

hette volna: így Krisztus nem mutathatott más példát, mint 

hogy sorsára bízta a fát. Mivelhogy találkozott az Úrral, és 

mégsem hajtott semmi hasznot a nagy Élet számára, azaz az Úr 

nem tudott belőle egyáltalán semmi hasznot kivenni. Így vég-

zete beteljesült: bármilyen dús lombozatú volt is, bármilyen 

életerősnek látszott is, elszáradt, meghalt, megsemmisült.  

                                                 
6 * Ez a legmélyebb titok, amibe ember betekinthet; ez a Krisztus megváltó 

munkájának kézzelfogható magyarázata, a megtérés és kegyelem misztéri-

umának emberi nyelvre való lefordítása s annak a nagy reménységnek betel-

jesülése, hogy a sátán mindörökre vesztes marad. 

 
7 ** Ez a csodálatos magyarázat ékesen szóló bizonysága annak, hogy a 

magasabb szellemvilág bölcsessége mennyire fölötte áll a teljesen hibátlan 

logikával fölépített emberi értelmezésnek is; de még inkább annak, hogy a 

szentírás fájdalmasan szűkszavú szövege mögött milyen mélységes titkok 

rejlenek; nagy könnyelműség, felületesség, sőt bizonyos esetekben egyene-

sen bűn tehát a szentírás önkényes elmagyarázása, vagy egyes helyek kifor-

gatása, hogy a rövidlátó emberi értelem kielégüljön. 



 138 

 Így a Krisztussal való találkozás alkalmával az em-

beri lelkeknek és a világoknak is valami gyümölcsöt kell 

bemutatniuk az Istennel való közvetlen kapcsolatukban: 
kell, hogy az Isten gondolatából, az Isten akaratából valamit 

megvalósítsanak. Kell, hogy az isteni Lélek találjon elfogadó-

kat, akik felfigyelnek azokra a gazdag mennyei ajándékokra, 

amelyek egy-egy ilyen találkozásból mindannyiszor feléjük 

áramlanak, és reájuk hullanak. S ha nincs is meg a fejlődésnek 

az a gyümölcse, amelyből az isteni Mindenhatóság egy ilyen 

közvetlen kapcsolat által használható eredményeket tudna ki-

hozni, de ha legalább az akarat, a vágy a törekvés megvan, 

akkor az Isten csodát művel. Olyan lehetőségeket, olyan alkal-

makat nyújt az emberi lélek és a világlélek számára, hogy 

gyümölcsöt teremhessen; mintegy megtrágyázza, azaz olyan 

életelemekkel áldja meg, amelyek ezeket gyümölcstermésre 

képesítik, vagy a satnya és már csaknem tönkrement gyümöl-

csöket az Isten csűrébe betakaríthatóvá, használhatóvá alakítják 

át. De legalább ezeket a satnya, vagy már pusztulásnak in-

dult gyümölcsöket ott kell találnia az Úrnak; mert ha eze-

ket nem találja ott, akkor egy ilyen találkozással annak a 

léleknek a sorsa meg van pecsételve: „kivágattatik, és tűzre 

vettetik”. Nem az Isten ítéli el, hanem elítéli őt az önmaga 

törvénye. Minden ember életében bekövetkeznek olyan meg-

rázó, felrázó események, amelyek őt a lét és nemlét, az élet és 

halál igazságai felől gondolkodóba ejtik; minden ember életé-

ben jönnek nagy fájdalmak és nagy örömök, nagy megpróbál-

tatások és nagy áldások. És ezek mind azért jönnek, mert az Úr 

elő akarja készíteni a maga útját a lélekhez, hogy hozzáférhes-

sen, hogy az a lélek felfigyeljen a Szentlélek szavára, Aki őt is 

haza akarja hívni az örök boldogságba. 

* 

Hányan vágytok ti is, akik eltévedtetek az élet útján, és többé 

már nem is hallgattatok az Isten szavára, amellyel ő a ti lelke-

teket hívta azon a hiten keresztül, amelyet gyermekkorotokban 



 139 

a lelketekbe hintett az igazság, amelyet a világ Istentől Krisztus 

által elfogadott. Ezek az igazságok csak száraz, élettelen mag-

vak, hogyha a lelketek nem válik ezeknek éltető talajává. De 

ezeknek a magvaknak fel kell duzzadniuk, meg kell erjedniük 

az emberi lélekben, hogy fejlődésnek indulhassanak, hogy va-

lamiféle gyümölcsöt teremhessenek az emberi, testi életben. 

Akik egyáltalában nem hallottak Krisztusról, hanem csupán 

gondolkoznak a lét és nemlét kérdésein, és a sors igazságos 

vagy igazságtalan voltán, s a világ igazságán, amelyből kiveze-

tő utat keresnek, hogy valamiképp megfejthessék az élet rejté-

lyét: ezek bár ébredező, megmozdult lelkek, akik magukról 

életjelt kezdenek adni, de azért még mindig annyira testek, 

annyira bele vannak merülve a test igazságaiba, hogy ezáltal 

belekeverednek az ellentét szálainak szövevényébe, és nem 

tudnak kiszabadulni a test fogságából. Az ilyenek beleőrülnek, 

belebetegednek a töprengésbe, vagy öngyilkosokká válnak, 

mert nem tudták megfejteni a rejtélyt, amelyben élnek, s amely 

éppen azért hiábavaló teherként nehezedik rájuk, úgy, hogy 

inkább vissza akarnak menekülni a nemlétezésnek sötétségébe, 

csak hogy ettől a tehertől megszabaduljanak. 

 Soknak a számára éppen ilyenkor érik meg a pillanat a 

Krisztussal való találkozásra; soknak éppen ilyen elkeseredett 

állapotában válik érzékennyé a lelki füle, hogy meghallja az 

Isten szavát. Ennek a szónak a továbbadója minden ember le-

het, aki már feleszmélt és felébredt az örök igazságra: a Krisz-

tusban való életre a hit által; aki már elfogadta Krisztust és a hit 

igazságát, és tovább keresi annak a rejtélynek a megoldását, 

amelyet életnek neveznek. Ezek azok a lelkek, akik önmaguk-

ból az élet hányattatásai között már kitermelték azt a hajlandó-

ságot, hogy valami gyümölcsöt teremjenek, valami eredményt, 

valami célt elérjenek, mert máskülönben az élet értéktelennek, 

semmitmondónak tűnik előttük. Az ilyen pillanatban, amikor 

ez a vágy megérett, a Gondviselés keze úgy intézi az ő éle-

tük szálait, hogy olyanokkal kapcsolja őket össze, akiknek 



 140 

közvetítése révén a lelkükben elrejtett hit akár a holt betű 

segítségével, akár élő, emberi szóval életre ébredhessen. 

Akiket azonban a Krisztus közelsége, a Gondviselésnek minden 

törekvése és akarata, minden keresése és vágya sem tudott 

ilyen gyümölcstermő igyekezetre és megmozdulásra bírni, — 

legyenek bár dúslombú fügefák, kedvezzen bár nekik az élet, és 

legyenek bár mégolyan szerencsésen elültetve az élet talajában, 

fürödjenek bár az ő kérészéletű dicsőségük fényében — azokat 

a Krisztussal való eredménytelen találkozásuk, elutasító 

mozdulatuk, fennhéjázó gőgjük, a hit lekicsinylése ha-

lottakká teheti nemcsak testileg, de lelkileg is. Akik felett 

lejárt az idő, még mielőtt e világ felett az ítéletet kimondták 

volna. 

 Mint ahogyan az ember nem tudhatja a halálának nap-

ját, úgy nem tudhatja a lélek sem, hogy milyen hosszúra szabta 

neki az Isten e földön a fejlődésének idejét, meddig engedi, 

hogy a napsütésben járhasson, és a dicsőség fényében sütké-

rezhessek. Ma még él, ma még ragyog, ma még zsarnokosko-

dik a nála talán sokkal értékesebb testvérlelkek felett, ma még 

szolgáltatja magát, ma még irigylik. És holnap már messze 

úton van a megsemmisülés felé. Azután ki tudja, vajon nem 

évezredek kellenek-e, ameddig az élet szellője újra fölkelti őt, 

hogy nehéz viszonyok között kezdhesse meg az élet legalsó 

fokán azt a fejlődést, amelyet itt abbahagyott?! 

* 

Isten nem igazságtalan sem az emberlélekkel, sem a természet 

lelkével szemben. De mindennek ki kell hoznia a maga gyü-

mölcsét; minden léleknek ki kell termelnie azt a kicsiny, vagy 

nagyobb eredményt, amiért számára Isten lehetőséget adott, 

amiért a nap világossága megérinthette. És minden léleknek 

— mégpedig nemcsak az ember lelkének, hanem az állat 

lelkének és a növény lelkének is — fizetnie kell az életért a 

fejlődésnek azzal az eredményével, amelyet tőle a fejlődés 

törvénye elvár. S hogyha már minden léleknek fizetnie kell, 



 141 

mennyivel inkább fizetnie kell az ember lelkének, az egyé-

nesült szellemnek! Minden jóért s egyáltalán mindenért meg 

kell fizetnie a felébredt szellemnek, aki megismeri, és külön 

tudja választani a jót a rossztól. Aki már különbséget tud tenni 

igazság és igazságtalanság között, aki már örülni tud az igaz-

ságnak, a jónak, ami vele történt. Aki már boldog tud lenni az 

Isten áldásainak zuhatagában, amelyet fel tud fogni, és megérti, 

hogy mindez érdemtelenül lett osztályrészévé, mint az Isten 

ajándéka, amellyel az életben elhalmozta. És mégis az ember 

mindezekért a jókért hálátlansággal fizet! Mert hiszen hogyha 

az ember a jót elfogadja az Istentől, és nem ad érte hálát, nem 

ismeri el, hogy ezt mind érdemtelenül kapta az Isten kegyel-

méből, s nem ismeri el Istent az ő szerető és igazságos Terem-

tőjének, nem ad az ő nevének dicsőséget, lelkében nem borul le 

előtte. És a szíve érzéseit nem küldi fel hálaadásként az ő 

mennyei Atyja elé, az ő szívének szeretetét nem őrzi és táplál-

ja, mint egy örökmécset a lelkének szentélyében, hogy az ott 

világítson és beragyogja az ő egész életét, egész ittlétét a földi 

világban, s a múlandó élet által adott alkalmakat nem az Isten 

akarata, hanem a gonosz akarata szerint használja fel. Azaz 

úgy, hogy vele a maga múlandó énjét szolgálja, és az Isten 

adományait nem az Isten dicsőségére szenteli, hanem a hozzá 

közelálló testvérei lelkének gyötrésére és sanyargatására, és az 

önmaga érdekeinek szolgálására fordítja: akkor szükségkép 

következik az, hogy hiábavaló lesz az imádsága, amikor kéré-

sével Istenhez fordul, mert nem tanulta meg, hogyan kell Isten 

előtt megjelennie. 

 Mert tudnivaló, hogy az ember az Istenhez mindig 

csak az engedelmesség szálán keresztül kapcsolódhat. S ha 

az ember lelke így kapcsolódik az Istenhez, akkor keresnie, 

kutatnia kell az ő Teremtő Istenének akaratát: hogyan, mi-

ként érdemelhetné ki, hogyan, miként adhatna hálát az ő Isten-

ének, amiért őt áldásaival elárasztotta. Mert ha elmulasztja ke-

resni, kutatni az Isten akaratát és az Istennek felőle való elren-



 142 

delését: akkor vak és süket marad, s nem találja meg a kapcso-

latot Istennel. És akkor hiábavaló lesz minden, amit cselekszik, 

mert az ő Istene nem fogadja el azt abban a formában, ahogyan 

ő azt a maga tökéletlenségében elgondolta. Tehát keresni, ku-

tatni kell az utat és módot, hogy az Isten el is fogadja az ember 

törekvését, hogy az élete és cselekvése eredményes lehessen. S 

hogyha az emberi lélek megtalálta ezt a kapcsolatot, akkor ezt 

mindjobban és jobban kiszélesíteni és megerősíteni természet-

szerű kötelessége. Ha ezt sohasem mulasztja el megcselekedni, 

akkor minél szélesebb és erősebb lesz ez a kapcsolat, annál in-

kább megvilágosodik előtte az Isten akarata, annál inkább ki-

rajzolódik a lelkében az Isten törvénye, és annál biztosabb lé-

pésekkel haladhat előre, annál céltudatosabb mozdulatokkal 

végezheti azt a munkát, amelyet Isten rábízott az ő emberré 

való megszületése előtt. 

 Ha pedig az ember a maga értelmével és érzelem-

világával meg tudta érteni és át tudta érezni az Isten gondo-

latát és akaratát, akkor megszűnt felette az ellentét törvé-

nye, amely őt ellentétes irányba igyekszik terelni, és akkor 

az Isten gondolata, az Isten akarata lesz úrrá a vágyaiban, 

gondolataiban és cselekvéseiben. S mivel az Isten akarata az, 

hogy minden emberlélekre kiáradhasson az ő szeretete, kegy-

elme és üdvözíteni kívánó akarata: így egy élet alatt a múlandó 

testben is hatalmas és nagy munkát végezhet a lélek, és áldásá-

vá válhat a világnak. Ha nem átkot és pusztulást hint el maga 

körül, nem elkeseredést és fájdalmat kelt föl a lelkének meg-

mozdulásaival, hanem áldást, megelégedést, békességet, Isten 

iránt való hálaadást. Így az Isten nevének dicséretet és dicsősé-

get szerez a földön azokban a lelkekben, akik őt megértik. Így 

terjed ezeken keresztül is a jó és igaz, amely kiárad az egész 

teremtett világra, még az oktalan állatokra és növényekre, sőt 

ezen kívül kiárad az egész természetet alkotó és formáló légköri 

erőkre is. És ha valamivel érintkezett az ilyen lélek az életben, 

s azt a jóban és igazban felhasználta, akkor áttisztította az ab-



 143 

ban rejlő erőket az isteni jó és igaz erejével és hatásával, s ezzel 

urává lett annak az élethullámnak. Ez az élethullám azután 

mind nagyobb és nagyobb gazdagsággal veszi őt körül: az étet 

benne és körülötte igyekszik kiteljesedni. 

 Ez az Isten ajándéka azoknak, akiket Ő megkeresett és 

megtalált, s akik elfogadták ezt az ajándékot, és az ő múlandó, 

kicsiny, rövidre szabott életükben állandósították, nagyobbítot-

ták, gazdagították a lelkük mozdulataival ezt a kicsiny életet. 

Mivel pedig az élet mint folyton hullámzó, folyton nagyob-

bodó és bővülő folyamat az isteni gondolattal, az isteni erő-

vel megduzzad, meghatalmasodik: így az Isten Fiával való 

találkozás kiszámíthatatlan nagy eredményeket hozhat, és 

értékes gyümölcsöket teremhet. Íme, az Isten nagy akarata, 

nagy gondolata egy ilyen kicsiny, semmitmondó lelken keresz-

tül mily hatalmas, nagy élettényezővé válik! Aki ilyen életté-

nyezővé vált, az a megtérés által hasonlót cselekszik, mint 

amikor az Úr az öt kenyérrel és két halacskával az éhező földi 

emberek ezreit vendégelte meg. Mert itt is csoda történt, isteni 

csoda, amely megsokasította az életet, azt az életlényeget, 

amely mint ismeretlen isteni erő és hatalom hullámzik az egész 

teremtett mindenségben. S mindent visz, ragad magával az felé 

a nagy Központ felé, amelyhez minél közelebb érünk, annál 

többet ismerünk meg belőle, s annál inkább felduzzad a lel-

künkben az Isten, a mi Teremtőnk. Mert kezdjük megismerni 

létezésünk célját, ráeszmélünk arra a boldogító igazságra, ami-

ért Isten nekünk az életet, a létezést ajándékozta. S ez maga az 

üdvösség. 

 Ehhez az üdvösséghez a testnek és vérnek semmi köze. 

A test és a vér nem vehetnek abból részt. Akik a testben és a 

vérben keresik és találják meg életük célját, azok azt elvesztik, 

azok terméketlen fügefák, akik minden pillanatban a halál mar-

talékaivá lehetnek, mert nincsen bennük az isteni életnek lé-

nyege. Isten egyetlen tekintetének elfordítása elég, hogy meg-

semmisüljenek; és akik ma még vannak, akik ma még irigylésre 



 144 

méltó életet élnek, azok holnap kevesebbek egy kicsiny féreg-

nél, amely a lét örömét élvezi. 

* 

Azért ti, akik megismertétek az Isten célját és rendelkezését 

felőletek, akik ma közel vagytok a világossághoz, az igaz-

sághoz, a jónak megismeréséhez: áldjátok és dicsőítsétek az 

Istent, amiért ennek a világosságnak a sugara a ti lelketeket 

is befogta és átvilágította, kit jobban, kit kevésbé. Adjatok 

hálát neki, és ennek a világosságnak a sugarában teremjétek 

meg a ti lelketek gyümölcseit. Mert Krisztus széjjel jár az élet-

úton, és nem tudhatjátok, mikor kívánja meg a ti életetek gyü-

mölcsét, hogy veletek, rajtatok csodát tegyen. És a ti kicsiny, 

semmitmondó életeteket odaállítsa mint példát, mint örökérté-

kű jelenséget, hogy megmutassa, hogy az Isten milyen ha-

talmas, milyen nagy, milyen szeretetteljes, milyen kegyelmes. 

Hogy Ő kezének egyetlen mozdulatával eltörölheti azt a meg-

próbáltatást, azt a szomorúságot, azt a nyomorúságot, amely-

ben vagytok, és beleültethet titeket a menybe emelő lángsze-

kérbe, hogy a késő utókor megemlékezhessék az Isten kegyel-

mével kapcsolatban a ti múlandó, kicsiny életetekről is. 

 Mondom: nem tudhatjátok, mikor, mely percben és 

mely órában érkezik el a ti Krisztussal való közvetlen találko-

zásotok; mert Krisztus bizonnyal csodát cselekszik minden 

egyes lélekkel, akit kiszemel magának. Akik ma még senkik 

vagytok, akik ma még a halál árnyékában jártok, holnap az élet 

királyaivá lehettek; nem a magatok érdeme, hanem a Krisztus 

kegyelme által, aki a lelketekben azt a kicsiny gyümölcsöt — 

amellyel az ő akaratát szolgáljátok, az ő akaratát juttatjátok 

érvényre itt a múlandóság világában — nagy értékűvé teheti, 

s az a kicsiny, talán még éretlen gyümölcs szerzi meg szá-

motokra az örökéletet. Azért hát ne igyekezzetek felettébb 

a külső lombok megnagyítására. Ne igyekezzetek a tetszetős 

életkeret szolgálására; arra se igyekezzetek, hogy önmaga-

tokon felül valót műveljetek. Mert nézzétek meg a fügefát: ő 



 145 

isteni akaratával és isteni hatalmával a bimbóban rejlő gyü-

mölcsből is érett, használható gyümölcsöket nevelhet. A ki-

csiny, semmitmondó, lenézett lelkekből hatalmas munkásokat, 

megbízottakat, tiszttartókat nevezhet ki a földön, akik igazán 

elvégzik azt a feladatot, amit Ő bízott reájuk! 

 De akik Istentől való megbízatásukat is a maguk sze-

mélyének ragyogtatására, dicsőségben való fürdetésére hasz-

nálják fel, azokat máról holnapra kiűzi és elveszi tőlük a meg-

bízatást. És legyenek bár az illetők földi tekintetben a legna-

gyobb áldás és kiváltság hordozói, a legnagyobb reményekre 

jogosító áldások birtokosai, máról holnapra mindent elvehet 

tőlük. És odaadhatja azoknak a kicsiny, hibás, megvetett lel-

keknek, akiknek vágyvilágában azok az igaz érzések törnek fel, 

amelyeket csak Ő ismer, s Ő az ő isteni tekintetével külön tud 

választani és meg tud ítélni. Mert Ő minden lélekben meg tudja 

állapítani, hogy mi az igaz és maradandó, és mi a hiábavaló. 

Teremjetek Krisztus számára használható gyümölcsöket, hogy 

felőletek is úgy ne rendelkezzék, mint a gyümölcstelen fügefa 

felől rendelkezett, amely örök példájává vált a földnek és a 

földi ember életének. Egymásban Krisztust, Krisztusban Istent 

kell szemlélnetek, aki az, életúton minden ragyogásával örökké 

ott áll a fejlődő szellem előtt. 

 

A 7-es és a 12-es szám jelentősége. (**) 
A teremtés 6 napja s a 7. a megnyugvásé. — Jákob 12 fia és Jézus 12 tanít-

ványa a 12 szellemtípus reprezentánsai. — A hétköznapi és vasárnapi 

testöltések 7-es száma. — Egy örökkévalóság lejáródása és egy újnak kez-

dete. 

 A 7-es szám beteljesedést jelent. Mikor valami a fejlő-

dés során a számsorban elér a 7-ig, akkor a továbbfejlődés nem 

folytatódik 8-cal, hanem elölről kezdődik ismét 1-gyel. Mind-

amellett a 7-es számot nem kell úgy tekinteni, mint végleges 

befejezettséget, hanem csak mint bizonyos mértékű betelje-

sedést. A 7-es inkább a megnyugvásnak, a megpihenésnek 



 146 

száma, ideje és napja.8* A 7 egy semleges szám, összekötő 

kapocs a fejlődési turnus és egy továbbfejlődési lehetőség kö-

zött, vagyis a következő 7 megindulása között. Mikor két fej-

lődési turnus teljesedik be: 2X6=12 szám áll elő, úgy, hogy a 

13-as szám ismét a beteljesedés száma.9** Mikor tehát a betel-

jesedés beáll és elérte a kétszer hatot, azaz belejutott a 13-as 

számba, vagyis a második befejezéshez, akkor beteljesedett az 

az idő, az az állapot, az a turnus, és utána nem következik an-

nak a folytatása, hanem egy egészen új állapot, egészen új 

számtörvényekkel, egy új 7-es szám. Ez azonban már egészen 

új alapokon nyugvó törvény. 

 A 12-es szám jelenti a föld 12 szellem-típusát is, ame-

lyek Izraelben, Izrael pátriárkáiban kiteljesedtek. Az egész zsi-

dóságnak, annak a gondolatnak, annak az eszmének, amelyet 

ez a szellemcsoport reprezentált, ebben a 12-ben volt a fejlődé-

si számtörvénye; ebben rotálhatott, ebben emelkedhetett. És 

amikor elkövetkezett az idő, hogy ez a 12 mindazokat az érté-

keket kihozta magából, amelyeket ki kellett hoznia, akkor széj-

jelválasztódtak, és a jobb irányban haladott szellemek beléptek 

a 13-ba és eltávoztak a földről, akik pedig nem érték a 12-ben a 

beteljesedést, azok itt maradtak. De ennek az itt maradt tömeg-

nek is megvan egy bizonyos idő törvénye, amely ugyan már 

nem az ő formájában, nem az ő számtörvényének — hogy úgy 

mondjam jogosságában teljesedhetik be,10* mindamellett ez is 

még mindig felszívódhat más alakulatba, mert azért még nin-

csen elvetve. Azt értem ez alatt, hogy felszívódhat a 13-as 

számba, annak a 13-nak a természetébe, amit Krisztus hozott. 

Ez a mennyek országának a természete. 

                                                 
8 * „Hat nap alatt teremte Isten a világot és a hetediken megnyugovék." 

 
9 ** Az Úrnak 12 apostola volt s ő Maga, mint a beteljesülés, a 13-ik.  

 
10 * Mivel az ő korszaka: a Törvény Szellemének, korszaka Keresztelő Já-

nossal lezárult. 



 147 

 Mózes törvényében a természet törvénye, az igazság 

törvénye van lefektetve, mert ez megmutatja, hogy a jóra jó, a 

rosszra rossz a felelet, mintegy tükreképpen az isteni igazság-

nak, annak az isteni igazságnak t. i., amely a természetben nyi-

latkozik meg. Krisztusban azonban a jó természetének, amely t. 

i. a jó irányába törekedett, az isteni kegyelemmel való össze-

érése, összeolvadása mutatkozik meg; az a folyamat, mikor az 

emberi lélek felfelé törekszik, akihez az Isten lehajol és ebben 

az új eszmében, ebben az új törvényben eggyé lett a szeretet az 

Isten kegyelmével. Ezzel új korszak következett be: a 13-nak a 

korszaka, amely megsemmisíti a 12-nek a vezető elvét és egy 

új, magasabb rendű vezető elvet állít be a világba. Azok a szel-

lemek, akik a régi tizenkettős ágazatban nem tudták az egyesü-

lést, az Isten kegyelmében való összeolvadást elnyerni, ebben 

az új eszmében még nehezebben tudják azt elérni. Ez azonban 

nem jelenti azt, mintha lehetetlen lenne elérniük. Ezek számára 

t. i. a krisztusi eszmében, a keresztény gondolatban nem le-

hetetlen ugyan az üdvözülés, de akik azt a régiben nem érték el, 

még nehezebben érik el ebben az újban. Mindamellett nagyon 

sokan vannak, akik a régihez nem tudtak kapcsolódni, de a 

megtérés által az újban el tudják érni a beteljesülést, az üdvö-

zülést, ami egyszerűen azt jelenti, hogy utána nem szükséges 

újra a földre testöltésbe jönniük. A Krisztus körül sereglett 12 

tanítvány a 12 nemzetséget, illetőleg a 12 lelki típust mutatja. 

A tanítványok mind különböző természetűek voltak; látni-

való, hogy még az a típus is felvétetett, amit Júdás képviselt 

a tizenkettő között. Tehát még ez a típus is fel van véve a 

kegyelembe. Ennek a tizenkét szellemtípusnak tizenkét féle tör-

vénye van. És az a 12 szék, amelyeken ülve megítéltetik Izrael 

12 nemzetsége, szintén a föld tizenkét féle szellemtípusának a 

törvényét példázza. És mikor ez az ítélet végbemegy, a tizenkét 

féle nemzetnek ítélete minden egyes nemzetségnek (szellemtí-

pusnak) a maga külön igazsága szerint töltetik be, azaz ezek a 

szellemek mind megkapják a saját természetük szerint való 



 148 

igazságot, vagyis mindenben végigvezeti őket a maguk törvé-

nye. S akkor nekik az ú. n. ítéletben, azaz beteljesedésben, a 

13-ban, a tökéletes embertípusban újra megmutattatik át- meg 

átvilágítva az igazság11* És mielőtt a föld a maga számtör-

vényét, a tizenkettőt befejezné, már a tizenhármasnak, az 

elkövetkezendő új embertípus fény-vetítésének meg kell 

látszania a földön azokban a lélek típusokban, akik elég 

érettek arra, hogy az ő elveiken, az ő igazságukon, az ő 

természetükön keresztül az Isten igazságát feldolgozták, 

magukévá tették. Mégpedig mind a 12-féle természetben kü-

lön-külön, hogy itt maradjon megörökítve, a földi szférákra 

lesugározva. Ez az a munka, amelyet mind az egyes szellemek, 

mind a szellemcsoportok vállalnak; hogy t. i. mindegyik a ma-

ga természete szerint hirdeti az igazságot, amely ugyan lényeg-

ében egy, csakhogy a földnek ezen a 12-féle természetén ke-

resztül, mintegy 12-féle sugártörésen keresztül bizonyos szín-

játszást hoz létre, míg a maga relatív tökéletességére jutva a 

12-féle színben sugárzik vissza Isten felé. 

 Az ember lelkének alaptermészetébe van az lefektetve, 

amivé lennie kell. Vagyis az embert a maga lényegtörvénye 

viszi előre, amelyet Isten beléje helyezett. Ezért nem jó felet-

tébb-való bölcselkedésbe bocsátkozni, mert ezáltal tévhitbe 

esik az ember. És mégis vannak, akik azt hiszik, hogy képesek 

megváltoztatni a maguk lényegtörvényét. Ezzel aztán éppen az 

ellenkező eredményre jutnak, mert az ő törekvésük talán éppen 

homlokegyenest ellenkezik azzal, ahova az ő lényegtörvényük 

szerint el kell jutni ok, és erre ők csak későn jönnek rá. Azért 

az ember a tanulással nem jut olyan messzire, és a következte-

tésekkel nem tud olyan mélyre hatolni, mint az engedelmes-

séggel. Mert ami az egyik ember lényegtörvényének megfelel, 

az a másik ember lényegtörvényének már nem kedvez. Ezért 

őrizkedem én az ú.n. kárma igazságokat az emberek értel-

                                                 
11 * Mint ahogyan a Törvény Szellemének korszaka végén megmutatta Isten 

a Törvény tökéletes betöltését Krisztusban. 



 149 

méhez közel vinni, mert nagy tévedések csúsztak bele a ke-

leti vallásoknál is a karma elméletébe. Mert a lényegtörvény 

hozza létre egyénenként a kármákat. Azért én azokat a motí-

vumokat, amelyek az ember értelme előtt fix-pontokul tűnhet-

nének föl, amikre támaszkodhatnának, amikre már mint embe-

reknek építeniük lehetne, mindig igyekszem inkább eltakarni, 

mert az ember az ő tévelygésével mindig helytelenül, mindig 

másként épít. És ha valamicskét tud, és azt is egy kissé rosszul 

tudja, igen nagy tévedések jönnek létre. Az ilyen tévedés az 

elsőnél még talán kicsiny, de a továbbterjedés folytán a máso-

diknál már nagyobb, és így minél jobban növekszik a szám a 

továbbadásnál, annál nagyobb és nagyobb lesz a tévedés. 

 Azért én meghagyom az embert a maga szabadságában. 

Meghagyom az embert abban az egyszerűségben, ami neki 

nem árthat. Nem nyomom őt le, sem fel nem emelem. Az em-

ber maradjon mindig ember, amíg a földi testhez van kötve. A 

földi test számtörvénye meg a szellemnek a számtörvénye lehet 

ugyan egyező, ha a számok nagyjából megközelítik egymást. 

(Ezt nevezném én annak az esetnek, amikor ti azt mondjátok, 

hogy amilyen a lélek fokozati fejlődése és feladata, olyan test-

öltést kap földi életében, vagyis hogy megfelel a külső a belső-

nek, megfelel a szellem fokozata a világban való elhelyezkedé-

sének és megjelenésének, ahogyan ezt sok szellem gondolja, és 

így is tanítja). Ez azonban, mint már az előzőkből tudjátok, 

nem mindig áll fenn. Ezt a Megváltó esete a legjobban bizo-

nyítja; hiszen Ő volt a legmagasabb rendű szellem, aki valaha 

a földhöz testöltés által hozzákapcsolódott, és mégis az ő külső 

körülményei ezzel éppen ellentétben állottak. 

 A tökéletes Krisztusnak csak egy része testesült meg az 

ember fiában, az ő isteni lényének csak egy részlete. De ez az 

egy részlet is elég volt ahhoz, hogy az egész földet magához 

emelje, és az egész földre hatást tudjon gyakorolni. Így van az 

egyes szellem is, aki a föld természetébe ugyan még csak mint 

dolgozó erő van belekapcsolva, és részt vesz annak munkájá-



 150 

ban, s mint egy erőteljesebb szám, vagy egy erőteljesebben 

megnyomott betű tölti be a hivatását ennek a rengeteg nagy 

számtengernek a halmazában, hogy ez a nagy számtenger az 

összevisszaságból némi kibontakozást nyerhessen. Ennek a 

vastagabban megnyomott betűnek, vagy erőteljesebb számnak 

— akik, mondjuk, mint az Úr igazságával átitatott lelkek talán 

mi vagyunk — szintén kapcsolódnia kell valakihez, vagy va-

lamihez, hogy ebben a számrengetegben megállhassa a helyét, 

hogy ne ez a számrengeteg uralkodjék felette, hanem ő legyen 

úrrá ezen a számrengetegen. Mert hiszen szellemek vagyunk 

mindnyájan, akik előhívattunk a homályból az életre. Mind-

egyikünknek megvan a maga hatóköre, a maga ereje és mind-

egyikünk felfelé emeli tekintetét, hogy a fényből valamit ma-

gáévá tegyen, és ennek a fénynek birtokában további eredmé-

nyeket érhessen el a homály felett. De azok a kisebb számok, 

akik azután ebbe a világosságba belekapcsolódnak és egy ke-

véssé ugyan a világosság felé fordítják a szemüket, de még 

mindig sok rajtuk a homály, amit a sötétségből hoztak, az ő 

homályosságukkal ezt a világosságot is megfertőzik, és úgy ad-

ják tovább. Így azután még azokat a részlet-igazságokat sem 

adhatják felelősség nélkül tovább az embereknek, amelyekkel 

bírnak, mert a belőlük kiáramló tévedések és azok következ-

ményei ismét más irányú zavarokat hozhatnak létre. Ezeket a 

zavarokat azután ismét segíteni kell eloszlatni. 

 Azért én azt mondón: szép és jó dolog a bölcselkedés 

és nagyon jó a dolgoknak a mélyébe beletekinteni, de lepe-

csételni és lerögzíteni nem szabad semmit, mert ezzel eset-

leg megakaszthatná az ember a szellemeknek a maguk lé-

nyeg-törvényében való fejlődési lehetőségeit. Nem áll tehát 

az, hogy az ember külső megjelenésének összhangban kell len-

nie a bensejével. Nem áll, hogy az ember a földön való megje-

lenésében az ő szellemi fokozatának értékében mutatkozhat. Ez 

csakis a hetedik testöltésben következik be, azaz az emelkedé-

seknek olyan fokozatain juthat csak harmóniába a külső a ben-



 151 

sővel, amikor a szellem valami befejezéshez érkezett, amely 

befejezést a kegyelem folytán nemcsak a hatszor való születés-

sel és meghalással, hanem a kegyelemhez való kapcsolódással 

rövidebben is el lehet érni. Természetes azonban, hogy ez a 

megrövidítés máris kizárja azt, hogy a külső a bensővel harmo-

nikus kifejezést mutasson. Mert magában a lélekben véghez-

mehet ez a csodás átalakulás a kegyelem folytán; a lélekben az 

érzések, a gondolatok, a vágyak, az akarat fölszárnyalásai foly-

tán végbemehetnek ilyen gyors beteljesülések, azonban itt már 

nem bizonyos, hogy a külsőben van-e rá mód és alkalom, hogy 

ezeket a szellem a maguk formájában a valóságban is kifejezés-

re juttathassa. 

 Nem az a fontos, hogy az ember a földi életben hogyan 

és mit valósított meg, hogyan és mit tudott megteremteni; az 

csak a világra nézve fontos, az ő lényegére nézve nem. Hiszen 

hogyha csak a cselekvéssel tudna az ember a világban a maga 

számára döntő sikereket létrehozni, akkor a nagy hadvezérek, a 

nagy feltalálók volnának mindenek felett a legnagyobb sike-

rekkel dicsekedhető szellemek. Tehát nem a külső tettek révén, 

hanem a lélek világában mennek végbe az ilyen érési csodák, a 

léleknek abban a benső, titkos világában, ahova mint földi em-

ber maga sem képes betekinteni. Az ő lelki világában mennek 

végbe azok a fluidi átváltozások, a szellem lényegének tulaj-

donképpen való növekedései, bontakozásai, fejlődései, ame-

lyeket senki sem tud nyomon kísérni. Csupán a Mennyei Atya, 

aki az embert megteremtette, és aki a lelkekben úgy vizsgáló-

dik, mint ahogyan az ember látja a körülötte lévő világot. Isten 

előtt folyton-folyvást nyitva áll ez a benső lényeg, ez a titkos, 

elzárt én. 

  Ez a benső, titkos én szintén kapcsolódást tart fenn az 

őt tápláló, életet adó isteni sugárral, és az ő kifelé fordulásával 

csak annak nyújtja bizonyítékát, hogy az ő ténykedésével a 

világban a jó irányába szegődik-e, vagy pedig megtagad a jóval 

mindenféle összeköttetést. Amennyiben a jó irányban halad, a 



 152 

jónak titkait kutatja, ezek az ő vágyainak megfelelően és törek-

véseinek jutalmaképpen mindig nagyobb és nagyobb terjede-

lemben válnak előtte nyilvánvalókká, érthetőkké. S abban a 

mértékben emelkedik és telik meg a jónak áldásaival, azaz is-

teni lényeggel; abban a mértékben telik meg a szellemnek az a 

benső, titkos műhelye, az ő életkamrája mindazokkal a latens 

pihenő isteni igazságokkal, azoknak a valóságoknak megsejté-

sével, amelyek őt megint további kutatásra ösztönzik. Tehát az 

igazság még nem az emberé, mivel az ember arra még nem 

építhet, amit ő igazságnak nevez. Az isteni bölcsesség ezért 

nem engedi meg az ítélkezést. Hiszen még az Úr, aki magát 

ember fiának nevezte, sem ítélkezett, mert ember volt. Bár 

az isteni bölcsesség mélysége nyitva állt az ő emberi természete 

előtt is, de mégsem abban a mélységes valóságban, amit ő az 

Atyánál tudott, az Atya Lényegében érzett, amikor így szólott: 

„Én és az Atya egy vagyunk”. És mégis ő is mindig függővé 

tette magát az Atyával szemben, és mivelhogy magát ember 

fiának nevezte, azt mondotta: ,,Én nem ítélek senkit.” Tehát 

Istennél van az ítélet, aki a teljes igazság birtokában van. Ez az 

igazság benne van mint kicsiny csíra, mint életparány az embe-

ri lélek belső, titkos rejtekében, amiről azonban az ember nem 

tud. Ennek csak a vetítései jutnak a gondolkodó emberi lélek 

elé. Felvillan előtte egy-egy pillanatra a szellemi világosság; a 

nagy gondolkodók előtt felvillan egy-egy megismerés, az igaz-

ságnak egy-egy kibontakozása, és azokat szavakba rögzítik; de 

miután a teljes igazság birtokában nincsenek, ennélfogva az 

ember legnagyobb igazsága is csak részlet-igazság marad. 
A részlet igazság pedig hajlandó a szétesésre, és ami szétesik, 

az nem lehet tökéletes. Tehát az embernek nem lehet igaza, az 

igazságnak csak másolata lehet még a legtökéletesebb emberé 

is, ennélfogva ebből nem indulhat ki az ember, hogy a követ-

keztetések útján megtalálhassa a végső igazságot. A végiga-

zsághoz vezető út, a tökéletesség elérésére vezető egyetlen út 

az, amit a Megváltó adott az emberiségnek. Ez az, ami a kibon-



 153 

takozást elősegíti, ami a részleteket összekapcsolja és kialakítja 

a nagy egészet. De mikorra az emberi lélek a nagy egészet eb-

ben megtalálja, akkorra már maga is annyira birtokában van 

ennek az igazságnak, hogy ő maga is igazsággá válik. 

 Ez az igazság az isteni természetnek legszebb, legbol-

dogítóbb kiáradásában: a szeretetben tud kifejezésre jutni. Ez a 

szeretet dolgozik, épít, összeköti a mélységet a magassággal, 

átvezető hidakat épít a szétszakadozott részek között, hogy 

eggyé legyenek. Szálakat sző, amelyek dacolnak a gonoszság 

hatalmával és mindenféle fondorkodásával, szilárd talajt létesít 

a hazugság világában, a mulandóban, a változásoknak alá-

vetettben, hogy ebbe a talajba helyezkedve kezdjen növekedni 

az emberi lélek és megismerje a Krisztus útját, az egyszerű 

kereszténység útját. Hogy megtanuljon hinni az Isten igazságá-

ban, és elfogadja azokat az egyszerű ember természetéhez al-

kalmazott igazságokat, amelyeket könnyen fel tud fogni, és 

amelyekre nyugodtan építhet. Mert ezek az igazságok az ő em-

beri életébe belenyúlnak, számára irányt szabnak, utat mutat-

nak. Ezen az úton azután vezető hatalmakkal találkozik az em-

beri lélek, s ráeszmél arra, hogy nincsen magára hagyva, mert 

minden egyes fejlődési fokon pihenő állapotokat és helyeket 

épített meg számára az Isten kegyelme, amelyeken megpihen-

het és boldogsággal, erővel ellátva folytathatja tovább az útját 

felfelé. 

* 

Ne rögzítsen meg tehát az ember semmit, mint igazságot, 

mert amikor a maga igazságát pontokhoz köti és lerögzíti, 

akkor máris megnehezíti a másik ember lényegtörvénye 

számára a haladásnak ugyanazt az útját. És hogyha megne-

hezíti ezt a haladási utat, és olyan terheket rak, ezáltal a másik 

ember lelkére, amelyeket az elhordozni képtelen, akkor újra 

csak a saját előhaladását nehezíti meg vele, mert az összetarto-

zandóság kötelező tőrvénye folytán vissza kell jönnie az elha-

gyott állomásra és felbontania azokat a lerögzített igazság-ré-



 154 

szeket, hogy járhatóvá tegye az általa eltorlaszolt utat, és az 

igazság helyett az Isten törvénye szerint áldozatot kell hoznia. 

Nem jobb-e tehát mindjárt ezen kezdeni? Ez azonban az emberi 

lélek gyarlóságai és szögletességei folytán csaknem lehetetlen, 

mert az áldozathoz lelkierők kellenek, és ha azok nincsenek, 

akkor miből mutasson be áldozatot a gyarló emberi lélek?! 

Jobb tehát, hogyha addig, ameddig fejlődési útja nem kénysze-

ríti bele olyan helyzetbe, olyan állapotba, olyan munkába, ahol 

ténykednie kell az igazság fokmérője szerint, az igazságot, 

mint kétélű kardot hüvelyében hagyja, és nem veszi igénybe, 

hanem inkább úgy él, hogy senkivel összeütközése ne legyen. 

Miután pedig mindenütt, ahol nemes növények vannak ültetve, 

vannak a tévelygés szellemei által elhullatott és kiterebé-

lyesedett vadnövények is, amelyek elfogják az utat a haladni 

akaró lélek elől, ezeket, amennyire csak lehetséges, igyekezzék 

félretolni az útjából, hogy fel ne tartóztassák haladásában. Ha 

pedig nem lehet eltolni, csak annyit irtson belőlük az igaz-

ság kétélű fegyverével, amennyi éppen az ő útjába esik. Fe-

lettébb azonban ne hadakozzék, ne ontson vért se lelki, se 

testi erőkben, ne fakasszon könnyeket, és ne igyekezzék 

maga ellen rosszallást és átkot kihívni, még ott se, ahol az 

igazság szava majdnem helyénvaló volna. 
 Így élve, az ember eléri azt, hogy azok a durva ál-

lomások, amelyek nehéz munkára és önmegtagadásra kénysze-

rítik a lelket, elmaradnak mögötte. És amikor a vezeklésnek 

ezek az állomásai — amelyek addig sanyargatják, addig sajtol-

ják az ember lényegtörvénye szerint a lelket, ameddig ki nem 

hozzák belőle azokat a nemesebb, tisztább érzéseket, amelyek 

őt felfelé emelik — elmaradnak, ismét szabad az út előre, hogy 

találkozzék fejlődése útján önmagával, az önmaga benső lé-

nyegében elrejtett isteni gondolattal, isteni akarattal. Csak ami-

kor ezzel találkozott, amikor megtalálta önmagát, akkor nyílik 

ki az ő benső világa, t. i. akkor képes az ő benső lelki világában 

meghallani Isten szavát, megérezni és meglátni az Isten törvé-



 155 

nyét. Ez az isteni törvény az ő lényegtörvénye, amely egyiknek 

ezt írja elő a másiknak amazt. Amikor pedig már a szellem 

ebbe a magasabb rendű törvénybe beleélte magát, ebben él, 

ebben mozog, ebben fejt ki erőt, akkor az alsóbb rendű, a külső 

természettörvénynek a hatása nem követi őt tovább. A termé-

szettörvény a külső világnak a törvénye, amely a tízparancso-

latban van lefektetve. Ez megmondja, hogy ezt cselekedd, azt 

ne cselekedd! A szellemi törvény pedig a Krisztus törvénye, 

amely már az embernek a lényegtörvényét nyitogatja; nemcsak 

azt mondja, hogy ezt ne cselekedd, hanem még a cselekedetek 

indító rugóinak, a vágyaknak a gyökerére, a lélek mélyére is 

lehat és azt mondja: „Aki gyűlöli az ő atyjafiát, gyilkos az”... 

„Aki asszonyra tekint gonosz kívánsággal, immár paráználko-

dott azzal az ő szívében”... „Aki az ő atyjafiáról gonoszat gon-

dol, beszél, lealacsonyítja, magánál alacsonyabbra értékeli, 

megveti, gyűlöli, az máris a gyehenna tüzére való.” 

 A krisztusi törvény tehát az abszolút tisztaságot, a vágy-

tól, a gondolatoktól, a kísértésektől mentes tiszta eszményképet 

állítja az ember elé, amire ha feltekint, okvetlenül szükséges, 

hogy lesütött szemmel pillantson a saját lelkébe és az összeha-

sonlítás súlya alatt az alázatosságtól picinyre zsugorodjék ös--

sze, mert látnia kell, hogy mindenképpen méltó az ítéletre. Te-

hát egyetlen lélek sem állhat meg az Isten igazságának világos-

sága előtt. És mivelhogy nem állhat meg egy test sem — mert 

hiszen az ember test, és ameddig testben van, lehetetlenség, 

hogy ilyen ragyogó, eszményi tisztaságban jelenhessék meg 

az Isten igazsága előtt — tehát minden léleknek szüksége 

van az Isten kegyelmére, a megtérésre, Isten bűnbocsátó 

szeretetére. Így itt az igazságot keresni nincs joga senkinek 

sem, és az embernek egyszer s mindenkorra le kell mondania 

arról, hogy a végigazságot mint ember megtalálhassa. Az em-

ber lelkének legbenső, titkos szentélyében kell kialakulnia an-

nak az eszményi igazságnak azokban a vágyakban, amelyekkel 

ezt az eszményi igazságot megközelíteni törekszik. És amilyen 



 156 

erőt tud kifejteni ebben a törekvésében, és amilyen érzéssel 

hozzátapad, és amilyen vággyal közeledik e felé az eszményi 

tisztaság felé, s amilyen erővel igyekszik ezt elérni: az az ő 

szellemi fokozata. Mert az ember azt egyáltalában nem mond-

hatja el magáról, hogy ő jó, igaz, vagy tiszta lehessen, mert azt 

a földi testben megítélni lehetetlenség. A vízben úszó ember 

úszóképességének sem az mutatja meg a mértékét, hogy az a 

víz, amelyben úszva bizonyos célt el akar érni, milyen. Mert 

hiszen az úszó ember köré a hullámok sokszor szemetet és 

piszkot hajtanak, s azért, mert a testéhez itt-ott a szenny és a 

szemét hozzáragad, addig, ameddig azt le nem rázza magáról, 

ez nem vonhat le semmit az ő erőfeszítésének értékéből, 

amellyel célja felé tör. Így van ez az emberi életbe bekebelezett 

lelkekkel is. Minden élet csak munka, amelyet el kell végezni. 

Munka a szennyes árban, amelyet az ember tévelygése tett 

szennyessé, piszkossá. A megtévesztő elveknek elfogadása és 

elsajátítása, az ezek érdekében való küzdés és fáradozás az 

élet-áramban ilyen elváltozásokat hozott létre. Ezeket az elvál-

tozásokat, amelyek az élet-áramban alakot és formát nyertek, a 

tévelygésnek ezeket a következményeit, az életnek ezeket a 

tarthatatlan formáit és törvényeit az isteni igazság már eleve 

mulandóságra ítélte. Az isteni életre hívás eleve elrendelte azt, 

hogy minden formának meg kell szűnnie, át kell változnia egé-

szen addig, ameddig az Isten gondolata, az Isten akarata tökéle-

tesen vissza nem tükröződik abban az életformában, abban az 

élet-tengerben, amely őt körülveszi. Tehát minden alakulatnak, 

minden megjelenési formának, legyen bár az itt a földön töké-

letesnek, vagy tökéletlennek látszó, meg kell szűnnie. Minden 

mulandóság alá vettetett; nemcsak a fizikai síknak, hanem a 

fizikai síkot körülvevő gondolat- és érzésvilágoknak is át kell 

változniuk, és újjá kell születniük.  

 Az emberszellem folyton-folyvást átveszi az Isten gon-

dolatát, az Isten akaratát, azaz fejlődésének útján mindig több 

és több részletigazságra talál, és hovatovább jobbnak találja az 



 157 

Istenhez közelálló, mint az Istentől távolálló igazságot. Ezzel a 

megismeréssel fokról fokra alakítja át az önzés igazságát az 

önzetlenség igazságává; fokról-fokra alakítja át a gyűlölet 

és bosszú igazságát az áldozatos szeretet igazságává. Ez az 

átalakítás mindaddig tart, ameddig már az áldozatos szere-

tetre sincsen szükség, mert nem igényli azt többé a tévely-

gés, a bűn a maga feloszlatására, a maga megsemmisítésére, 

feloldására, mert minden a legteljesebb isteni igazságban ra-

gyogva tündöklik majd egyszer az idők végtelenében, az örök-

kévalóságban Isten körül. Amikor e z  elkövetkezik, akkor lejá-

ródott egy örökkévalóság. És mindazok, akik abban küzdöttek, 

szenvedtek, tévedtek és ismét visszatértek az isteni tökélybe, 

ott állnak ragyogón egy új teremtés hajnalhasadása előtt, hogy 

részt vegyenek benne, mint nagy, végtelenséget megjárt erők, 

világosságok; hogy egy új létlehetőségnek hajnalán, telve am-

bícióval, telve tökéllyel áraszthassák ki magukból a megszer-

zett tökéletességet és bölcsességet, és hinthessék tele a semmit, 

a sötétséget az életnek, a szellemnek ragyogó világosságával.  

 
A „mesterek.” (**) 

Vannak-e „mesterek”? — A keleti tudomány- — A „mesterek” és az őrszel-

lemek. — Az üdvösség legrövidebb útja. — A jövő szellemi iránya. — 

Krisztus igazsága és a keletiek igazsága. — Hogyan juthat a lélek magasabb 

rendű képességekhez? 

 Egyik testvérünk a teozóf tanításokban gyakran em-

legetett „mesterekről” tett fel hosszasabban kifejtett kérdést, 

amelyre Vezetőnk a következő feleletet adta: A teozófia titok-

zatos tudománya keletről indul ki, — mint ahogy minden vilá-

gosság kiindulása a kelet, ahonnan a kutató, kereső emberi lé-

lek elé mindig valami világosságsugár szivárog. Ezt azonban 

korántsem tudja az emberi testben élő szellem pontokba foglal-

ni és tudománnyá kiképezni, mert ezek a dolgok már messze 

túlhaladják az emberi felfogóképességnek, az észbeli megrög-

zítésnek a lehetőségét. Igen, vannak ilyen felfejlődött szelle-

mek; hiszen azok a bölcsek, akik Krisztus születéséhez messze 



 158 

keletről jöttek, szintén ilyenek voltak; magas, nagy szellemek, 

akik a lelkük kivetített sugaraival nemcsak a töredékigazságo-

kat, hanem magát a valóságot, az isteni igazságot is megérin-

tették. Tulajdonképpen ide kell felfejlődnie minden emberi 

léleknek, aki a szellemesülést el akarja érni. Ez az a fokozat, 

ahonnan már nem eshetik vissza; közte és a visszaesés lehető-

sége közt egy olyan közeg áll, amely lehetetlenné teszi számára 

a visszaesést. Azonban amikor a földre jönnek, amikor testet 

öltenek, ezeknek a szellemeknek is nagy erőfeszítést kell kifej-

teniük, hogy szellemi gőgbe, szellemi túlszámítottságba ne 

essenek. Igen, vannak ilyen szellemek, ez a válaszom; de az 

egyszerű emberi léleknek nem szükséges ezt kutatnia, és 

nem szükséges, hogy ezeket a tudományokat minden igye-

kezetével magáévá akarja tenni, mert szellemi felkészültség, 

azaz bizonyos fokú szellemi fejlettség és tisztultság nélkül sok-

kal több kárát vallhatja a lélek e dolgok ismeretének, mint ha 

nem is tudna róluk. A keleti tudomány nagy, szép és az átlag-

ember fokozatán felülálló, amelyet csak nagy erőfeszítés árán 

tud megszerezni, és még nagyobb erőfeszítés árán megtartani a 

szellem. Mert óriási nehézségekkel kell megküzdenie ezeken a 

felsőbb síkokon, az asztrál-, mentál-, sőt még az emlékezések 

világában is, amikor már urává lett az előbbi két rétegnek, s 

amikor ebben az ú. n. testben felismeri önmagát, régebbi alak-

jait, testöltéseit, és önmagába tekintve látja mindazokat az 

eredményeket, amelyeket elért, amelyeket megszerzett magá-

nak. Ilyenkor igen könnyen szellemi elbizakodottságba, 

gőgbe eshetik, túlértékeli önmagát, és nagyon könnyen vét a 

szeretet törvénye ellen. Mert minél magasabbra emelkedik 

az értelem a tudás, a világosság hazájában, annál nagyobb 

erőre van szüksége, hogy uralja azokat az erőket, amelyek-

ben még mindig nem ismeri ki magát tökéletesen, mert még 

mindig van az anyagnak valami nyoma rajta, a szellem körül 

még mindig van valami homály, amit még nem tudott átvilágí-

tani. És így nagyon gyakran megesik, hogy — nem hirtelen — 



 159 

de lassan-lassan ismét elhomályosul, mert önmagába tekintve, 

túlértékeli magát, vagy nagyobb feladatra hiszi magát képes-

nek, mint amit el tud végezni; vagy a tudás- és ismeretszomj 

olyan vállalkozásra készteti, aminek azután nem tud megfelel-

ni.  

 Ezek a „mesterek” azonban nem tévesztendők össze az 

őrszellemekkel, akik mint szellemek már olyan magasra emel-

kedtek, hogy őrző, csoportokat, vezető megbízatást kapnak az 

Úrtól. Ezek, mint az Isten kegyelmének hordozói oldozhatnak, 

kötözhetnek, vezethetnek, emelhetnek, és kegyelmet gyakorol-

hatnak — mindenesetre az Isten kegyelmi törvényének betűje 

szerint. Ezek azonban nem élnek testben. Ezek azok a szel-

lemek, akik már mindent megtanultak ebben a naprendszerben, 

és bár ide tartoznak, mégsem távoznak el innen, mert nem is 

távozhatnak el, hanem ennek a naprendszernek, ennek a világ-

nak fejlesztésében hatalmas munkát végeznek. Tehát a „meste-

rek”-nek nevezett magas szellemek közül vannak olyanok is, 

akik testben élnek, és ezek képesek is arra, hogy lehántsák ma-

gukról azoknak a rétegeknek nagy mennyiségét, amelyek őket 

a testhez kötik és a szellemi szabadságukban gátolják; de bár-

mikor és tökéletesen ezek sem tudják azokat a rétegeket lehán-

tani; nekik is szükségük van bizonyos időkre és alkalmakra, 

amikor teljesen át tudják adni magukat a szellemi munkának. 

Azután megint vannak idők, amikor a szellemi síkokról vonul-

nak vissza, hogy az anyagi síkon munkálkodjanak. 

 Az ilyen szellemek, amikor a szellemi síkokon mun-

kálkodnak, tehát amikor az anyagi testükből, amely őket hely-

hez köti, kivonulnak, hogy más helyen élő ember-szellemek 

előtt materializálódjanak. Azokat befolyásolhatják, s gondola-

tokkal, tanításokkal telíthetik ugyan a világot, de azért ez soha-

sem ugyanaz, mint mikor abban a testben nyilatkoznak meg, 

amelyet ők maguk alkottak maguknak. Amely test gondolkozó 

szervét ők maguk fejlesztették ki, amelynek segítségével tehát 

a gondolataikat abban a formában képesek megrögzíteni, ami-



 160 

lyen formában az bennük él. Minden szellem számára az a leg-

tökéletesebb kifejező eszköz, amit ő maga fejleszt ki magának. 

De az nem lehetséges, hogy valamely szellem — ha mégoly 

nagy szellemi szabadságot élvez is — teljesen függetleníteni 

tudja magát az ő emberi testétől. A testet senki sem tagadhatja 

meg teljesen, annak bizonyos nyomai mindig rajta maradnak a 

szellem megnyilatkozásán. Így tehát, legyenek bár azok a 

keleten, mondjuk, Tibetben élő „mesterek” a legmagasabb 

rendű igazságok birtokában, mégsem képesek azt a keretet, 

azt a formát, amely meg van rögzítve, teljesen megtagadni; 

csak ezeken a kereteken belül tudnak érvényesülni, azaz nem 

képesek bizonyos fogalmaikat azoktól az előírásoktól, azoktól 

a keretektől függetleníteni. 

 Azért az én tanácsom szerint az egyszerű emberi lé-

lek számára a legkönnyebb megtisztulási, megigazulási és 

üdvözülési mód az, amit Krisztus hagyott itt az embe-

reknek. Azt is dogmákba öntötték az egyes felekezetek, úgy-

annyira, hogy a léleknek ez is szűk korlátokat, kereteket jelent 

mindaddig, ameddig a szellem maga is felül nem tud emelked-

ni a formákon, amikor t. i. már annyira megerősödött. Amikor 

már felülemelkedett, és ezekből a formákból és keretekből ki-

szakítja magát, akkor már az ő egyéni lelkével és kedély vilá-

gával szabaddá válik és felfogja, beszívja, magáévá teszi, as--

szimilálja Isten igazságát, és akkor szabad szellemmé válik, aki 

nincs többé hozzákötve a külső formákhoz, nincs szüksége 

többé mankóra, meg szűk korlátokra, hogy valamiképpen el ne 

tévelyedjék, mert akkor már a bűnre hajló természete elsorvadt, 

elerőtlenedett. Krisztus igazsága szabaddá teszi a szellemet. 

Ehhez nem szükséges, hogy ilyen titokzatos tudománnyal 

foglalkozzék, mert az Isten kegyelme az engedelmes lelket 

megajándékozza szabadsággal, megajándékozza azzal a 

képességgel, amellyel megérzi, hogy mi a valóságos, és mi a 

homályos igazság. Azon az úton, amelyet Ő jelölt meg, 



 161 

minden erőfeszítés nélkül, könnyen eljut ahhoz a célhoz, 

amit maga elé tűzött: a tökéletesedéshez. 

* 

Keleten — mint a medréből kilépett folyó — szintén nagy szel-

lemi áradások láthatók a jövőben úgyannyira, hogy annak hul-

lámai átcsapnak nyugatra is. A keletiek az ő igazságuknak 

egyes formáit tisztán megőrizték, és nem csináltak belőle min-

denkinek hozzáférhető külsőséget, mint ahogyan az Nyugaton 

történt a Krisztus igazságával. Ott is csináltak ugyan külsősé-

ges vallást, de az őseredeti forrást -mindig ilyen előkészített, 

fejlett szellemek őrizték, akik magukat, az életüket arra áldoz-

ták, hogy annak őrei legyenek. Ez a tisztán megőrzött igazság 

és a Krisztus igazsága egybeforrva lerázza magáról a külsősé-

get, a gőgből és hiúságból alkotott cicomát, és ez lesz majd a 

késő jövendő vallása. Ez lesz tehát a jövő szellemi iránya, 

amely megmarad. Amikor az emberi lélek fejlődésében odáig 

jut, hogy mindazok a külsőségek, mindazok a merev formák, 

mindazok az emberi bölcsességek, amelyekkel eltorzították, 

elsalakosították a Krisztus igazságát, lehullanak róla, és tisztán 

az Igazságot, az Ige teremtő erejét szívja magába és teszi ma-

gáévá: ez az isteni Ige őt át tudja formálni, szellemét át tudja 

alakítani és kiemelni a testiségből. És így a Krisztus igazságá-

ban, a keresztény vallásban is el tud jutni arra a fokozatra, ame-

lyen azok a keleti bölcsek vannak. Mert arra a fokozatra min-

denkinek el is kell futnia. 

 Ez az igazság, a Krisztus igazsága megerjeszti azokat az 

elveket, amelyek idáig is vezették a világ fejlődését, és kiválá-

sokat, új alakulatokat hoz létre. Sokan megütköznek azon, 

hogy a Krisztus vallásából olyan mérhetetlen sok alakulat válik 

ki és hogy az annyira eltagozódik; de ez csak a külsőben van 

így, mert a külső formáknak meg kell repedezniük, az embe-

rileg kigondolt korlátoknak, dogmáknak össze kell törniük, 

hogy maga az Igazság érvényre juthasson. Minden kiválás, 

minden eltagozódás az igazság erjesztő erejét mutatja, mert 



 162 

minden lélekben más- és másként visszhangzik az, mivel min-

den lélek a saját fokozata szerint érti meg és dolgozza fel. Így 

ma már, a kétezredik év felé, hatalmas, nagy tábora van a 

Krisztus igazságának, és ez a tábor a kultúra fejlődésével foly-

ton növekszik, és rohamosan terjed, mert a lelkek szomjazzák 

és éhezik az igazságot. Ellenben a keleti vallás évezredek óta 

megmaradt ugyanazon a helyen, de a külső nép számára 

átformálva olyan alakra, amit hibákkal és gyarlóságokkal 

küzdő egyéniségek úgy gondoltak jónak, beleplántálva az 

emberi hiúságot, gőgöt, számítást, önzést, sőt a szeretetlen-

séget, és még inkább a testiséget. És ha addig nem is jutottak 

el, mint a nyugati emberfaj, tudniillik a tagadásig, de az igaz-

ság megmásításáig, a hazugságig eljutottak. Mert mikor 

valaki a megmásított igazságot állítja teljes és tökéletes 

igazságnak, az hazudik, és ezzel a hazugsággal már fátyolt 

borít a teljes igazságra. A felületes szemlélő azután már csak 

az alatt a fátyol alatt tételezi fel, képzeli el, alakítja ki magában 

az igazságot, de nem látja, és nem érzékelheti azt a maga való-

ságában. Szükségtelen a nyugati embernek a keleti igazsá-

gokhoz fordulnia, hacsak kutatás és összehasonlítás cél-

jából nem. Mert a Krisztus evangéliuma tökéletes lélek-

átalakító, újjáteremtő, felemelő, megtisztító, megvilágosító 

erővel bír, és tökéletesen összeköti az embert Teremtőjével. 

Csak adja át magát az ember ennek az igazságnak, adja át a 

lelkét annak az örökkévaló nagy Hatalomnak, aki az egész 

nagy világmindenséget megteremtette, fenntartja, igazgatja, és 

az egész világmindenségben az ő teremtett szellemgyermekei-

nek üdvét munkálja. Csak higgyen benne az ember és ebben a 

hitben gyermeki bizalommal adja át magát neki, és tőle várja a 

lelkének és testének is előbbre haladását, a haladáshoz való 

hozzásegítést, és legyen engedelmes, bízza rá magát és hagyja 

magát vezettetni ettől a Hatalomtól. Ezzel az engedelmességgel 

minden titkoknak felfedezőjévé, minden bölcsességnek meg-

szerzőjévé válik, mert mindezek Isten kegyelmével és szeretet-



 163 

ével mintegy bőségszaruból ömlenek reá, felruházva őt képes-

ségekkel, amelyekről nem is álmodott, megtanítva őt tudo-

mányokra, amiket nem tudott, amikről nem hallott soha, meg-

ismertetve olyan lehetőségekkel, amelyeket talán soha el nem 

hitt volna és felruházva őt olyan hatalommal, amit fel sem téte-

lezett volna, hogy az létezik. És mindezt azzal az egészen 

egyszerű dologgal éri el a szellem, amit az engedelmesség, 

hit és bizalom fejez ki. Nagy, bűvös szó ez, amelynek értel-

mét az ember nem tudja felfogni, megérteni, sem értékelni, 

mert hiszen még nem látta, s nem tudja bevárni türelem-

mel, hogy ennek a nyomán mi következik. S éppen, mert 

nem tud hinni, nem tud bízni, azért nem is meri megpróbálni, 

nem meri magát átadni ennek a nagy Hatalomnak, hanem min-

dig ő maga akar; a saját felfogása és elgondolása szerint akarja 

a fejlődéséi, haladását intézni. Mivel pedig az ember tökéletlen, 

azért mindig labirintusba téved bele; sokszor olyan labirin-

tusba, ahonnan esetleg évezredek alatt sem tud kitalálni.12* 

 Azért én azt mondom: örüljön és legyen boldog minden 

lélek, aki kereste és kutatta az Isten igazságát, ha az Isten 

megmutatta neki az ő földi, múlandó életében, hogy van a földi 

élet után egy örökkévalóság. A látható világon kívül van egy 

láthatatlan világ, amelyben a látható világ sorsát intézik látha-

tatlan kezek. Hogy van minden érzésnek és minden gondolat-

nak gyökere a láthatatlanban, s hogy akik itt, ezen a földön, 

megjelentek és megjelennek, a látható fizikai test levetése után 

nem semmisülnek meg, hanem a láthatatlanban tovább foly-

tatják fejlődésüket. Érzelmi és értelmi világukban dolgoznak 

tovább a saját boldogulásuk vágyától indíttatva; ezer meg ezer 

lehetőség nyílik számukra, sokkal, de sokkal bővebben, mint a 

láthatóban. Hogy van cél, amiért az ember él, és hogy nem vész 

el a jónak egyetlen szemernyi mennyisége sem, tehát van ért-

elme és van célja az életnek. Aki ezt valamiképp nemcsak 

                                                 
12 * Ezek eszmei és elvi labirintusok, amelyek a szellem szemében nagy és 

szép dolgok; és néha évezredek gyümölcseképp azt látja, hogy tévedett. 



 164 

hallotta, hanem gondolkodott is felette, és az Isten adott 

neki módot és alkalmat, hogy ezekről — ha nem is tökélete-

sen, legalább részben — meggyőződhetett, az bízza magát 

egész bátran Istenre. Adja át magát egészen neki, az értel-

mét meghaladó nehéz dolgokkal pedig ne törődjék, mert 

aki átadta magát Istennek, annak az Isten mindazokat a 

dolgokat megadja, amelyekre a lelkének az ő haladási útján 

szüksége van: mindig a legközelebbit. 

 

A lélek igazi arculata. (**) 
Mikor mutatkozik meg a lélek igazi arculata? — A lélek gyöngyei. — Isten 

gazdagsága. — Minden egyes szenvedés vagy öröm a léleknek egyes részeit 

fejleszti. — A szabadság mértéke arányban áll a képességekkel. — Isten 

szuverenitása. — A bűn lényege. — A rosszra nincs szükség. — A lélek, 

mint termőtalaj. — A lélek fokozatos megérése. — A beláthatatlan munka-

tér. 

 Az embernek a lelke nem akkor mutatja az igazi arcula-

tát, amikor fájdalmak és csapások hatása alatt áll, hanem ami-

kor az élete mindennel harmóniában van, és semmiben sem 

szenved hiányt, vagy hogyha van is hiányérzése, az csak annyi, 

hogy más oldalról pótolhatja azt a hiányérzetet. Azért a jó Isten 

úgy rendezi be az ember életét, hogy legyen benne szenvedés 

és fájdalom, de legyen benne megnyugvás, békesség és öröm 

is, hogy ebben a megnyugvásban, ebben a pihenő állapotban 

megmutathassa a lélek az ő igazi arculatát, mert ilyenkor lát-

szik meg, ki milyen irányban keresi a lelkének további bol-

dogulását. Amely oldalról a lelket fájdalom éri, azon az oldalon 

érzi magát megsebezve, azért arról az oldalról keresi a gyógy-

ulást is. Akinek a szeretet része sebesült meg — esetleges csa-

lódás folytán — az igen gyakran a bosszúban keresi a lelke 

megnyugvását. És hogyha semmiképpen sem tud bosszút álla-

ni, akkor esetleg az élet könnyű és ledér kicsapongásaiban ke-

res megkönnyebbülést. Aki pedig istenfélő és Istent ismerő 

lélek, az Istenben keres vigasztalást a csalódásokban is. Ami-

kor a lélek a szeretet érzésében a halál által sebeztetett meg, 



 165 

azaz az ő kedvesének az eltávozása ütött sebet a lelkén, akkor 

gyakran azt tapasztaljátok, hogy az illető a túlvilággal való 

kapcsolatot keresi, s döngeti a másvilág kapuját. Mikor azon-

ban az első nagy, heves fájdalom megenyhül, azaz a lélek meg-

találja a többivel a harmonikus együttműködést, nem törődik 

tovább sem a túlvilággal, sem az Isten törvényével, hanem éli 

az ő addigi életét. 

 Természetes tehát, hogy Isten a léleknek nem azokat az 

alkalomszerűen felvillanó, folyton változó arculatait nézi, ame-

lyeket az a különböző változások közepette mutat, hanem min-

dig az egészet. És Isten úgy adja bele az életbe a szükséges 

megpróbáltatásokat és enyhületeket, hogy a lélek mindig 

megtalálhassa az ő haladásának irányát; hol innen, hol on-

nan engedi, hogy megsebesüljön, hogy önmagából, mint a 

kagyló, kiizzadja azt az értékes szellemi erőt, azt a szellemi 

megnyugvást, az Istennel való azt a kapcsolatot, amelyre mint 

a lélek gyógyszerére, minden életnek szüksége van. A gyöngy-

kagylónak is mi adja meg az értékét? Nem a benne levő élet. 

Így az emberi életnek sem az adja meg az értékét, ahogyan a 

testi ember napról-napra él és cselekszik, hanem az, hogy az 

ütközéseken keresztül a lélek kitermelje magából azt a mennyei 

gyöngyöt, azt a mennyei ruhát, amelyben az örökkévalóság 

birodalmában Isten előtt megjelenhessen. Ameddig ez a men--

nyei ruha az ütközések folytán kitermelve nincs, addig csak a 

kagyló él, de a gyöngy még nincs kialakulva. Születik és meg-

hal a test a lélek körül, és a lélek ismét csak szenved; hol fel, 

hol leveti őt az élet sötét, vagy napsütéses hullámverése; hol 

simán siklik előre élete hajója, hol meg vad viharok között, 

kétségbeeséssel küzdve várja a vihar lecsendesedését. És ez 

mind nem maga a cél, hanem a lélek igazgyöngyének a kiter-

melése; a lélek nemes érzéseinek, Istenhez való ragaszkodásá-

nak, az igazság teljes megismerésének elérése és megszerzése 

az élet igazi célja. 



 166 

 Mert higgyétek el, egy hányatott, szenvedéssel teljes 

élet minden fájdalmát, minden kellemetlen ütközését el-

felejti ebben a szellemi létben való felébredés pillanatában a 

lélek, amikor az Isten tekintetét magán érzi, és az Isten te-

kintetében mintegy újjászületik, mintegy átváltozik arra az 

életre, amelyet az Isten neki a teremtés pillanatában szánt. 

Nincsen egyetlen lélek sem, aki — ha ezen az átváltozáson ke-

resztülment — vissza kívánná hívni földi életének akár a legfé-

nyesebb és legörömteljesebbnek látszó emlékét is. Csak öröm-

teljesnek látszó emlékről beszélhetünk — mert ha az az öröm-

teljesnek látszó élet, amelyben a lélek a legboldogabb volt, 

talán a végtelenségig nyúlnék is ki, még akkor sem kívánatos 

többé a szellem előtt, mert egy pillanat alatt a gazdagság nem 

álmodott, nem képzelt óriási kincseinek zuhatagában érzi ma-

gát az Isten világosságában, az Isten szemének tekintete alatt. 

Ami boldogságot csak láttok, ami boldogság után csak vágya-

koztok itt a földi életben, amiről a lélek a képzeletében azt hi-

szi, hogy ha elérné, az teljesen betöltené az ő vágyvilágát: az 

mind csak apró morzsalék, mind csak lehullott, használhatatlan 

hulladéka annak a világosságnak, ahova Isten hívja az őreá 

figyelő, az ő szavát hallgató lelkeket. Isten országa telve van 

az ő gazdagságával, s arról a gazdagságról, arról a fényről, 

arról a pompáról földi embernek a leghalványabb fogalma 

sem lehet. Hiszen csupa tüske, csupa fájdalom, csupa éles kő 

még az is, ami e földön szépnek mutatkozik. Még az is telve 

van fájdalommal és boldogtalansággal, ami mint kívánatos, 

boldogító lehetőség tűnik fel az ember lelki szemei előtt, s ami 

az ő vágyvilágában csalogatólag int feléje. És higgyétek el: 

nem volna érdemes a földi életnek egyetlen percét sem megál-

lítani, hogy el ne múljék, még a legnagyobb boldogság köze-

pette sem, mert ezzel az egy perccel is, amelyet az örökkévaló-

ság terhére maradandóvá tehetne az emberi lélek a maga szá-

mára, óriási gazdagságoktól és boldogságoktól fosztaná meg 

magát. 



 167 

 Minden percnek le kell peregnie, mindennek el kell 

múlnia, mert itt semmi sem igaz, semmi sem tiszta, minden 

meg van a homállyal elegyítve, minden meg van a bűnnel, a 

tévelygéssel fertőztetve, és így itt nem is lehet igaz, tökéletes 

örömre és boldogságra számítani. 

Hadd múljanak el a percek, hadd szárnyaljanak el fölöttetek az 

évek; ezeknek a perceknek, ezeknek az éveknek minden örö-

mét, minden bánatát át kell élnetek, mindenből ki kell vennie a 

lelketeknek azokat a szellemi aranypor szemecskéket, azokat a 

kicsiny igazságokat, tapasztalásokat, amelyekre a lelketeknek 

olyan nagy szüksége van. Minden egyes szenvedés és fájdalom, 

minden egyes öröm, minden tapasztalás a léleknek átkutatha-

tatlan területeit teszi érzékelő életté. Ti azt mondjátok, hogy 

minden egyes tapasztalással gazdagodik a lelketek. És ebben 

igazatok is van. De én azt mondom: miért van szükség a sok 

rossz tapasztalásra? Hiszen szükségtelen, hogy azokkal is 

gazdagodjatok! A rossz tapasztalás is, meg a jó tapasztalás 

is mind arra való, hogy a lelketeknek apró, kicsiny, még 

talán lelki szemetekkel sem látható éteri részecskéit is érzé-

kenységre ébressze. Mert hogyha a lelketeknek minden ré-

szecskéje érzékennyé van téve, akkor minden részecskéjével 

beletapadhattok a nagy mindenségbe, és így a nagy minden-

ségből mindazokon a részecskéken keresztül hatásokat foghat-

tok fel, és ugyanazokon a részecskéken keresztül hatásokat 

adhattok is le. Amilyen mértékben a lelketek érzékennyé van 

téve, olyan mértékben éltek nagyobb szabású életet, több, ter-

jedelmesebb életet. És minél több életet éltek, a lelketek az 

életnek minél nagyobb területét képes magában egyesíteni, 

annál nagyobbak vagytok, annál változatosabb, színesebb és 

örömteljesebb az élet számotokra. 

 A testben élve mindenesetre egyoldalú és kicsinyes 

életet éltek, mert hiszen a test csak egy gyarló műszere a ti na-

gyobb terjedelmű lelketeknek. Hiszen láthatjátok, hogy a lelke-

tek nagyobb, mert a lelketekkel megteremtettétek magatoknak 



 168 

a távolságot áthidaló tudományok különböző rétegeit; és am-

ennyit ezekből magatokévá tudtok tenni, annyinak urai vagy-

tok. Hasonlíthatatlanul nagyobbszerű életet élnek emberi mű-

veltségüknél fogva azok, akik a tudománynak egy vagy több 

ágában is jártasak — mert lelkileg is messzebb kiható életet 

élnek és többoldalú hatásokat képesek felfogni — mint azok, 

akik a tudatlanság sötétségében egészen alacsony és szűk kor-

látok közé vannak szorítva. Nagyobb a szabadsága testi életé-

ben is a gazdagnak, mint a szegénynek, és a szegénynek na-

gyobb a szabadsága, mint a nyomoréknak. Ez teljesen fedi a 

szellemvilág igazságát: minél épebb a szellem megjelenési 

alakja, minél érzékenyebb a lélek, minél többet fel tudott ma-

gában raktározni tudásban, ismeretben, igazságban, s az élet 

ragyogásában megjelenő szépségekből minél többet össze tu-

dott gyűjteni magának, annál több képességgel rendelkezik. 

Minél többet tanul, annál több a tudománya, és minél szaba-

dabbá tette magát a testtől, a testnek lerögzítő, önös igazságá-

tól, annál szabadabb, annál mozgékonyabb életet él s nem ha-

tárolják őt a test igazságaiból folyó törvények. És így, mivel-

hogy nagyobb szabadságot élvez, felemelkedhetik azokba a 

magasságokba, ahova a szellemileg nyomorékok még csak 

képzeletükben, még csak álmaikban sem tudnak felemelkedni, 

mert ezek számára az a világ nem is létezik, amely világban a 

szabad szellem otthont talál, és jól érzi magát. 

 Tehát ki a bűn nyomorúságából, ki a megkötözöttségből 

az Isten szabad teremtett mindenségébe! Ki a szellemi rabság-

ból, amely testbe öltözteti és lassú lejáratú mozgásra kényszerí-

ti a szabadságra vágyó szellemet! Hogy ezt a szabadságot 

megnyerhessétek, megszerezhessétek magatoknak, azért szük-

séges, hogy legelsősorban félretegyétek az ellenszegülés ér-

zését és gondolatát, és fogadjátok el alázatos szívvel az Is-

tentől felkínált kegyelmet; legyetek engedelmesek és hajtsá-

tok meg a fejeteket az Isten akarata előtt még akkor is, ha 

az nem egyezik az általatok elgondolt igazsággal. Tanuljá-



 169 

tok meg nem firtatni az előttetek érthetetlen Hatalom in-

tézkedéseit és nem szembehelyezkedni azzal; nem követelni, 

hogy Ő magyarázzon meg mindent, hogy mit miért tett így, 

vagy amúgy! Mert hiszen Ő nem köteles nektek magyarázgat-

ni, mert Ő az Igazság, Ő a Törvény, Ő a Van, és minden, ami 

van, Őbelőle van; ti is Őbelőle vagytok; ha Ő ezt a létezést ki-

vonja belőletek, ti nem vagytok semmik. És hogyha körülötte-

tek megszűnik az élet, ismét a semmivel kell megelégednetek, 

mert ti a semmi felé nyújtottátok ki a kezeteket, mert nem tud-

tátok, hogy a Vanon kívül nincs semmi. Ti azt hittétek, hogy a 

Van mindvégig van; nem tudtátok, hogy a Van elfogy, mint 

ahogyan a tudatlan gyermek nem tudja, hogyha megeszi a ke-

nyerének utolsó darabkáját is, mi az, hogy most már nincsen 

tovább, hogy egész idáig volt, és egyszerre nincsen? Ilyen az 

emberi lélek is; ő is ilyen nagy tudatlanságban él, nem tudja, 

hogy amikor okosan és jól akar cselekedni, akkor is rosszul 

cselekszik. Azért az ember sohase álljon szembe Isten akara-

tával, ne keresgéljen az előtte érthetetlenben, hanem tanuljon 

megnyugodni abban, hogy Isten mindenkor és mindenben jól 

és helyesen cselekszik. Ez a hit az, ami megszabadít benneteket 

a rossznak kísértésétől. Mert ameddig ott áll a lelki szemeitek 

előtt az, hogy hátha ti jobban intéznétek el, addig a kísértő visz 

titeket; visz messze, érthetetlen messzeségbe és még jobban 

eltévedtek, még inkább elvész alattatok a talaj, és ti ott álltok 

az űrben anélkül, hogy még csak vissza is fordulhatnátok, mert 

nem marad hozzá lehetőségetek. De ha Istenbe helyezitek a 

bizalmatokat, és a lelketek legmélyén meg vagytok győződ-

ve arról, hogy Isten minden körülmények között jól cselek-

szik — még akkor is, amikor azt hiszitek, hogy ti talán job-

ban tudnátok a sorsotokat intézni — és hálát adtok azért, 

mert az Isten úgy rendelte, ahogy rendelte: ezzel az érzéssel 

közelebb juttok a nagy rejtély megoldásához, mert Isten 

Lelkéhez kapcsolódtatok. És akkor Isten félrehúzza a szeme-

tek elől azt a leplet, amely elfödte előletek az igazságot. Akkor 



 170 

a hitetek erejével beletekinthettek az Igazság Törvényébe, és 

pontról-pontra láthatjátok, hogy minden úgy volt jól, ahogyan 

azt a jó Isten a ti fejlődésetek vonalán a ti sorsotok érdekében 

elrendelte. 

 Mert hiszen sok minden nem történik meg, aminek meg 

kellene történnie, és sok dolog történik, aminek nem lett volna 

szabad megtörténnie. De miért történik meg az, aminek nem 

lett volna szabad megtörténnie? Mert a lélek természetében 

még megvannak azok a homályok, azok a foltok, amelyeket 

Isten igazsága és kegyelme nem tudott átvilágítani. Ezeknek a 

homályos foltoknak ki kell tisztulniuk, ezeknek a homályos 

foltoknak ütközéseket kell szenvedniük. Hogy ezek megütköz-

hessenek, és az ütközés által — mint ahogyan az acél és a kova 

ütközéséből szikra támad — a lélek sötét, homályos részéből is 

ki kell az isteni természetnek villannia, hogy ez a villanás adja 

meg egy pillanat alatt a szellemnek azt a tudatot, hogy miért 

kellett ennek a rossznak megtörténnie. Azért, mert a rossznak 

ki kell égnie a lélek természetéből. Megjegyzem, hogy nem a 

tettek elkövetése a tulajdonképpeni bűn, hanem a rosszra 

való hajlandóság, a léleknek az ellentét-eszmével való telí-

tettsége. Ez a bűn, és ez az, ami távol tartja az emberszel-

lemet az Isten megérzésétől. Mindenesetre ezeknek a szikrák-

nak a kicsiholása nagy fájdalmakat, nagy lelki hullámzásokat 

okoz nemcsak a földi létben, hanem még a szellemi életben is. 

De amikor a lélek Istenbe vetett hittel tekint bele ezekbe az 

elmúlt viharokba, ezek az elmúlt ütközések olyan meg-

világításban jelennek meg előtte, hogy egyszerre megismeri, 

hogy itt is, ott is szükséges volt ez az ő lelkének, hogy ezek a 

villámlások, ezek az ütközések porhanyóvá, érzékennyé tegyék 

a lelki világát. És az így porhanyóvá tett érzésvilágába bele-

hulljon az égi kegyelem magva, az isteni erényeknek kicsiny, 

észrevehetetlen paránya, hogy az mint kicsiny lelki palánta 

kikeljen, növekedjék, szaporodjék, és amikor már megnőtt, 

szolgálatára lehessen vele az élet szépségének. 



 171 

 Ti sokszor azt mondjátok: szükség van a rosszra. Én 

pedig azt mondom, hogy nincs szükség a rosszra, csak a rossz-

nak a rosszal való ütközésére van szükség. Mert hiszen a rossz 

jóvá nem tehet semmit, de a rossz az ütközés által elveszti a 

keménységét, a villamosságát, és amikor a villamosságát elve-

szítette, a kihűlt lélektalajon élet indul meg. Hiszen hogyha a 

rosszra szükség volna, akkor az Isten országában is szükség 

volna a rosszra; de mivel a rossznak nincs létjoga, ennélfogva 

az a saját világába van száműzve. A kemény talajnak szüksége 

van a kemény és éles ekevasra, hogy az porhanyóvá tegye, és 

ha porhanyóvá van téve, akkor szüksége van az esőre, hogy 

átnedvesedjék. De azután is szükség van arra, hogy az ekevas 

és a borona átjárja, hogy elvethessék az égi kezek azokat a 

magvakat, amelyekből idővel majd termést kell a talajnak elő-

hoznia. 

 Így van ez a ti lelketekkel is. Azonban amikor már puha 

és tökéletesen porhanyó a talaj, akkor már nem keményedik 

meg újból, mert átváltozik a maga természeti lényegében, és 

akkor már nem szükséges többé a kemény ekevas. Azután már 

a termés önmagát meghozza: az elvirágzó termés magot hullat 

el, az újra kikel, és így folyton szaporodik és növekedik a talaj 

termőképessége, mert egyrészt az elhullott eredmények mint-

egy megtermékenyítik és megjavítják a maguk földdé válásával 

a talajt, mint ahogyan azt az erdőknél láthatjátok. Az erdőt sem 

trágyázza senki, de a lehulló levelek évről-évre előkészítik a 

talajt az elkövetkezendő nemzedék számára; és az erdei lomb-

föld a legtermékenyebb talajok egyike. Így az emberi lélek is, 

amikor már keresztülment a nehéz, nagy és keserű tapasztalá-

sokon és megszerezte a hitet az örökkévalóban, megszerezte az 

igazságot, akkor az igazság maga munkálkodik, és eredménye-

ket hoz benne létre. 

 Ezek a kisebb eredmények, amelyeket a földön értek el, 

mint a lehullott lombok, a lelketekben megjavítják a talajt; az-

után fokról-fokra mindig magasabb rendű magvakat hint el 



 172 

abba az örökkévaló gondviselés, hogy mindig nagyobbszerű 

eredményeknek örvendhessetek. Ugyebár az életben is szüksé-

ges, hogy az ember először a közvetlen közelében lévőket ta-

nulja meg szeretni, és azokhoz ragaszkodjék; de sokszor még 

azokat sem tudja szeretni, mert a lelke még durva, kemény; 

még azokat is megbántja, még azoknak is több keserűséget 

okoz, mint örömöt. De amikor megismeri az igazságot, akkor 

az Isten kegyelme átvilágítja a lelkét, és ő felismeri benne a 

dudvákat, azokat a lelki élősdieket, amelyek őt a rosszra in-

dították, s amelyeket ki kell irtania magából, akkor a saját vilá-

gosságával és lelkierejével hozzálát, és igyekszik azokat kiirta-

ni. És helyükbe olyan érzéseket ültetni, amelyek szépek és kí-

vánatosak, mert az igazság világosságánál megismeri annak 

szükségességét, hogy ezeket önmagában kitermelje. És hogy 

ezt elérhesse, nagy fáradsággal küzd egyik oldalról a dudvák 

újra meg újra való kinövése ellen, másrészt pedig a nemes és 

tiszta érzéseknek folytonos gyarapítása érdekében, hogy azok-

kal népesítse be a lelkét. És eljön az idő — nem máról holnap-

ra, hanem életek lefolyása után, amelyekben fájdalmak és 

szenvedések örömmel és bánattal váltakozva hullámzanak — 

hogy a lelke átnemesedik, áttisztul, és Isten kegyelmével és se-

gedelmével megszabadul a dudváktól, úgy, hogy már az ellen-

ségének sem tesz rosszat. Így elérkezik az áldozatkész szeretet 

állomására, ahol örömmel és boldogan nyújtja a földi élet 

eredményeit nemcsak azoknak, akiket szeret, akik hozzá tar-

toznak, hanem még az ellenségeinek is. Akkorra már a tudata 

kibővül, érzésvilága hatalmassá, naggyá lesz, lelki szemeivel 

mélyebben és messzebbre ellát, mint szűklátókörű ellensége; 

belelát az ellenségének lelki világába és látja, hogy az csak egy 

tévelygő, szerencsétlen, a gonoszban elsüllyedt lélek, aki a 

rossz által vezéreltetve nem képes mással gyarapítani a történé-

sek világát, mint csak azzal a rosszal, amit cselekszik. Ekkor 

igyekszik neki a lelkéből kisugárzó jóval szolgálatára lenni, és 

ezt szívesen cselekszi, mert tudja, hogy amit ő most odaad, az 



 173 

örökké ható erőként dolgozik, munkálkodik azon a lelken, aki-

vel jót cselekedett. Így a jó örökké megmarad, a rossz pedig 

elmúlik. 

* 

Ilyen az Isten munkája tirajtatok mindnyájatokon, ember test-

véreim. Ilyen volt kezdettől fogva, csak az ember nem érti ezt 

meg. S ti ebben a nagy munkában szintén ilyen kicsiny pontok 

vagytok. Mert hiszen óriási a munka, áttekinthetetlen az a ti 

részetekre, sőt még a mi részünkre is csak bizonyos felületek 

állnak nyitva; de ti is, mi is a lelkünk erejével, megszerzett ké-

pességével készen állunk, várva az intő szót, a hívó tekintetet, 

hogy hol és mikor akar bennünket a Gondviselés munkába állí-

tani. És tudjuk, hogy akinek mi dolgozunk, akinek mi munkál-

kodunk, az kiszámíthatatlan nagy eredményekkel gazdagítja a 

lelkünk világát, mert ahol és amiben mi munkálkodunk, az, bár 

Tőle kapjuk, mégis a miénk. És ti is mindnyájan, amit a maga-

tok számára kiirtotok a rengetegből, az a lelki terület a tiétek, ti 

afelett rendelkezhettek, ti afelett uralkodhattok, azt telehinthe-

titek a lelketek termékeivel. És eljő az idő, amikor lelki szemei-

tekkel végigtekintetek azon a területen, és elégedetlenül sóhaj-

totok föl: bárha előbb kezdtem volna, bárha jobbat, többet, iga-

zabbat, maradandóbbat végezhettem volna! Mert nagyon szo-

morú volna az, testvéreim, hogyha az, amit ti sokszor munká-

nak tekintetek, és általában a földi ember munkának tekint, 

mindörökre szóló munka volna! Ti csak most tanultok a jóban 

egy kissé forgolódni, a jóban magatokat egy kissé hasznosítani. 

Ti még sokszor mellé fogtok, még sokszor nem üttök a szeg 

fejére, hanem azt ütitek meg, aki nektek a szeget tartja. Sokszor 

ott sebeztek, ahol gyógyítanotok kellene, s ott akartok gyógyí-

tani, ahol még arra semmi szükség nincs, mert nem fogadják el. 

Sokszor olyan edénybe akarjátok beleönteni a tudásotokat, 

amely még telve van mindenféle más folyadékkal, ellenben 

ahol kiszáradt, kiszikkadt talaj van, ott elsiklik a tekintetek. 

Nem lenne szabad ezt olyan halálos komolysággal vennetek, 



 174 

hogy ezért a kis munkátokért nagy eredményeket várjatok! 

Legyetek hát megelégedve mindennel és kérjétek Istent, 

hogy ahova ő vezet titeket, ott ti a lelketek jóakaratával 

mindig helyt állhassatok! 

 

Befejezés. (**) 
Az intuíció kibontakozása. — A lélek érzékenysége elmúlt ütközések kö-

vetkezménye. — A testi élet a lélek javításra szoruló állapotát reprezentálja. 

— Az egyén fejlettségének fokmérője. — A hasonló lelki természetek talál-

kozása. — Az érzelmek múló játéka. — Krisztus az Út. 

 Minél nagyobb felületen fogja be a lelket a tudatta-

lannak a homálya, annál kevésbé érdeklődik a világosság iránt 

és természetesen annál kevesebbet is tud ebből felvenni, mert 

annál kevesebb az iránta való fogékonysága. Tehát aki a vilá-

gosságot, az igazságot keresi, kutatja, az a lélek tudatában már 

kialakult vágy ösztönzésére cselekszik. Ez a vágy a benső lelki 

természet hiányérzetéből támad, mert a benső lelki természet 

táplálkozni akar, élni, kibontakozni kíván, az életből hatásokat 

akar befogadni, és feleletül hatásokat akar magából az életbe 

kibocsátani. És hogy mindez létrejöhessen, szüksége van arra, 

hogy az érintkezési pontokat olyan irányban fejlessze ki, ame-

lyet helyesnek és jónak ítél. Amikor már a szellem megkezd-

hette az ő tudatos munkáját, azután már a lélek a szellem ösz-

tönzésére cselekszik, mert a lélek természete mindenképpen 

kielégülni kíván, ez a kielégülés pedig csak az ismereten ke-

resztül következhetik be, mégpedig azon az ismereten keresz-

tül, amelyet a szellem a maga tudatossá vált jó és igaz ítélete 

alapján talál helyesnek. Hogy ez létrejöhessen, a szellemnek 

szüksége van tapasztalatokra, s ha a tapasztalatok jó eredmé-

nyeket hoznak létre, akkor azokat elraktározza magában és az 

így elraktározott jó által a lélek bizonyos része felszabadul a 

tévedések által okozott nyomás alól, és a léleknek ez a szabad-

dá vált része maga is megérzésekre, sejtésekre tesz szert, amely 

sejtések által sokszor biztosabb, illetőleg csalhatatlanabb veze-

tője a fejlődésnek, mint az emberi értelem. Ezek a sejtések 



 175 

megérzések alakjában adnak magukról életjelt; megérzik az 

igazat, a jót, míg ellenben az értelem nem tudja azt megérezni, 

mert az értelem legfeljebb csak következtet.  

 Hogy a léleknek ilyen szabaddá válása megtörtén-

hessék, a lélek téves igazságának — amely legtöbbször az ön-

zés igazsága — nagy, kemény és fájdalmas ütközéseket kell 

elszenvednie s az ütközések által annak az alapgondolatnak, 

annak a téves igazságnak parányokra kell széthullania, hogy 

ezeket a parányokat a szellem ú j  gondolattá, ú j  elvvé alakít-

sa, miáltal a szellem megismerése ú j  igazsággal gazdagodik. 

Ennek az ú j  igazságnak a kialakítása sokszor fájdalmas. Mivel 

pedig ennek a kialakulása fájdalmat okozott és a lélek azon a 

részen annyira érzékennyé válik, hogy ösztönszerűen fél 

ugyanannak a megismétlődésétől, azért nem egyszer egy még 

nagyobb fájdalommal (például öngyilkosság) akarja megelőzni 

annak a lehetőségét, hogy azon a ponton újabb ütközésnek le-

gyen kitéve, ahol már egyszer olyan súlyos ütközést szenve-

dett. Különösen akkor következik be ilyesmi, hogyha nem ala-

kította ki tökéletesen azt az igazságot, amely szükséges és jó, 

és amelyen keresztül a mindenség életével, az isteni alapgon-

dolattal, az Istennek tiszta törvényével hasonulni lehet. Amíg 

ez be nem következik, lehetséges, hogy a szellem hasonló té-

vedésbe esik bele, de ez már nem lesz olyan, mint az első. Nem 

szabad olyannak lennie, mert arra már vigyáz maga a szellem, 

amely már azon a téren tapasztalattal rendelkezik. Amely lel-

ken már nagy felületen megvan az érzékenység, ott már egé-

szen bizonyos, hogy ütközéseket szenvedett, amelyek nyomo-

kat, mélyedéseket hagytak a lélekben, amely mélyedések betöl-

tésre várnak, enyhülést okozó betöltésre, olyanra, ami a fáj-

dalmat nem növeli, hanem elcsitítja; egyszóval boldog és 

megelégedett akar lenni. A lélek azonban csak akkor lehet bol-

dog és megelégedett, ha az Istennel harmóniában él, és az ő 

törvényét betölti, mert ilyenkor az Istennel egybekapcsolódva, 

az egész teremtettséggel összekapcsolódik. Ha ez az Istennel és 



 176 

a mindenséggel való összekapcsolódás valami miatt rést kapott, 

akkor ott nagy fájdalom kíséretében űr képződik, azaz hatalmas 

vágy alakul ki a szellemben, amely vágy a szellem értelmét 

izgatja, és maga felé fordítja úgy, mint ahogyan a fájós testrész 

állandóan foglalkoztatja az értelmet, és arra kényszeríti, hogy 

oda központosítsa a figyelmét, hogy valamit cselekedjék, hogy 

enyhítse azt a fájdalmat. Így a szellem is kénytelen a léleknek 

ezzel a részével foglalkozni, amely megelégedés és harmónia 

után vágyik és arra a részre keresni a megoldást, hogy miként 

lehetne azt a fájdalmas részt megenyhíteni és meggyógyítani. 

 Ha sok ilyen képződmény van a lelken, akkor az a lélek 

élénken foglalkozik, keres, kutat, és ha megvannak a meggyő-

ződései arra nézve, hogy megtalálta a helyes orvosságot, akkor 

szinte felerősödik az a világosság, amellyel ő az ismeretlenben 

tovább keres és kutat, hogy a lelkének hiányait pótolja. Az élet 

a léleknek mindig azt a részét képezi ki felszínnek, amely 

rész még javításra szorul; ezt készíti elő esetleges ütközé-

sekre, hogy ezeken az ütközéseken keresztül szerezzen tu-

domást a szellem arról, hogy helyes, vagy helytelen úton 

haladott, az ismeretszerzésnek helyes vagy helytelen igazságát 

vetítette ki az érintkezési felületre, a testi értelemre, a testi 

megjelenésre. T. i. a test, a testi élet cselekedetei, a testi ember 

megmozdulásai reprezentálják mindig a léleknek azt az állapo-

tát, amelyet javítania, amelyen dolgoznia kell. Eközben min-

denesetre kivetíti önmagából azokat az érzéseket is, amelyeket 

ő már jóknak és igazaknak ítél.  

 Nos tehát, ha a földi embert megfigyelitek, és látjátok, 

hogy őt érdeklik a szellemi igazságok, érdekli azoknak az érzé-

seknek a fejlődése, amelyek boldoggá tehetik az egyént és az 

egész világot, és azt látjátok a cselekedeteiből, hogy azokat 

engedi érvényre juttatni, amelyek a köznek és mindenkinek 

harmonikus fejlődését segítik elő: ebből következtethettek az 

egyén fejlettségére. Ha pedig a köz kárára, vagy az egyesek 

kárára engedi azokat a ferde gondolatokat és érzéseket érvé-



 177 

nyesülni, amelyeket magában mint téves igazságokat le-

szegezett: ebből következtethettek a szellem fejletlenségére. 

Így a lélek megmozdulásaiból az egyén minőségére lehet kö-

vetkeztetni. Nem mindig tökéletesen fedi a földi ember a szel-

lem minőségét, de nagyjából, mint valami beburkolt tárgyat 

annak a formájából, körülbelül meg lehet ítélni a minőségét. A 

beburkolt tárgyra is meglehetős biztonsággal lehet következtet-

ni, hogy az vajon egy alma-e, vagy egy kődarab, mert a súlya, 

az illata, a homályosan kivehető körvonalai következtetni en-

gednek reá. Így amikor érintkezésbe jut az egyik ember a má-

sik emberrel és annak életét, viselkedését, szokásait szemléli, 

hogy milyenek az olvasmányai, szórakozásai, kedvtelései, mi-

lyen a munkája, milyenek a céljai: mindezekből körülbelül kö-

vetkeztetni tud arra, hogy az illető milyen fokozaton van. 

 Sokszor azonban a nevelés, a földi világba való beosz-

tottság és más efféle körülmények az igazán fejlett lélek körül 

is olyan burkot képeznek, amelyen keresztül nem képes a szel-

lem a maga megszerzett jóját és igazát teljesen és hiány nélkül 

érvényesíteni. De a vágyakból itt is többre lehet következtetni, 

abból, hogy ki mit szeretne, ki mire vágyik, miben találná meg 

az örömét és kielégülését. És hogyha ez a vágy csak valamen--

nyire is megtalálja a kielégülés lehetőségét, akkor az a lélek ki-

bontja magát, és igyekszik önmagából odaadni mindent, ami 

benne jó és igaz, ami benne érték, hogy megszerezze magának 

azt a boldogságot, azt az örömet, azt a megelégedést, amire 

vágyott. Így találkoztok emberekkel, akik a többi emberek 

rosszaságától és gonoszságától sokat szenvednek, az el-

nyomatásban sokat gyötrődnek, akiknek mindig csak engedel-

meskedniük kell, de nekik sohasem engedelmeskednek, akik a 

másik embertől talán némi elnézést várnak, de ahelyett nekik 

kell folyton elnézéssel lenniük; míg nekik sohasem néznek el 

semmit. Az ilyen fáradt lélek, amikor végre egy olyan emberrel 

találkozik, akit úgy ítél meg az ő emberi értelmén keresztül, 

hogy az hasonlóképpen gondolkozik és érez, mint ő, kinyitja a 



 178 

lelkét és nagy bizalmában mindenről beszámol, mindent el-

mond amannak, akit bizalmával megtisztel, és barátjának, test-

vérének fogadja azt, aki csak egy kevés jót is cselekszik vele, 

és hálával és szeretettel veszi őt körül. Az ilyen emberek éhezik 

a megértést és a szeretetet, és mindaddig, amíg abban az em-

berben meg nem csalatkoztak, rajonganak érte, mert a lelkük 

kialakított érzésével szemlélik őt, mint olyant, akit megálmod-

tak, akit maguknak elképzeltek. Mert ha nem a maguk lelki 

szemüvegén keresztül szemlélnék, és nem olyannak látnák, 

mint amilyenek ők maguk, akkor talán félnének tőle, és nem 

nyitnák ki nekik a lelküket, mert a csalódás fáj. Ezek azok a 

fáradt lelkek, akik már nem érnek rá tapasztalatot szerezni, és 

óvatosan kémlelni maguk körül, mert annyira éhezik és szom-

jazzák a megértést és szeretetet, hogy az első jó szóra ráruház-

zák a saját lelkük elképzelt, tökéletesített, kialakított alakját 

arra a testvérükre, barátjukra, és beleélik magukat abba az ér-

zésbe, hogy ők most megtalálták, akit kerestek. 

 És ha így valóban rátalál egymásra két egyforma ember, 

akiknek hasonló az érzésük, a vágyuk, a törekvésük, akkor 

ezek becsüljék meg egymást, mert nagy értéket találtak meg 

egymásban. Ha nem is mindenben egyeznek meg, ha az emberi 

természetük egyszer-másszor el is hajol attól a közösen kialakí-

tott ideáltól, és más formában mutatkoznak egymás előtt. De ha 

a lelkük alaptermészete és a rendeltetésük útja nem távolodik el 

egymástól, nem ágazik széjjel, akkor tartsanak ki szorosan 

egymás mellett, segítsék egymást jóban, rosszban egyaránt, 

mert nagy ajándéka az Istennek, ha egyforma vágyakozású és 

gondolkozású emberek összekerülhetnek az élet útján.13* Bal-

                                                 
13 * Éppen így van ez a szerelemmel is: néha csak egy vonás, csak a hang-

nak egy megrezdülése az, amely figyelmessé teszi az egyik nemű embert a 

másik neművel szemben, és ami összeköti azután őket egymással, úgy, 

hogy később nem is tudnak elválni. Szenvednek, gyötrődnek, és mégsem 

tudnak egymástól elszakadni, s együtt élnek, anélkül azonban, hogy lelkileg 

kiegészítenék, vagy kiegyenlítenék egymást. A szerelemben sem az az érté-



 179 

gaság azonban az embernek arra büszkének lennie, hogy ennyi 

vagy annyi embernek a szeretetét, vagy éppen szerelmét magá-

énak mondhatja, mert ezek mind csak múló játékai az érzel-

meknek, illetőleg annak a lelki csoportosításnak, ami a for-

mákban kifejezésre jut. Balgaság a szépségben való elbizako-

dás, balgaság az emberek előtt a kedveskedő forma, amellyel a 

más ember érzését megnyeri, vagy megnyerni igyekszik; hiszen 

semmisem az övé, mert múlandó forma volt az, amivel a másik 

ember érzésvilágát magához vonzotta, ha lélekben nem tudta a 

maga lelki énjének a vonzásával lekötni amannak az érzéseit. A 

lelki érzésekkel pedig csak úgy lehet valakinek az érzéseit le-

kötni, ha ezek az érzések kiegészítik, kiegyenlítik egymást: ami 

az egyikből hiányzik, az a másikban megnagyobbodva találha-

tó fel, s emellett egy cél felé törekszenek, egy vágytól indíttat-

va egy úton haladnak. Az ilyenek egymás fejlődését és előha-

ladását elősegíthetik; ezek munkát végezhetnek egymáson, és 

némi megelégedést, némi örömöt találhatnak egymásban. Az 

ilyenek tehát becsüljék meg egymást és tartsák ezt a barát-

ságot az élet mindenekfelett való értékének, amelyet Isten-

től ajándékképpen kaptak; kicsinyes, emberi dolgoknak, 

anyagi szempontoknak ne dobják oda áldozatul ezeket az 

érzéseket; ne engedjék meg, hogy a félreértés és meg nem 

értés ördöge ellopja ezeket az értékeket az életükből, az ő 

napjaikból. 
 Hányan vannak, akik lélekben munkát végezhetnének 

egymáson, és a meg nem értés és félreértés következtében eltá-

volodnak egymástól, azután mindegyik járja magában a csaló-

dás országútját, önmagába roskadva, mert már nincs, aki meg-

értőn támogassa, nincs, aki hasonló érzéssel felsegítse, bíztas-

sa, vigasztalja! Az életnek mind a múlandó, mind az örökkéva-

ló formájában az adja meg az örömöt, a békességet, a meg-

                                                                                                        
kesebb fél, aki ezt az érzést fel tudta kelteni a másikban, hanem az, akiben 

az az érzés megvan.  

 



 180 

elégedést, a harmóniát, hogy minél több lélekkel egymást meg-

értve és támogatva, az Istentől jött ajándékoknak minél na-

gyobb mértékét közölve egymással, minél több lélekben láthas-

sa az ember a örömnek a kifejezését visszatükröződni, mert ez 

képezi a lelkük örömét, ez képezi a lelkük felismert célját. Hi-

szen annál teljesebb a boldogságunk, minél többen és minél 

intenzívebben munkálkodunk az együttesben egy célért, egy 

gondolat megvalósításáért, egymást segítve és támogatva, ha ez 

a cél mindenkor Istennek egy-egy gondolatát, az ő akaratát 

foglalja magában. Mert ha ezt megvalósítjuk, ha ezt magunk 

előtt kialakítva, megteremtve látjuk az életben, akkor a boldog-

ság, a gyönyörűség végtelen árja önti el a lelkünket. 

Mert tulajdonképpen az igazi munka még csak az után követ-

kezik, amikor a léleknek már minden részlete megtisztult a 

bűntől, a félreértéstől, mert csak akkor tud hiba nélkül való 

munkát produkálni. Ameddig a lélek még az ő bűnre való haj-

landóságával küzd, ha a legjobb akarata szerint cselekszik is, 

tévelyeg, mert amit még mint igaztalant nem ismert meg, az 

rabul ejti a lélek értelmi és érzelmi világát, és a legjobb céllal, a 

legjobb akarattal is helytelent cselekszik, mert amit cselekszik, 

az nem felel meg minden oldalról az isteni törvénynek, a töké-

letes jónak. Azért annak a résznek, amit a tévelygés hatott át, 

annak a gondolatnak, amely nem felel meg az isteni tökéletes 

jónak, el kell pusztulnia, annak az alkotásból el kell múlnia, 

meg kell semmisülnie, annak nincsen helye ott, hogy az örök-

kévalóságban mindvégig megmaradjon. 

* 

Legyetek hát Istenben bízó, bölcs kormányosai az életetek 

hajójának, és nézzétek, kémleljétek az utat, amelyen halad-

notok kell! Hiszen előttetek van az iránymutató, az Isten 

törvénye, az Isten akarata, a szeretet, a megbocsátás, az 

elnézés, az örök jó felé mutató iránytű, a ti Uratok és Meg-

váltótok személyében, aki áldozatul adta magát, hogy titeket 

megmentsen. Tehát ne sajnáljátok, amikor nektek is áldoznotok 



 181 

kell, hogy a tenger háborgását lecsendesítsétek; ha ilyenkor 

áldozatul kell dobnotok a gőgöt és a képzelt igazságot; ne saj-

náljátok, hogy meg kell hajolnotok, mert hiszen aki előttetek 

járt, nagyobb volt, igazabb volt és mindent odaadott és mindent 

eltűrt, hogy titeket megnyerjen Istennek és a saját boldogságo-

toknak. Imádkozzatok, hogy Ő nyújtsa le a kezét hozzátok és 

vezessen benneteket az örvények felett, hogy ha fel is loccsan 

hozzátok az ellentét szennyes hullámaiból az a gondolat- és 

érzésmennyiség, amely még a ti lelketekben otthont találhat, 

amely a ti lelketekről még nem hull vissza, hanem a ti érzésvi-

lágotokat rezgésbe hozza és feltartóztat és megtéveszt titeket az 

élet útján. Ti azokat a sebhelyeket a lelketekben töltsétek be 

azzal a jóval és igazzal, amelyet Tőle tanultatok; töltsétek be 

alázatossággal, hogy ami ezekből a hullámokból rátok frec--

csen, meg ne árthasson nektek, hogy a tévelygések ne találja-

nak tartós otthont nálatok, hanem lehulljanak rólatok. És amint 

az olaj a háborgó vizet elcsendesíti, úgy vonja be a ti lelketeket 

is az isteni jó és igaz, hogy egy pillanatra se találjon menedéket 

a lelketekben az ellentétes gondolatok és érzések tapadó flu-

idja, hogy meg lehessen benneteket menteni az örökkévalóság 

számára. Ezt tartsátok szem előtt mindvégig, és meglátjátok, 

hogy az élet nem olyan borzasztó, a haladás nem olyan nehéz, 

mert aki hisz, aki bízik, az nincs magára hagyva. Mert benne a 

Krisztus Lelke él, az cselekszik, az ténykedik; és amit Ő cse-

lekszik, amit Ő munkál a ti lelketeken, az csodálatos. Mert 

hogyha Ő a sziklából is ki tudja hozni a virágzó életet, 

hogyha a kereszten küszködő latorból is ki tudta hozni a 

hitet, a bizakodást, a megjobbulásra való vágyat, az Isten-

ben való bizalmat: azokból nem tudná kihozni a mennyei 

értékeket, akik dolgoznak, munkálkodnak az ő útján, akik-

nek a lelke úgy szívja magába az isteni igazságot, mint a 

szivacs a nedvességet?! Ne legyetek kicsinyhitűek. Higgyetek, 

bízzatok és reménykedjetek! Adjátok át a lelketeket Neki; Ő 

átváltoztatja a ti szíveteket. Ne ti magatok munkálkodjatok; ne 



 182 

ti akarjatok nagyot művelni; ti magatokat semmi esetre sem 

múlhatjátok felül. De ha Ő veszi kezébe a szíveteket, újjáte-

remtheti azt úgyannyira, hogy ha a ti emberi értelmetekkel 

megnézitek a ti holnapi szíveteket, nem ismertek rá benne a 

tegnapi szívetekre! 

 

 

 

 

 


	(**)
	Bevezetés.(**)
	ÖRÖKKÉVALÓSÁG ÉS TEREMTÉSI KORSZAKOK. (**)
	A SZELLEMI SZOLIDARITÁS MÉLYSÉGEI
	1. A duálszeretetről. (**)
	2. A hasonló lelki természetek összetartozandóságáról. (**)
	3. A nő és a férfi szerepe a fejlődésben. (**)
	4. Törvényes és törvénytelen házasság, törvényes és törvénytelen gyermekek. (**)
	5. A szeplőtlen fogantatás misztériuma - Mária. (**)
	A LÉLEK ÉS TEST VISZONYA. MÉDIUMITÁS.
	1.A halálról. (**)
	2.A médiumításról általában. (**)
	3. A médiumitás részletes ismertetése. * (**)
	II. (**)
	III. (**)
	4. Az aktív és a passzív természetről. (**)
	A BÖJTÖLÉS MÁGIKUS HATÁSA.
	I. A böjt fogalma és alkalmazása. (**)
	2. Az irányított böjtölés. (**)
	ISTEN NAGYSÁGA.
	1. A kegyelem ereje. (**)
	2. A legrövidebb út. (**)
	VEGYES KÖZLEMÉNYEK.
	A terméketlen fügefa példázata. (**)
	A 7-es és a 12-es szám jelentősége. (**)
	A „mesterek.” (**)
	A lélek igazi arculata. (**)
	Befejezés. (**)

