
 1 

 

 

A NÉVTELEN SZELLEM BÖLCSÉSZE-

TE 

 

 

T I T K O S  TANÍTÁSOK 
 

 

 

A „NÉVTELEN SZELLEM” KINYILATKOZTATÁSAI  

ESZTER MÉDIUM ÚTJÁN 
 

 

 

 

 

 

I. kötet. 
 

 

 

 

 

 

 

KIADJA: 

 

A SZELLEMI BÚVÁROK PESTI EGYLETE 

BUDAPEST, 1936. 



 2 

TARTALOMJEGYZÉK 

(**) 
Az olvasóhoz. ............................................................................................. 3 

Bevezetés..................................................................................................... 4 

A  TESTBE ÖLTÖZÉS 

1. Általános ismertetés.  ........................................................................... 18 

2. Hétköznapi és vasárnapi testöltések. .................................................. 35 

3. A testöltések célja: az egyéniség kibontakozása. .............................. 45 

4. A szenvedések szerepe a testöltések során.  ...................................... 59 

AZ EMBER KAPCSOLATA A VILÁGGAL 

1. Az ember hatása az őt környező világra.  .......................................... 68 

2. A környező világ hatása az emberre. ................................................. 85 

3. Az emberi test szférái. — Éterikus test.  ............................................ 99 

4. A fantomokról. ................................................................................... 105 

A  B Ű N.  

1. Van-e a bűnnek önálló lényege?  ..................................................... 118 

2. A bűnök és a betegségek összefüggése.  ......................................... 136 

KRISZTUS MEGVÁLTÓ MUNKÁJÁNAK  ÉRTELMEZÉSE.  

1. rész. ...................................................................................................... 163 

2. rész.  ..................................................................................................... 176 

3. rész.  ..................................................................................................... 186 

4. rész.  ..................................................................................................... 194 

VEGYES KÖZLEMÉNYEK.  

1. A szellembukás magyarázata. .......................................................... 204 

2 A szerelemről.  ..................................................................................... 210 

3. A mágiáról. ......................................................................................... 239 

4. A médiumitásról.  ............................................................................... 250 

4. A táplálkozásról.  ................................................................................ 257 



 3 

 

Az olvasóhoz.(**) 
Az itt következő tanításokat, amelyek a lélek mélységeibe, a 

szellemvilág és az isteni Gondviselés misztikus titkaiba olyan 

mélyen bevilágítanak, mint még egyetlen szellemi kijelentés 

sem, kedves Vezetőnktől mintegy hat esztendőn át kaptam. Ő 

már akkor kijelentette, hogy ezeket nem a nyilvánosságnak 

szánta, mivel — amennyiben Eszter médiumnak az isteni 

Gondviselés arra életet, kegyelmet és lehetőséget nyújt — 

mindezeket az eddig nem hallott igazságokat szabatos rend-

szerbe foglalva és más, eddig még ki nem nyilatkoztatott igaz-

ságokkal kibővítve az ő fő művében szándékozik a nyilvánosság 

számára összefoglalni, amelyet utolsó könyvének szánt. Mivel 

azonban ezekről az igazságokról már itt-ott néhányan tudomást 

szereztek, s mivel belőlük egyes eszmék szélesebb körben is 

szétszivárogtak, hogy ezeknek téves és elferdített elterjedése be 

ne következzék, szeretett Vezetőnk beleegyezését adta, hogy 

ezeket az ezoterikus tanításokat már most, soron kívül közread-

jam. 

Ezek előrebocsátása után természetes, hogy az e könyvben fog-

lalt igazságokat csak a kedves Vezetőnk által megírandó utolsó 

nagy mű vázlatául lehet tekinteni. 

* 

A tárgy elvontsága és az eszmék mélysége nem teszi e művet 

könnyű olvasmánnyá. Miután pedig az egyes kijelentések moza-

ikszerűen, nem összefüggő rendszerességgel jöttek létre, hogy 

az olvasónak a megértés munkáját megkönnyítsem, ezeket a 

csodálatos tanításokat bizonyos rendszerbe foglaltam s itt-ott 

kisebb magyarázó jegyzetekkel láttam el. Természetes azonban, 

hogy magukat a kijelentéseket azzal a kegyeletes gondossággal 

kezeltem, amelyet a Szentlélek ilyen felbecsülhetetlen ajándéka 

szükségképpen megkövetel s azoknak szövegén semmi lényeges 

változtatást nem tettem. Ennek dacára is az a véleményem, 

hogy ezek a manifesztációk minden részletükben csak olyanok 



 4 

előtt lesznek teljes mélységükben érthetők, akik kedves Veze-

tőnk összes könyveit — különösen a Kegyelem Törvényvilágát 

— gondosan áttanulmányozták, és a bennük lefektetett világos-

ságot már magukévá tették. Az ilyenek előtt az is nyilvánvaló 

lesz, hogy ez a mű a spiritizmus egész irodalmának eddigi leg-

magasabb rendű kijelentése, úgyszólván a Szentléleknek az 

emberiség sorsába, annak megmentése érdekében váló beavat-

kozása, amiért hálával kell leborulni Isten előtt, aki veszendőbe 

indult gyermekeiért ilyen mindenen túláradó szeretettel még 

egyszer lehajol, mielőtt a menny kapui bezárulnának. 

Budapest, 1935. augusztus havában. 

        

 PÁTKAI PÁL  

 

Bevezetés(**) 
Az anyag és erő mibenléte, a holt anyag életre ébresztése. — A szervező 

életerő működése. — A szellem viszonya az anyaghoz. — A nemesfémek 

és a drágakövek eredete. — A légköri elektromosság, mint a végítélet esz-

köze. 

 Minden egyes porszemnek, minden egyes molekulának, 

minden atomnak — amennyiben nem halott, hanem élő — 

éppúgy megvan a maga légköre, mint a világtesteknek, mihelyt 

rajtuk az élet megindul. Amit ti anyagnak neveztek, s amely 

előttetek tömörnek látszik, az éppen nem tömör; az anyag az 

atomoknak és molekuláknak olyan tömege, amelyek az anyag-

ban éppen a légköreik áltál vannak egymáshoz kötve, úgy, 

hogy a teljesen szilárdnak nevezhető részek között aránylag 

óriási távolságok vannak. Csupán a holt anyag az, aminek nin-

csen légköre, amely mint fluid, mint holt erő mintegy megsűrű-

södve, összenyomva képezi a föld belsejét. De még az ilyen 

holt anyag is az életprincípiumot tartja magába zárva, csakhogy 

ez az életprincípium halott, amelyet az Isten által küldött, a 

Belőle lesugárzó élethullámzás időről-időre élettel telít. E nél-

kül a sugárzás nélkül nincsen élete, illetőleg a benne elraktáro-

zott élet megdermedt. Ez a halálnak a halála. Az Istentől lesu-



 5 

gárzó élethullámzás, mint egy élettenger folyton-folyvást ott 

hullámzik e holt anyag felett, hogy annak atomjait az életbe 

magával ragadja. Olyan ez a folyamat, mint a tenger hullámzá-

sa, amely időről-időre a parthoz csapódik, a part felszínét min-

dig megnedvesíti, és azután megint visszahúzódik. Ugyanígy 

cselekszik az isteni erőhullámzás is, mely folyton érinti a „holt 

anyagot” s azután visszaárad. Mikor így visszahúzódik, mindig 

ragad magával holt anyagrészecskéket, amelyek azonban az 

élettel való érintkezés folytán már élettel telítődnek. Az az 

anyagrészecske, amely elfogadta az életet, rögtön le is válik a 

holt tömegről, és ezt az élethullámzás magával ragadja, az élet-

nek egy magasabb fokozatába emelve. 

 Az az életáram, amely lefelé, a holt anyag felé hul-

lámzik, nem olyan, mint az, amely már visszaáramlik, mert az 

az élethullám, amely lefelé árad a holt anyagba, tiszta életsu-

gár, ellenben amely a megtermékenyített holt molekulákat ma-

gával ragadva visszatér, már természetesen nem olyan tiszta, 

mint lefelé haladó útjában volt. Ez a visszafelé haladó erőhul-

lámzás természetesen sok olyan molekulát is ragad magával, 

amely nem fogadta el az életet, de amely nyugalmi helyzetéből 

mégis kimozdult. Az ilyen holt részecske az élő élethullámzás-

ban nem sokáig bírja az emelkedést, hanem a legközelebbi ál-

lomásnál, mint salak lerakódik; az ellenben, amely elfogadta az 

élethullámtól az életerőt, megtermékenyül, és abban a pillanat-

ban már nem elkárhozott életmolekula többé, mert a megter-

mékenyülés folytán az Istentől jövő életprincípiumból ez is 

részesült. Ezeket a megtermékenyített anyag- illetőleg erő-

molekulákat az életáram feljebb emeli és amint az első életfo-

kozatot elérték,   rögtön osztódás, azaz szaporodásáll be, mert 

az az élet, amely a holt molekulába volt lezárva, felébredve 

megduzzad. Azt mondhatnám, hogy amikor egy Istentől jövő 

életmolekula egy halálmolekulával egyesül, a megtermékenyü-

lés folytán a halálmolekula önmagát százfelé osztja, és ezek 

mindegyike már élettel telített anyag-erő. 



 6 

 A felsodródásnak ebben a folyamatában az életfolyam 

egy-egy hullámzás után rengeteg olyan molekulával tér vissza; 

amelyek nem 'párosodtak, azaz nem kapcsolódtak halálmoleku-

lákkal, vagy amelyekről visszaáramlás közben levált az életet 

el nem fogadó halálmolekula és az ismét alásüllyedt a Holt 

tömeghez. Ez azért fordulhatott elő, mert az első hullámzás 

talán nem volt elég erős, vagy a halálmolekula nem volt eléggé 

érett arra, hogy megtermékenyüljün, s ezért újra alámerült. 

Azonban lehet, hogy már a második, de lehet, hogy csak a szá-

zadik, vagy ezredik hullámzás lesz az, amely végre megragadja 

és megtermékenyíti. Itt most csak annak a molekulának a sorsát 

írom le, amely megtermékenyült.- A fázisok Így következnek 

egymás után: elfogadás, felemelkedés, felduzzadás, szétesés, 

szaporodás, a lényeg kiválasztódása (minősítési törvény kelet-

kezése). A lényeg kiválasztódása, vagyis a minősítési törvény 

munkába lépése folyton növekvő osztódási folyamatot hoz lét-

re. Mikor a molekulákat szétbontja, legelsősorban valami kő-

zetféle formáció jelenik meg. A második fokozaton már ezek is 

osztályozódnak s mind külön-külön rétegekbe helyezkednek el 

aszerint, amint leülepednek, (mert minden egyes fejlődési ál-

lomásnál marad salak, amely leülepszik) míg a legelevenebbe-

ket mind feljebb és feljebb emeli az élethullám. 

 Ti emberek azt hiszitek, hogy osztódás által a kicsiny 

még kisebbé lesz. Ez azonban ebben az esetben nem úgy van, 

mert itt a kicsiny az osztódás által mindig nagyobbá és na-

gyobbá válik egyszerűen azért, mert a benne rejlő élet duzzad 

fel, miáltal újabb szétesés áll elő. A szétesés folytán keletkezett 

új részecskék ismét felduzzadnak, mert mindig többet és többet 

szívnak magukba az Istenből eredő tiszta életből; a bennük 

megsűrűsödött élet is mind jobban és jobban felduzzad és így a 

beléjük rejtett lényeg mind jobban, és jobban kibontakozik. Ez 

az előhaladás útja a kőzetfélékben. A további elfogadásra képe-

sített és alkalmas fluidokat a minősítési törvény még nagyobb 

mértékben elkezdi telíteni élettel, és amely fluidok felülemel-



 7 

kednek a kőzetállapoton, azokban a gondolatok és érzések, a 

magasabb fokú életnek a régebben lejárt örökkévalóságban 

félben maradt fejlődése megkezdi az élet kibontását és előáll a 

növényvilág, egyelőre mindenesetre a legprimitívebb formák-

ban. Mivel pedig a növényi élet már ismét magasabb fokú élet-

elveket képes osztódás által önmagából felszínre hozni: foko-

zatosan megjelenik az átmeneti világ a növényi és állati szerve-

zetek között. Ekkor képezi ki magát az élethullám szervező 

életerővé. (5. törvényvilág.) 

Ez a szervező életerő úgyszólván önmagának is bizonyos célo-

kat tűz ki, még pedig mindig magasabb- és magasabb rendű 

célokat, s így hozza létre a különböző osztódások által a szer-

veket a latens pihenő elvek szerint, amelyeket fokozatosan fel-

színre hoz. A minősítési törvény továbbtolja a fluidokat, a szer-

vező életerő pedig megszervezi azokat. A szervező életerőnek 

az a feladata, hogy mindent a maga értéke szerint állítson elő. 

 Amikor a szervező életerő akár a félben maradt terv, 

akár újonnan megalkotott terv szerint a szükséghez képest 

megalkotja az éterikus testeket, akkor már működésbe lép a 6-

os törvényvilág is, vagyis a születés törvénye. Eddig még min-

dig csak a föld belsejében folyó funkciókról volt szó,1* de a 6-

os törvény világgal már a föld felszínére lépünk. Mikorra az 

élet ekképp láthatóvá válik, akkor már annyira felfejlődött, 

annyira feldolgozta magát, hogy a felülről jövő erővel — t. i. 

más, fejlettebb világok légköréből lesugárzó erőkkel, pl. a 

Napnak erőivel — képes kapcsolódni, azaz ezeket az erőket a 

maga részére már meg tudja fogni, mert ezekre már vonzóerőt 

gyakorol. Ekkor képződik ki az első szféra, amely ezeket a flui-

dokat, ezeket az erőművileg megkonstruált terveket (fantomo-

kat) rögzíti, vagyis felszínre hozza. 

                                                 
1 *Az itt elmondottak a legszorosabb vonatkozásban vannak a „Kegyelem 

törvényvilágá”-ban feltárt igazságokkal. A Földre vonatkoztatva tehát az 

eddig tárgyalt fejlődési törvények Így ábrázolhatók. 
 



 8 

                                   
1.ábra. (l. a „Kegyelem t örvényvilága” II. ábráját is.) 

Mert mikor ezek az erők annyira kifejlődnek, úgyszólván meg-

érnek, hogy vonzást tudnak gyakorolni más erőre, akkor már 

bennük az élet oly magas fokban van jelen, hogy ez az élet 

mintegy jogot követel magának a megjelenésre. Így képződik 

ki a föld felszíne. A víz anyagai is elválnak és a vizek is ma-

gukkal hozzák a beléjük rejtett elveket éppúgy, mint a száraz-

föld a maga vegetációját. Ez az egész folyamat tehát csak fok-

ról-fokra való fejlődéssel létesül. Egyik-másik réteg megkemé-

nyedik, amint a felszínre jut, és amint megkeményedik, osztó-

dás által megint más elvekkel jut érintkezésbe. Folytonos erje-

dés és osztódás követik egymást, hogy a különböző princípiu-

mok minél tökéletesebben juthassanak a felszínre. Mikor pedig 

ezek a princípiumok annyira erőre jutnak, hogy már éterikus 

test képződhet, azaz a lényeg annyira életképessé válik, hogy 

kifejezheti magát, akkor szervesül. 

 Ez a szervesülés ismét más osztódásokat hoz létre úgy-

annyira, hogy ezáltal nemcsak a külső, állati test van készen, 

hanem bizonyos lelki-test is, amely lelki-test már az életnek 

olyan magasabb fokú tevékenységéből áll elő, hogy nemcsak 

ú.n. ösztöni erőket, hanem már gondolkodó erőket is munkába 

szólít. Ilyképpen az életerő önmagából mindig többet és többet, 

folyton tökéletesebbet hoz elő, ami mindig abban az alakban 

jelenik meg, amely akkor, abban az esetben a legtökéletesebb-

nek látszik. Így áll elő egy kiképzett forma, amelyet a termé-

szettörvény helyesnek, jónak ítél. Mert a természettörvény is  

munkálkodik,  és  amit amilyen mértékig igaznak, azaz megfe-

lelőnek ismer el, annak aszerint adja meg a kifejezés lehetősé-



 9 

gét. Amíg t. i. maguk az elvek vadak, gonoszak, rosszak, addig 

nem fejlődhet ki valami nagyon finom és légies fantom, hanem 

csak erősen villanyos és alantas, olyan, amely éppen annak az 

elvnek felel meg, amilyen elv felszínre került, vagyis amilyen 

elv azt kiképezte. 

 Ez az „anyag szelleme” — amelyet még szellemi erő-

nek alig lehet nevezni — minden egyes megszületéssel és min-

den élet végigélésével bizonyos fejlődési utat tesz meg, úgy, 

hogy valahányszor az időleges életnek végére ér és ismét alá-

merül a halál törvényébe, mindannyiszor magával visz bizo-

nyos tudást, hajlamot, bizonyos tapasztalat-többletet. Ez ugyan 

még nem tudatos, hanem a szükséghez mérten mindig legfel-

jebb éppen csak annyi öntudatot tartalmaz, amennyivel az ön-

maga életének fenntartásához szükséges dolgokat igényelni 

képes.2* A szervező életerő enged ezeknek az igényeknek és 

kielégíti azokat a szervek megalkotása, csoportosítása és töké-

letesítése által. Így fejlődnek a gondolkodó és érző szervek, Így 

fejlődik az idegélet. És ahogyan a gondolkodó és érző szervek 

finomabbakká lesznek, aszerint alakul ki az egyéni lélek. Mi-

kor pedig ez az egyéni lélek valamiképpen kibontakozott, ak-

kor kezd szabaddá válni a szellem, mert mindig nagyobb és 

nagyobb kört ír le maga körül. 

* 

Így válik a szellem fokról-fokra urává az anyagnak, mert meg-

hódítja az anyag szellemét, vagyis azt önmagába olvasztja be, 

illetőleg a saját céljaira használja fel. Minél tökéletesebbekké 

lesznek ezek a célok, annál közelebb jutnak az isteni gondolat-

hoz, az isteni akarathoz, s ezáltal egyúttal ezek az erők is, ame-

lyek a szellemet szolgálják, mindig egy fokkal magasabbra és 

magasabbra emelkednek. Így a fejlődés folyamán a felébredt 

szellem azokat az erőket, amelyek valaha az anyagot alkották, 

                                                 
2 * Ez az ,,anyag szelleme” hordozza azokat a holttá dermedt szellemeket 

is, akikből majd valaha öntudatos szellemek lesznek.  

 



 10 

illetőleg az anyagban éltek, sajátjává teszi, és ő maga diktálhat 

azoknak alakot és formát és azok az ő szolgálatára állnak. Mi-

nél jobban van eltelve valamely szellem az isteni gondolattal, 

annál tökéletesebb formákat képes kihozni ezekből az erőkből, 

mert az az élethullám, amelyet ő felülről folytonosan elfogad, 

őt is teljesen átalakítja annyira, hogy a régiből, a felfejlődött 

állat-emberből nem marad semmi: szellem-emberré változik át, 

aki magával viszi az anyag szellemét is, hogy tökéletesen szel-

lemi erővé minősítse át. Így ezek a szellemi erők, amelyek tu-

lajdonképpen még mindig csak lélek, a legmagasabb fokoza-

tukban és a legtisztább állapotukban ismét az Isten kezébe ke-

rülnek. Hogy azután az Isten mivé ébreszti ezeket, mit alkot 

belőlük, azt az embernek nem szükséges tudnia. A szellem akár 

ember-alakban, akár a testétől meg-szabadultan él, minél töb-

bet hajt a maga hatalma alá az anyag szelleméből, és minél 

többet tud áthatni a maga szellemi erejével (ami az Isten vilá-

gosságát hinti szét), annál több erő felett rendelkezik, amely 

erőket megtölthet a maga gondolkodásának és vágyainak kife-

jező formáival, vagyis új alakulatokat hozhat belőlük létre. Mi-

kor idáig eljutott, köteles is kifejezni annak az isteni gondolat-

nak bizonyos részét, amely gondolatot az Isten az ő megterem-

tése pillanatában beléje helyezett. Akkorra már ezeknek az 

erőknek nem szükséges az anyag világában végigélniük a ma-

guk szétesési processzusait, mert akkorra már halmazállapo-

tukban úgy fel vannak ritkítva, hogy minden legkisebb moleku-

lának is megvan a maga tulajdonképpeni lényegét kifejező ha-

tása és képessége. 

 Ha ez a lényeg rossz, akkor azt a szellemnek min-

denesetre meg kell változtatnia. Hiszen éppen azért van a föld-

re küldve és a fizikai testbe utalva a szellemek csoportja, hogy 

amit gonosz elveik által ezekbe az erőkbe rögzítettek és való-

sággá tettek, feldolgozzák, felemésszék és mivel ezek nem jók, 

helyettük más elveket rögzítsenek meg, olyanokat, amelyek 

Isten törvényével hasonulhatnak, Isten akaratával egybefoly-



 11 

hatnak. Mert semminek sincs maradandó élete, ami nem Is-

tenből merítette a kialakulásához szükséges eszmét, vagy szel-

lemi tervet. Az Isten nagy kegyelme az, hogy a földi világ 

(meg a többi anyagi világ is) nem örökkévaló állapotot tartal-

maz. Mert milyen szomorú volna, ha a fejlődés valahol megál-

lana és oda volnának rögzítve az emberek és szellemek, hogy 

egy lépést sem mehetnének előre! Hiszen mindennek, ami 

szenvedést okozó, ami tökéletlen, meg kell szűnnie; azért a 

bűn, az ellenszegülés nem lehet örökéletű és Így ennek követ-

kezménye: a szenvedés sem, mert örökéletű csak az Isten; csak 

Benne nyerhetünk örökkévalóságot. 

 Csak ami igaz, ami tökéletes, az a „Van”, mert az 

örökéletű. A bűn, szenvedés, gonoszság, tévelygés pedig a 

„Nincsen”; és ha ez az időleges világban ennek dacára még-

is van, a tévelygő szellem tette a Nincsent Vanná, tehát neki 

kell megtapasztalnia, hogy amit ő a Nincsenből merített, az 

nem életképes. Mert hiszen ő maga szenved tőle, mert a Nin-

csen folyton kiált és óhajtja a Vant, abból akar mindig a maga 

életlehetőségéhez olyan erőket szerezni, hogy valamiképpen 

fenn tudja tartani magát. Amikor azonban ez a lehetőség mind 

kisebb és kisebb mértékben érvényesülhet, akkor a Nincsen az 

ő elveivel, ellentét a maga princípiumaival mind szűkebb és 

szűkebb térre szorul, az ő élet-kívánságainak mindig keveseb-

bel és kevesebbel kell beérnie, míg végre az életlehetőség telje-

sen kivonul belőle, s akkor megdermed, és osztályrészévé válik 

a halál, a megsemmisülés. 

 De mivel a szellem, aki ezt létrehozta, az ő lényegében 

Istenből való lényeg, s ennél fogva ránézve megsemmisülés 

nincsen: mindaddig megmaradnak az ő hibás elveinek a követ-

kezményei, ameddig csak azokat az elveket meg nem változtat-

ja, vagy fel nem adja. Az élettel való telítés, az életmolekulák-

nak a halálba való alámerülése, Isten kegyelme. A halálmole-

kuláknak az életlehetőségekbe szólítása ismét csak az Isten ke-

gyelme. Itt a fizikai síkon, a földi életben, ahol minden ki-



 12 

terjeszkedhet, ahol a maga lényegét úgyszólván kiadhatja ma-

gából — legyenek bár azok a leghibásabb elvek és tervek — az 

ember a maga erőiben, a maga járulékainak testesülésében cse-

lekedhet, hathat. Ezalatt azok az életprincípiumok, amelyeket ő 

fertőzött meg az ő hibás elveivel, tovább is kötött állapotban 

maradnak ugyan, de ő maga a szabad akaratnak bizonyos mér-

tékét az ő fokozatához képest visszanyeri, legalább is addig a 

határig, hogy választani tudjon a megismert jó és rossz között. 

Ezáltal, ha következetesen a jót választja az ő erőinek tovább-

képzése végett, vagyis az életének fenntartása végett és ezek-

ben a jókban igyekszik hatásokat kiváltani, visszhangkép jó 

hatásokat is fog tapasztalni. És ha ezek a jó hatások nem is érik 

őt utói itt e földön,, (mert hiszen a következmények később 

érnek meg) utolérik őt a szférában, a szabaddá vált erők ottho-

nában. 

 T. i. aki valami jót, vagy rosszat cselekedett, az erre 

fordított erőknek a jóban vagy a rosszban való gyarapodása a 

szférákban továbbidőzik. És ha ezek az ő elvei következtében 

lettek jókká, akkor otthont nyújtanak a szellemnek s világossá-

got, erőt adnak neki a további munkájához. Ha pedig a rossz-

ban fejlesztette ki, akkor azok az erők, amelyeket a rosszban 

csoportosított — mivel ezek az erők gépiesek és a testet öltött 

szellem nem feltétlen ura ezeknek, (azaz nem engedelmesked-

nek neki) — a rosszra rossz eredményeket kap, amelyek szen-

vedtetik őt. Ezek a szenvedések nagyon sokszor belátásra bír-

ják a szellemet, annyira, hogy rossz elveit megváltoztatja és 

képessé lesz világos értelemmel belehelyezkedni a lehetősé-

gekbe és kérni azt a Hatalmat, akiről talán nem is tudja, hogy 

az Isten, hogy tegye lehetővé, hogy a jobbhoz kapcsolódhas-

sák. 

* 

Azok az ércek, amelyeket nemes érceknek neveztek: az arany, 

meg az ezüst, bizonyos kőzetekben mint apró, alig észrevehető 

erecskék vannak beágyazva. Ezek a kőzetek képezik a salakot, 



 13 

amely mindenesetre sokkal több, mint a nemes érc, de azért 

mindig ki lehet a salakból a nemes ércet olvasztani. Ezek is 

mind szellem-termékek, amelyek így öltöttek testet, Így mate-

rializálódtak. A nemes ércekben és nemes kövekben kevesebb a 

villamosság és igen-igen elrejtve van bennük bizonyos delejes-

ség, illetőleg delejre való fogékonyság is. Ugyanígy a növé-

nyek közt is vannak nemes, meg teljesen vad, káros növények 

is, és ezek együtt tenyésznek a mezőn, vagy az erdőn. Az egyi-

ket felismeri az ember és ragaszkodik hozzá, a másikat felisme-

ri és eldobja, egészen addig, ameddig annak a hasznát is föl 

nem ismeri. Mert nincsen olyan hiábavaló dolog, amit az em-

beriség fel nem tudna használni, csakhogy még nem érett an--

nyira, hogy az ásványoknak minden fajtáját hasznosítani tudná 

a maga életében. Bár van nagyon sok ásvány, amelyet a vegyé-

szet szétbontott és az emberiség hasznára fordított, de nagyon 

sok van, amit még nem tudott felbontani, azaz erőkké átalakí-

tani. Mert mindennek csak annyi haszna van a földön (éppúgy, 

mint az embernek is), amennyit jobbá tud tenni, vagyis aminek 

az átváltozása egy fokkal előbbre tudja segíteni a szellemet. 

 Mindennek a szellem szolgálatára kell állnia. Minél 

kevesebb olyan elv van benne, amit a szellem itt-tartózkodása 

idején fel tud használni, annál kevesebb értékű az a növény, 

ásvány, vagy állat. Minél magasabb rendű, annál többet fel tud 

használni belőle a szellem, és amit felhasznál, amit szellemesít, 

az már ide többé nem jön vissza mint erő, mert az azontúl már 

a magasabb légkörben végezheti tovább a maga pályafutását, 

vagy magasabb világokhoz kapcsoltatik aszerint, amint a szel-

lemek céljait jobban szolgálja. Ugyanígy a szellemeknek meg 

az Isten céljait kell szolgálniuk, vagyis mindenféle elvnek a 

magasabb rendűt. Ezért kell mindennek, ami csak megkövült, 

ami mozdulatlanságba süllyedt, feloldódnia, erővé válnia, hogy 

ezeket az erőket azután a minősítési törvény felmorzsolva osz-

tályozhassa, és új forma képzéséhez használhassa fel, új elvek 

megjelenéséhez alkalmazhassa. 



 14 

 Csak látszólagos rögzítés mindennek a megjelenése a 

világon, mert itt minden mulandó. Hiszen a legkonokabb mate-

rialista előtt is tagadhatatlan, hogy a világ mai képe nem az, 

ami két- vagy háromezer évvel ezelőtt volt. Más eredményeket 

értek el mind lélekben, mind testben; nem olyan szigorúak a 

törvények többé, mint — mondjuk — kétezer év előtt. Bárha az 

emberiségben megvan a rosszra való hajlandóság, de még ez is 

minden lépéssel veszít a keménységéből és intenzitásából. És 

ha az emberiség kegyetlen, gonosz, rossz hajlamaival útat en-

ged is a gyűlölet szellemének, mégis mások az eszközök, más a 

kivitel, más a végrehajtás és más érzéssel fogadja minden em-

ber azt a tapasztalatot, amit ennek nyomán nyer. A mai kor 

tudósa ismeri a villamosságot, ismeri a légkört, kezdi ismerni 

az étert. Ismeri az éterben levő és összetartozó erőknek vonzó-

dását, ismeri azokat a hatalmakat, amelyek összekötik a távolt 

és közelivé teszik azt, ismeri az időt, amelyet nem úgy mér, 

mint az átlagember, hanem rövidesen be fogia látni, hogy idő 

nincsen, hanem hogy ez és más sémák is csak a külső ember 

gondolatformái, amelyeket röghöz kötött állapota hozott létre. 

 A mai kor embere már kezd hinni a láthatatlan erőkben, 

és egy lépés kell csak ahhoz, hogy behatoljon a lélek világába. 

Nem mondom, hogy a szellem világába, mert oda nem léphet 

be. Oda csak szellemileg léphet be; de a lélek világába beha-

tolhat és nincs messze az idő, hogy az ember olyan vakmerő 

lesz, hogy a légkör elektromosságát fogja majd a maga céljai-

nak szolgálatába befogni. S mikor a légköri villamosságot 

megfogja, akkor köti össze magát ismét a láthatatlannal, s ezál-

tal olyan erőkkel kapcsolódik össze, amelyeket nem uralhat, 

mert szellemileg még fejletlen ahhoz, hogy ezeket az uralma 

aláhajthassa. S akkor ismét megragadják az erők az em-

berszellemeknek kiszámíthatatlan nagy csoportjait és ismét 

fluiddá lesz az a sok terv, alkotás, gondolat és érzés. És mindez 

ismét mint egy szörnyű erőkonglomerátum rakódik le, hogy 

kihűljön, s elaludjék benne az élet, várva egy újabb feltámadási 



 15 

korszakot, mint ahogyan az arany, ezüst és a drágakövek az 

értéktelen kőzettél egy tömeggé préselődve holtan fekszenek az 

„örök sötétségben”, a föld belsejében. És mikor majd az új 

feltámadási korszak után az új emberiség ismét eljut a felfede-

zések korszakáig és látja azokat a dolgokat, amiket ez a mai 

korszellem kiépített, csodálkozni fog, hogyan lehet annyi szép 

és nemes gondolat és érzés elrejtve; hogyan lehet annyi tiszta 

arany, ezüst és drágakő a durva kőzet közé úgy beerezve, ho-

gyan lehet annyi szépet eltemetni a durvában! Mint ahogyan 

ma csodálkoznak a gyémántmezőkön dolgozó emberek, hogy 

hogyan lehet olyan gyönyörű szép köveket kitermelni azokból 

a durva, jelentéktelen kőzetekből, amelyekbe azok bele vannak 

ékelve. 

* 

Ti emberek vagytok, és csak addig láttok, ameddig előttetek a 

látóhatár megvilágosodik. Azon túl nem akartok, bárha szeret-

nétek is látni, mert meg kellene erőltetnetek magatokat, le kel-

lene szoknotok sok olyan dologról, amiről leszokni lehetetlen-

nek látszik előttetek; meg kellene változtatnotok az életeteket 

és hozzáalakítanotok ahhoz az Élethez, amely ura és parancso-

lója az erőknek; és mivel az erőkön úr, ennél fogva az anyagon 

feltétlenül uralkodik. Azonban az emberek ezt nem teszik, ha-

nem inkább a terhesebbet, a nehezebbet választják: ahelyett, 

hogy elkezdenék a jobbulást, ahelyett, hogy a lelki életüket 

megváltoztatnák — ami maga után vonná az erők megvál-

tozását és a természetnek a megváltozását is — inkább a ma-

guk fejletlen, rossz természetének engednek. És lépten-nyomon 

megbotlik még az is, aki különben Isten szerint való életet 

akarna élni. 

Bele akarnak látni az előttük elrejtett titkokba, és tudománnyá 

akarják tenni azokat a törvényeket, amelyeken felépült az egész 

világ, de csak azért, hogy az ő megtéretlen, Istentől elfordult 

természetük kívánságainak tegyenek velük eleget. Nem az ő 

tudni vágyó szellemüknek, hanem az ő Istentől elfordult termé-



 16 

szetű vágyaiknak kielégítésére kutatják a titkokat, s ezért nem 

világosodik meg előttük több, azért adatik nekik mindig csak 

kevés. És ők ezt a keveset is rosszra használják. 

 Pedig ha az emberek megváltoznának, nagyon sok 

titokra rájöhetnének. Mert a szférákban, ahova az ő szelle-

mük alvás idején pihenni tér, mindenféle dolgok nyitva állnak, 

természetesen kinek-kinek fokozata szerint. És amire azt 

mondja a földi ember, hogy gondolkodásával rájött, arra nem 

az ember jött rá, hanem az ő szelleme, az ő lelke szívta azt ma-

gába a szférában, ameddig ott időzött, amikor ott kutatott. De 

azért mindenesetre rá fog jönni az emberiség ezekre és a tudo-

mány helyet fog adni ezeknek a kijelentéseknek, de az idő már 

akkor igen rövid lesz ahhoz, hogy az így megnyitott úton ha-

ladhasson tovább. Mert a tévelygés szelleme, amely az ember 

romlott természetében benne van, annyira hatalmas, hogy még 

a menny kapujában is alkudozik; még a menny nyitott kapujá-

ban is csábítgatja a szellemet a lélek vágyain keresztül a ta-

gadás felé, az engedetlenség, a függetlenség félé. És mikor az 

ember ennek helyt ad, mikor a lélek vágyainak a tanácsán jár, 

akkor már zuhan is lefelé. 

* 

Most visszatérek a fejlődés menetének taglalásához. 

Amikor a szervező életerő átvette a vezetést, feloldódik az az 

elv, amelyben az erő megsűrűsödött. Ezt a folyamatot a vilá-

gosság indítja meg. Ez a világosság kiszabja minden porszem-

nek, minden paránynak legközelebbi útját az őt létrehozó elvek 

csoportosítása szerint. A szervező életerő összevonzza egyik 

parányt a másikkal, azután felhasználja olyan alakulat létreho-

zására, amelyet a szervező életerő megkonstruált és körülépíti 

velük ezt az alakulatot. (Ez azonban még nem látható valami, 

ez még csak fluid, erő). Mikor ezt kialakította, s mikor ezek a 

ténykedő erők mindegyike már végezi a maga feladatát, akkor 

a szervező erő még nagyobb szabású gondolat (elv) megvalósí-

tását kezdi kiképezni: új rétegesítést, új osztódást, új bomlást 



 17 

hoz létre, újra osztályozza ezeket a félig anyag-erőket. És ami-

kor ezek az erők az új alakulat szerint már egy tökéletesebb 

gondolatot tudnak szolgálni, akkor összegezi az egésznek a 

munkáját. Tehát először a kicsinyt, mint önmagát fenntartó 

egységet képezi ki, azután sok ilyent összegezve nagyobb élet-

telepet alkot, hogy ezeket az élettelepeket egymással ismét úgy 

csoportosítsa, hogy bizonyos cél szolgálatára alkalmasak le-

gyenek. Végül ezeket a célokat összegezi, hogy a kisebb célok 

együtt nagyobb célokat szolgáljanak, tehát az életműködéseket 

egymással összhangba hozza, hogy végül az összes célok 

együttes célja egy egység legyen. (Vagyis a parányokból mo-

lekulákat alkot, a molekulákból sejteket, a sejtekből szöveteket, 

a szövetekből szerveket, s mindezek összességéből és harmo-

nikus együttműködéséből egy egységet, egy életformát alkot.) 

Mindaz, amit eddig végezett, csak fluid, azaz a testnek a fan-

tomja, amely nem szolgál más célt, mint hogy összeköttetést 

létesítsen a lélek és más lelkek világa között. Mikor pedig ezzel 

az előkészítő munkával a szervező életerő elkészült, akkor a 

felszínre hozza, vagyis megkezdi a sejtesítést. 

 A minősítés által olyan óriási különbségek állnak elő 

erők és erők között, hogy ha a minősítési törvény össze nem 

kötné, ezek soha együvé kerülni nem tudnának. Hanem amikor 

ez a feldolgozás elkészült, lassú átmenetben telepíti át egyiket a 

másik közelébe, s ezáltal létrehozza azokat az állomásokat, 

amelyeken keresztülhaladva az életerő mindig újabb és újabb 

fokozatokban jelenhet meg. Mindennek pedig a legmagasabb 

állomása az emberi test. Nem mintha a növények, a virágok 

talán alacsonyabb erőkből állanának; csakhogy ezeknek egé-

szen más elvük van és igen messze állnak az ember lelkétől; de 

amikor a fizikai síkon megjelenik az ember az ő világában, a 

céljuk eggyé válik. Az ember t. i. a lélek céljait van hívatva 

szolgálni és ugyanebben a célban egyesül minden, ami a földön 

megjelenik. Ennek a célnak szolgálatában működik a természet 

is, amikor a formákat szétbontja a halál, hogy a fejlődés érdek-



 18 

ében új formák állhassanak elő. Az emberi testnek a fantomja, 

a megszervezett erőrendszer félig a lélek, félig pedig a termé-

szet erőiből van megalkotva. Ezért szükséges, hogy az bizo-

nyos tekintetben szép, jó, használható legyen és minél tökéle-

tesebb gépezetül szolgáljon a lélek részére, amikor az itt a föl-

dön megjelenik. 

Ez az erő (fantom), amily tökéletesen megkonstruáltatott, a 

halál alkalmával leveti magáról a sejtesített erőket (anyagot), és 

a földet körülvevő szférákban helyeztetik el. 

A földi ember lelkiállapota, a földön való elhelyezkedése 

nagymértékben függ a földi testének ettől a megszerkesztett 

alakjától (fantomjától). Ezt neki a testbeöltözéshez a természet-

törvény adja. 

 

A  TESTBE ÖLTÖZÉS. 

1. Általános ismertetés. (**) 
A halál törvénye. — A lélek nyitott és rejtett képességei. — A nevelés óriá-

si fontossága. — A túltelített asztrálvilág. — A testöltés  hét rétege. — Az 

érzékiség, mint a testi élet természettörvénye. — A legnagyobb ajándék. 

 Az embernek kötelessége, hogy az egészségét és tisz-

taságát megőrizze, hogy olyan fluidokkal és életerőkkel ren-

delkezzék, amelyek elsősorban a saját életét szolgálják híven, 

azután pedig, hogy az utódainak minden tekintetben kifogásta-

lan testi életet, egészséget, erőt, minden izgalomtól és beteg-

ségtől való mentességet biztosítsanak, hogy azoknak ne legyen 

okuk panaszra, és ne gondolhassanak neheztelve szüleikre, 

amiért nekik már megromlott testi erőket juttattak örökül. Az 

embernek sohasem szabad elfelejtenie, hogy nem egyedül ma-

gának él. Különben is minden, amit testbeöltözése alkalmával 

kapott, Isten kegyelmi ajándéka, amiről élete végén el kell 

számolnia, tehát úgy ezeket a testi erőket, mint a Kegyelem 

által nyújtott alkalmakat, egyszóval mindent az igaz jónak 

szolgálatába kell állítania. Mert hogyha rosszul és helytelenül 

éli az életét s ezeket az erőket a gonosz elvének a szolgálatában 

érvényesíti: ugyanezek az erők ugyanebben az elvben bosszul-



 19 

ják meg rajta magukat. T. i. ha az Istentől kapott tiszta termé-

szeti erőket a gonosznak elvével megfertőzteti, akkor a külön-

böző bűnök és tévedések folytán különböző rossz eredmények 

jönnek létre (betegségek, és a földi állapotok megrontásának 

formáiban), amik mind megteremtik az ember számára a pokoli 

jövőt. Nincs egyetlen hang, gondolat, vagy érzés, amellyel új-

ból ne találkoznék az emberi lélek úgy ebben az életben, mint a 

jövendőben, mert a gonosz elvekkel megteremtett rossz hatá-

sok lélekről-lélekre terjeszkedve gyarapodnak; ugyanis a ha-

sonló gondolkodású és érzésű szellemek ezeket a gondolatokat 

és érzéseket a saját erőikkel továbbfejlesztik. Ha tehát gonosz 

volt a csíra, még gonoszabb lesz az eredmény, amellyel az em-

beri lélek találkozik, és a szomorú következmények alól nem 

vonhatja ki magát. Ezek a természeti erők pedig annyira össze 

vannak folyva, annyira egyet képeznek a szellemi eredmé-

nyekkel, hogy a kettőt egymástól nem is lehet elválasztani. 

 Tehát az embernek kötelessége úgy a maga, mint a má-

sok egészségét megőrizni és minden alkalmat megragadni, 

hogy testét erőben és egészségben tarthassa meg; azért küzde-

nie kell ennek minden ellenségével úgy az elvekben, mint a 

cselekedetekben és az eredményekben. A földön élő emberek 

már átjutottak azon a nehezen áthatolható szűrőszitán, amelyen 

a szellemeknek a testbeöltözés során keresztül kell jutniuk. 

Nagy titok ez, nagy misztérium s nem olyan egyszerű dolog, 

mint ahogyan azt az emberek gondolják. A halállal ugyanis 

levetkőzik az ember mindent; és lett légyen bár életében min-

den földi jóban, a legnagyobb ragyogásban, pompában, hata-

lomban, dicsőségben része: a halál mindettől megfosztja őt, 

semmije sem marad, ha a test szétporlik. Minden, ami az embe-

ri lelket egy életben felduzzasztottá, minden, minden szerte-

foszlik, semmivé válik, és semmit nem vihet át a szellemvilág-

ba abból, ami itt az övé volt, ami felett rendelkezett. Csak a 

lélek tulajdonságai, érzései, gondolatai maradnak meg. 



 20 

De amikor újra visszakerül a földre, akkor sem hozhat magával 

semmit abból, amivel azelőtt rendelkezett, így egyik megszüle-

téstől a másikig óriási, úgyszólván áthidalhatatlan Úr képződik 

a szellem életében. Óriási horderejű változás ez a szellemre 

nézve, mert annyira kivetkőzik azokból a külsőségekből, ame-

lyek a személyét körülvették, hogy ha azok a tulajdonságok 

nem voltak az örökkévaló élet törvényeinek megfelelők, s azo-

kat nem a maradandó jóban fejlesztette ki, minden néven neve-

zendő képességét elveszíti. Hiába mondják a felületes spiri-

tisták, hogy a halál semmi. A halál nagy, hatalmas törvény, 

amelynek senki ellen nem állhat, amelyet föl nem oldhat 

sem a legnagyobb bölcsesség, sem a legnagyobb tudomány. 
Olyan hatalmas törvény ez, hogy e felett egyedül Istennek van 

hatalma s csak részben az isteni kegyelem hordozóinak, t. i. az 

őrszellemeknek, akik az emberek és szellemek sorsát intézik. Az 

emberek nem intézhetik a maguk sorsát, mert az emberi lény 

sokkal tökéletlenebb, semhogy a saját fejlődésének folyását 

intézhetné. Azért küldi Isten ezeket a magas intelligenciákat az 

ilyen szeretetmunkák vállalására, akik az alacsonyabb fokon 

álló testvéreik sorsát úgy igyekeznek intézni, hogy az azok 

számára mindig a legelőnyösebb eredményeket hozza létre. 

Innen van, hogy az ember sorsa nem úgy alakul, ahogy ő sze-

retné, hanem úgy, ahogyan az ő fejlődését vezető szellemek 

irányítják, akik mindig arra törekszenek, hogy a lélek fejlődé-

sére nézve a legjobb eredmény legyen elérhető. 

* 

Mielőtt egy emberszellem testet öltene, őrszelleme át- meg 

áttanulmányozza annak minden legkisebb rejtett hajlamát, vá-

gyát, gondolatát, érzését; elzárja, vagy kinyitja azokat a hajla-

mokat, amelyekkel rendelkezik, hogy egyensúlyban tarthassa 

védencének életfolyását, hogy az lehetőleg el ne bukjék, vagy 

ha elbukik, ne essék olyan nagyot, hogy ismét nagyon-nagyon 

hosszú ideig kelljen várakoznia, míg ismét alkalmat nyer a 

testben való próba kiállására. Amit az ember egy életben elvé-



 21 

gezhet, amire alkalom kínálkozik, azt meg kell ragadnia, azt el 

kell végeznie. Sohasem szabad arra gondolnia, hogy „majd egy 

következő életben elvégzem”. Ugyan ki tudná megmondani, 

hogy majd a másik, vagy a harmadik életben adódik-e neki 

alkalom levizsgáznia abból a kérdésből, amelynek megoldásá-

ra ma nyitva vannak a hajlamai? Vagy, hogy ezek a hajlamai, 

melyek az őrszellem munkája folytán ma akcióképesek, vajon a 

következő életben akcióképesek lesznek-e? Vajon nem más haj-

lamoknak kell-e majd akkor a lélekben megnyilatkozniuk, hogy 

élőbbre vigyék őt a fejlődés útján?? Mert hogyha más rejtett 

képességek ajtaja nyílik meg, akkor természetesen más hajla-

moknak megfelelő lehetőségek állnak is elő. Mindig ilyen lehe-

tőségek láncolatából alakul az ember sorsa. Ezért nem lehet 

egy ember földi megjelenéséből emberi értelemmel annak 

valódi értékére következtetni; ezért kell az ítélettel nagyon 

óvatosnak lenni, mert az ember mindig a látszat szerint ítél. 

Isten azonban félreteszi az ítéletet arra az utolsó időre, 

amikor majd mindennek az eredményével el kell számolni. 

Ezért Isten nem is ítél, hanem folytonosan csak megkegyelmez 

mindazoknak, akik alázatosan várják és fogadják az ő kegyel-

mét. Csak az ember kész azonnal az ítélettel, mert kicsinyes, 

tudatlan, tökéletlen. 

 Nem lehet rámondani valakire, hogy ilyen, vagy olyan 

formát mutat, hiszen a léleknek mindig csak egy része van nyit-

va az élet számára, a másik rész el van zárva, hogy abban pi-

henjen az ő alvásának idején. Mindig a nagyobb rész van zár-

va. Azt mondhatnám, hogy a nagyon nagy képességű emberek 

lelkének is — akiket úgy szoktatok jellemezni, hogy nagyon 

sokoldalúak — csak egyharmad része van nyitva, tehát a ké-

pességeiknek csak egyharmad részét tudják kivetíteni a világ-

ba; ellenben sokszor egyszerű, majdnem tudatlannak látszó em-

berekben olyan latens tulajdonságok pihennek, amelyeket ha 

megnyitnának a gondviselés munkájának menetét vezető égi 

kezek, talán csodájára járnának az emberek. Ezt pedig azért 



 22 

rendezik így, mert a léleknek tálán egy foltja, egy hibája, egy 

botlása következtében folt, homály van éppen azon a pontján, 

amely nyitva van, úgy hogy azt csak az ezen az oldalon váló 

folytonos ütközésekkel tudja magáról letisztítani. Azért szüksé-

ges, hogy ilyen nagy tudatlanságban vagy egyszerűségben él-

jen; mert ha a többi képességeit is kinyitnák, könnyen meg-

történhetnék, hogy a lélek többi, ragyogó tehetségével háttérbe 

szorítaná a nem kívánatos, hibás oldalt s Így kikerülné ezen az 

oldalon a megpróbáltatásokat és ütközéseket, minek folytán ez 

az oldal továbbra is homályos és elhanyagolt maradna. 

 A testöltés tehát nem olyan egyszerű dolog a szel-

lemek előtt, még azok előtt sem, akik már magasabb tudás-

sal rendelkeznek. Azért félnek is tőle éppúgy, mint ahogyan 

ti féltek a haláltól, mert úgy érzitek, hogy a test elvesztése 

és a testi tudat megszűnése által sok olyan képességetek 

vész el, amelynek most örültök; ösztönszerűen érzitek, hogy 

ezek a képességek elmúlnak, amikor a test lemarad a szelleme-

tekről, és ezzel elmúlik a testen keresztül való érintkezés lehe-

tősége is, és annak csak emléke marad meg. A test elvesztése 

után mindaddig helytelen érzések, gondolatok és vágyak izgat-

ják a szellemet, amíg fel nem találja magát új, szellemi hazájá-

ban. Amikor azonban tudatára ébred szellemi képességeinek és 

a szellemi élet előnyeinek, akkor meg már nem kívánatos előtte 

a testi élet, mivel most — nem érezvén korlátokat maga körül 

— sokkal nagyobb szabadságot élvez, és jobban élhet vá-

gyainak és érzéseinek, mint ahogyan azt a testben tehette. A 

tudatos testöltés előtt félelemmel és rettegéssel áll meg — mint 

említettem — még a bizonyos tudással, sőt bölcsességgel ren-

delkező szellem is, és csak az Istenbe vetett rendíthetetlen biza-

lommal képes belemerülni abba a törvénybe, amely őt a termé-

szet rendje szerint testhez juttatja. 

 Olyan folyamat ez, mint mikor valaki alámerül a hullá-

mokba, s feje fölött összecsap a víz és, a víz fölött való egész 

lét megszűnik számára. Így van az életbe alámerülő szellem is: 



 23 

minden más elmúlik számára, csak a munka marad meg és 

azok a benyomások, amelyek őt a különböző fluidokban és 

erőkben fogadják, amelyek mint élő, mozgó természet-rétegek 

reárakódnak. Úgy képzeljétek el a testbeöltözést, mint hogyha 

az ember olyan folyadékba merülne alá, amely bizonyos réteget 

képez a testén, amikor kijön belőle, és ez a réteg gyorsan rászá-

rad. Ez az első burok az egyéniségen. Azután belemerül egy 

második, harmadik, negyedik, stb. folyadékba, mely mindig 

egy-egy réteget von köréje. Így ölti magára a szellem az egyes 

természet-rétegeket, s ezeken a rétegeken keresztül kell majd 

kifejtenie a maga akaratát és erejét, hogy célját elérhesse. Az a 

cél, amiért a szellem testet ölt, csak néhány szellemnél tuda-

tos, a túlnyomó többségnél azonban nem tudatos, annyira, 

hogy a szellemek kilenctized része nem is tud a saját testöl-

téséről3*. Ezeket a körforgás vezeti, amelybe őket a minősítési 

törvény dobja bele cselekedeteik, gondolataik és érzéseik sze-

rint. Ez a törvény megragadja őket, s ellátja mindazzal, amit 

Isten kegyelme a maga fokozatán minden lélek számára készen 

tart, t.i. mindazzal az enyhülettel, erővel és világossággal, 

amelyre szüksége van, hogy őt a fizikai világban, amennyire 

csak lehetséges, boldogság és megelégedettség érzése vegye 

körül.4** 

                                                 
3 * Éppen úgy, mint ahogy az alantas szellemek is rendszerint nem tudják, 

hogy ők meghaltak és a haláluk után is hosszú ideig embereknek gondolják 

magukat. (Különben az alantas szellemek egész földi életük alatt sem tud-

ják, hogy ők szellemek, sőt annyira nem tudják, hogy egyenesen tagadják a 

szellemek létezését.) 

 
4 ** Ezt az egész folyamatot ez a két törvény (a rotáció és a minősítés tör-

vénye) uralja. Vannak ugyan haladó és haladottabb szellemek, akik ennek 

keretéből kiemelkedtek, de vannak maradiak, sőt visszaesők is. Folytonosan 

rétegeződik a testöltésre még rászoruló szellemeknek ez a helye és állapota, 

mert ez még egyáltalában nem maradandó. Maradandó csupán a mindenek 

felett való, isteni igazságban megállapodott gondolat- és érzésvilág, amit 

akár ember-, akár szellemalakban nagy szorgalommal kell igyekezni elérnie 



 24 

Tehát a testöltés által az ember mindig újabb és újabb ruhába 

öltözködik egyrészt abból a természetből, amit az Isten kegy-

elme tisztán tart készen számára, másrészt abból, amit önmaga 

mint hibásat azelőtt megalkotott. A tiszta természeti erők, ame-

lyeket Isten kegyelméből kapott, készek az ember léikében min-

dig a jobbat, az igazabbat, a tisztábbat fölerősíteni, azaz a lé-

leknek olyan hajlandóságait, amelyek el voltak nyomva, el vol-

tak satnyulva, de eredetileg a jó félé törekedtek, mintegy föl-

duzzasztják, kifejlesztik s Így ebből olyan lehetőségek állnak 

elő, amelyek az egyénnek alkalmas védekező eszközül adatnak 

a meglévő és határozottan kifejlődött rosszal szemben. 

* 

Ezek azok az erők, amelyekbe mint újat, a szebbet, a jobbat, az 

igazabbat bele lehet nevelni, t. i. a gyermekbe, amikor még 

nincs ismerete sem a jóban, sem a rosszban. Ezt a tiszta lapot 

— a gyermek lelkét — meg lehet tölteni jóval és igazzal a ne-

velés által. Így lehet elnyomni a már meglevő rosszat, amit az 

elődök kifejlesztettek. A felnőtt embert csak nagyon ritkán le-

het más álláspontra bírni, mert azon már többnyire a meg-

csontosodott szokás és a kialakult természet uralkodik. De a 

gyermekekből lesznek az emberek, és az emberek tömegei te-

                                                                                                        
a léleknek, hogy amikor elérte, megpihenhessen benne és ebben a pihenés-

ben erőt gyűjtsön magának és munkálkodjék is érte. Tehát az Isten országá-

ért váló munkálkodás az, ami a legnagyobb és legbecsesebb érték az ember 

és a szellem életében, mert minden más mulandó és változandó. Ezeknek a 

változásoknak és körforgásoknak az a céljuk, hogy mindent leolvasszanak a 

lélekről, ami ellentét, hogy az csupán a tisztát, az igazat vigye magával az 

örökkévaló élet számára, hogy majdan abban erősödjék és haladjon tovább 

fölfelé. Tehát amíg az ember természetében nincsen az örökkévalóságra 

szánt élet-lényegekből elegendő, addig folyton rostálja őt a körforgás tör-

vénye, hogy ezeket megszerezhesse és átalakítsa azokat a változások vilá-

gában vesztegelő eredményeket, melyeket különböző életeiben hibásan 

alkotott.  

 
 



 25 

szik ki a nemzedékeket; azért ezeknek a jó és igaz elvekben 

nevelt gyermekeknek lesz hivatásuk, hogy az elődök hibás tör-

vényeit és szokásait mintegy eltöröljék a föld színéről. Tehát az 

iskolák és általában a gyermekek lelkével foglalkozó minden-

nemű intézetek és mindazok a felnőttek, akik a gyermekek lel-

kével foglalkoznak és abban a szépet, a jót, az igazat igyekez-

nek elhinteni és velük megszerettetni, a legszebb munkát vég-

zik, és a jobb jövő számára dolgoznak. Mert még ha addig, 

amíg a gyermek kicsiny, nem is látszik meg az eredmény, de 

meglátszik akkor, mikor a kicsiny gyermekből nagy ember lesz 

és az ő lelkének jó hatásait vetíti ki a világba és a körülötte 

lévő egész természetbe. Nem is gondoljátok, mennyi szellem 

munkálkodik azon, hogy a világot átformálja, a régi rossz szo-

kásoktól és elvektől megtisztítsa. És ennek a munkának egyik 

leghathatósabb eszköze a helyes gyermeknevelés. 

 Jó munkát végeznek azok is, akik az ifjú mindenre fo-

gékony lelkületét, gondolatvilágát le tudják kötni a jó érdeké-

ben, és csakugyan vezetni tudják azokat a jó és igaz irányba és 

gondoskodnak ezek nemes szórakoztatásáról, vágyaiknak és 

törekvéseiknek a nemes cél felé való irányításával. Jó munkát 

végeznek tehát a papok, a tanítók és mindazok, akik a jót és 

igazat szemlélhetővé, hozzáférhetővé és élvezetessé tudják 

tenni mind a felnőtt emberek, mind a serdülő ifjak előtt, s 

azt mint követendő példát tárják eléjük. Ezek mind mara-

dandó és szép munkát végeznek. Ezzel szemben azok, akik a 

jót, a becsületeset kigúnyolják, nevetségessé teszik és az ifjú-

ság lelkében — mélyben nemcsak a jó, de a meglevő rossz is 

erősen sarkalja a tudatot — a salakos, alacsony rendű érzések-

nek nyújtanak tápot, hogy ezek mintegy jogot követeljenek az 

életben, kárhozatos munkát végeznek. Mert mikor ezek az el-

lentétes eszmék érvényre jutnak, akkor annak az embernek a 

sorsa már el van döntve. Lehet, hogy később felismeri a hibát, 

a vétket és megbánja azt, de akkor már késő. Ez legföljebb azt 

eredményezi, hogy elhatározza, hogy többé nem teszi meg. De 



 26 

a megtörténtet meg nem történtté tenni többé nem lehet, mert 

az akkor már belenyomta hibás arcát a természetbe és ezzel a 

hibás arccal fog találkozni a szellemvilágban is mindaddig, míg 

módot nem kap a kegyelem által, hogy ezt eltörölhesse és 

megmásíthassa. 

 Gondolható, milyen fájdalmakat okoz egy rosszul eltöl-

tött élet a szellemvilágban, milyen nagy és erős küzdelmébe 

kerül a szellemnek, hogy ezeket a rossz tanulságokat mintegy 

kidomborítsa önmagában és megrögzítse a tudatában, hogy 

bármikor találkozik is ezekkel a hajlamokkal, a szó szoros ér-

telmében megirtózzék tőlük! Mert az embert, ha sokat szenved, 

bizonyos irtózat szállja meg azzal a szenvedéssel szemben, 

miután pedig a gondolattársítás folytán nemcsak a szenvedés, 

hanem az azt okozó dolog is fölmerül a lelkében. Ennél fogva a 

szó szoros értelmében megutálja azokat a bűnöket, amelyek 

ilyen gonosz eredményeket okoztak számára. Ti nem tudjátok 

mi az: megundorodni a bűntől, de a szellemek tudják, mert az 

irtózat, ami a szellemet megszállja, valóságos betegséget okoz 

a léleknek bizonyos bűnöknek a meglátásánál. Találkoztok az 

életben emberekkel, akik azt mondják, hogy nem képesek vért 

látni. Mi volna ez más, mint a lélek óriási szenvedéseinek a 

nyoma, mert valaha sok vért ontott, valaha nagy szenvedéseket 

okozott másoknak, amely szenvedések az ő lelkén keresz-

tülszántottak úgy, hogy a vérnek látása mindaddig szenvedést 

okoz neki, míg csak ez a hajlam teljesen ki nem tisztul a lélek-

ből? Most ez a hajlam talán el van nyomva, talán nem is tud 

szóhoz jutni ebben az életben, mert az ilyen emberek többnyire 

gyengéknek, majdnem gyáváknak látszanák; és mégis ez a gyá-

vaság, ez a gyengeség egy régi élet nagy kegyetlenségének vis--

szatükrözése. 

 Az igazi kolostorlakók, akik a klastromi életbe szívvel-

lélekkel bele tudták élni magukat, nagyobbrészt pazarló világ-

fiakból kerültek ki, akik fenékig ürítették az örömök poharát, 

és mindentől megundorodva keresték a világtól való elvonulást 



 27 

és az isteni igazságban való elmerülést. T. i. a lélek megutálta a 

világi örömöket, mert belátta az idők folyamán, hogy milyen 

mélységes és rettenetes utálatosságok azok a maguk valójában. 

Megismerte a lélek, hogy a felszínen látszhatnak azok bármi-

lyen csillogó és kívánatos dolognak, de azok mélyén mindenfé-

le undorító élősdiek hemzsegnek, amelyek a legszörnyűbb be-

tegségeket, az igaztól és a jótól való legvisszataszítóbb eltéré-

seket hozzák létre. Ha az ember visszaél azokkal az értékekkel, 

amelyeket az Isten az embernek azért adott, hogy velük az ő 

lelkében lévő jóra való hajlandóságokat kifejlessze, akkor bi-

zony az ellenkező eredményeket hozza létre, és a lélek nem 

kerülheti el a fájdalmas eredményeket. Mint ember nem látja 

meg, mert a földi élet rövid ahhoz, hogy benne kifejlődhessék 

az igaz jónak, vagy a valódi rossznak következménye. Jelent-

keznek ugyan ezek az eredmények az emberi életben is, de 

csak mulandó alakban, mint a fergeteg. Mert a betegségek és 

szenvedések elmúlnak, az emberi tudat nem rögzíti meg azo-

kat, annál kevésbé, mert ameddig módjában áll, a fájdalmastól 

elvonja a tekintetét és csak a kellemes, a kívánatos felé fordítja 

azt. Mikor azonban a halál megfosztja mindazoktól a képes-

ségektől, amelyek segítségével az élet nyújtotta örömöket él-

vezte — és túlságosan élvezte, — akkor ezeknek az örömöknek 

minden salakja, mint eredmény, mint végső állomás ott áll a 

szellem előtt a valóságban, amit az ő saját lelkén és az őt kö-

rülvevő környezetén lát és tapasztal. S mivelhogy az élete ezzel 

volt telítve, más jó alig is marad belőle. Most tehát ebben az 

állapotban érzi magát, a jónak minden járuléka nélkül. Ebben a 

szenvedésekkel teljes állapotban aztán mindezt megutálja, 

hogy annál kívánatosabbá legyen előtte a másik állapot és 

életmód. 

 És Isten meghallgatja a kérését, hogy jobb helyzetbe, 

jobb állapotba jusson. De mint szellemnek sokszor lehetetlen 

feljebb emelkednie, mivel a szellem nem rendelkezik azokkal a 

lehetőségekkel, amelyekkel kikerülhetne az ilyen állapotból, 



 28 

mert hiszen a körülötte lévő természetet ő rontotta meg és nincs 

többé teste, amellyel ebből a környezetből kijuthatna. Tehát 

mindaddig tart a szenvedése és sóvárgása, amíg a saját lelki 

természetének törvénye le nem forog5* amikor aztán eljut ah-

hoz a fordulóhoz, ami az ő szellemi fokozatának és vágyódásá-

nak megfelel. Akkor azután hozzákötik őt azokhoz az eshetősé-

gekhez, amelyek tovább szállítják és közelebb vezetik az emberi 

életek felszínéhez, hogy ott a hozzá hasonlóknál, vagy a hason-

lóktól messzebb eső egyéneknél öntudatlanul testet ölthessen. 

Vágyai, amelyek élénken, bár latens fekszenek a lelkében, 

olyan állapotokhoz kapcsolják őt, amelyek szinte automatiku-

san viszik előbbre, a mindjobban élénkülő életérzés felé, s egy-

szerre úgy érzi, mintha valami rakódnék reá. Ez az egyik tör-

vényvilág, amelybe beleöltözködik. 

 Amint az egyik réteg rárakódik, úgy érzi, mintha meg-

könnyebbült volna, tehát még erősebben vágyakozik, még buz-

góbban imádkozik, még jobban szeretne javulni és elhagyni a 

régi állapotot. Keres, kutat, fárad s Így érkezik el a következő 

réteghez, ami ismét rárakódik. S anélkül, hogy tudná, hogyan, 

azt tapasztalja, hogy ismét javulás következett be nála. De 

ezekkel az erőkkel, amelyek rárakódnak, ösztöni élete is mind 

hevesebbé, kívánságai mind határozottabbakká válnak. Már 

majdnem embernek érzi magát a szellem, annyira megsűrűsö-

dik, és érzékelhetővé válik számára a test képzete. Így tör-

vényvilágból törvényvilágba szállítja őt javulásra való haj-

landósága. Hét ilyen réteg képződik körülötte, ameddig a 

teljes ösztöni élet kifejlődik s ebben az ösztöni életben, 

amelyben vágyak és érzések alakulnak ki, már körülbelül 

benne van a jövő embere. Ez azonban még mindig csak egy 

vágy-világ, még mindig csak képzeleti alkotás a valósághoz, a 

fizikai léthez képest. De ez a törvény már nagyon izgatja a 

                                                 
5 * Azaz úgyszólván elkopik, szétmállik körülötte az a fluid világ, amely-

nek erőiből táplálkozott, és amelynek erői őt szenvedtették.  

 



 29 

lelket a rárakódott rétegek tömegével, — amely nem életnélküli 

valami, hanem, élettél bíró, ösztönt és természetet képviselő 

burok. — Ezzel az ú. n. asztrálvilágba lép a szellem. Az aszt-

rálvilágban hova tovább jobban érzi magát, s már szeretne itt 

maradni, mert részére már csaknem elfogadhatóvá lett az élet. 

Azonban mind erősebben ragadják meg az élni vágyó érzések, 

míg az emberi testek kisugárzása, a testek magnetikus erői ma-

gukhoz nem vonják őt. 

* 

Az emberi testek és az asztrálvilág olyanforma viszonyban 

állnak egymással, mint a tüdő a levegővel. A tüdőnek szüksége 

van a levegőre, azaz annak éltető részeire. Az ember-világnak 

szüksége van az önmaga-kifejezésének lehetőségére. A tüdő 

lélegzik és minden belélegzésnél magához ragad molekulákat a 

levegőből, felbontja azokat elemeire és elhelyezi a testben. Így 

jutnak a szellemek is az emberi világba, mert a fizikai világ 

mintegy fölszívja őket. T.i. az asztrálvilág a túltelítettség foly-

tán, mintegy a túltöltött feszültségtől való szabadulás érzetével 

nyomást gyakorol a fizikai világra, és erői belepréselődnek az 

anyagi kifejezés lehetőségeibe. Így táplálkozik a fizikai világ az 

asztrálvilág erőiből. Mert itt, a fizikai világban van az asztrál-

világ vágyainak beteljesülése6* és elérése. A fizikai világ nem 

más, mint az asztrálvilág anyagba való öltözködése. Az asztrál-

világ erői és természete itt érik el a beteljesülésüket. 

* 

A fizikai világon megjelenő természet nemcsak alulról, hanem 

felülről is kap táplálékot a felsőbb rendű hajlamok révén, mert 

a felsőbb rendű világ erői is keresztüljárják a fizikai világot, 

tehát a fizikai világ telítve van a felsőbb rendű világ anyagával 

is, ''azaz ennek az anyaga is alámerül a fizikai világba, és fel-

                                                 
6 * De a szellem nem éri el a beteljesülést a fizikai világban, mert a szel-

lemnek magasabb célja van, amely csak az Istenben és Istennel érheti el a 

beteljesülést. Mert a szellem sokkal magasabb rendű lényeg, mint a termé-

szet, ami őt körülveszi. 



 30 

jebb emeli az életet magával. Az asztrálvilág természetes erői 

akként érik el a beteljesülést a fizikai világban, hogy — miként 

a malomkerék alámerül a vízbe és felemel belőle vízrészecské-

ket a levegőbe — az asztrálvilágnak a fizikai világba alá-

merülő erői is magukkal ragadnak fizikai erőket, és egy foko-

zattal feljebb emelik azokat. Íme bizonyítéka az Isten kegyel-

mének, Aki mindig Önmagából ad, hogy az alsóbb rendűt meg-

ajándékozza, és feljebb emelje: ezek a természetes erők, ame-

lyek tisztábbak egy fokozattál, mint a fizikai világ erői, hozzá-

adódnak a fizikai világ erőihez7* hogy fokozatilag feljebb emel-

jék azokat s tisztább fluidkeringést hozzanak a fizikai világ erő-

ibe. Mint ahogyan a vérkeringés átjárja az egész szervezetet, 

úgy járja át a magasabb világok erőkeringése is a fizikai vilá-

got. 

 De nem járja át az asztrálvilágot! A fizikai világban u. i. 

mindenféle fokozatú erő képviselve van, azért ilyenformán 

benne minden rendű és fokozatú szellemek megközelíthetők. A 

fizikai világáltalánosító, érintkező törvényvilág: innen lehet 

felfelé és lefelé egyaránt haladni, a minősítési törvény értelmé-

ben. 

* 

A halál után belekerül minden lélek a minősítési törvénybe,8** 

amely mindenkor munkálkodik ugyan, de az ember nem veszi 

észre, mert hasonló hasonlót vonz s a hasonlóság törvénye el-

fedni látszik a minősítési törvényt. A földön minden általános, 

mert a legjobb sem különítheti el magát a rossztól, sem a rossz 

a jobbtól, ennél fogva a minősítés törvénye egyiket feljebb, 

                                                 
7 * l. a kozmikus sugárzást. 
 
8 ** Lásd „A Kegyelem törvény világa” című művet! 

 



 31 

másikat lejjebb látszik helyezni;9*** de a halál után pontosan 

azoknak a fluidoknak megfelelően helyezkednek el a lelkek, a 

minősítési törvény legpontosabb érvényesülése szerint, ame-

lyeknek természetét a szellem magával viszi, amelyeket a szel-

lem önmaga részére megalkotott. 

* 

Eljutottunk tehát odáig, amikor a testet ölteni készülő szellem a 

szülők fluidjaihoz kapcsolódik. Néha évekig vannak egyes szel-

lemek bizonyos emberek környezetében, míg ott végül testet 

ölthetnek. És mert olyan nagy a túlzsúfoltság az asztrálvilág-

ban, azért a fajfenntartási ösztön is erősen ki van fejlődve az 

ember asztrál-erőiben. Minél kevesebb a nemesebb érzés, a 

szeretet, a mélyebb lelki megértés, annál erősebb és erőszako-

sabb az érzékiség, amely nem más, mint a szerelemnek elfajult, 

salakos megnyilatkozása. És mivel a szeretet a lelkekben — az 

ú. n. asztrál-lényekben — annyira kevés egymás iránt, hogy 

lehetetlenné válnék, hogy önmaguktól a szeretet erejével vonz-

zák egymást a fizikai síkra, azért a természet ösztön alakjában 

nyomja bele az ember-testbe azokat a vágyakat, amelyeknek 

segítségével az asztrálvilág mintegy biztosítja önmagának az 

érvényesülési lehetőséget. Így tehát ez mint természeti törvény 

érvényesül a földön és mint ilyen a földre nézve igazságot, és a 

földi létnek egyik fenntartó oszlopát képezi. 

 Mivel pedig a szellemek annyira lefokozottak, hogy 

sem a szeretetben, sem az értelemben nem képesek akaratot 

kifejteni: mintegy megpecsételéséül bukott állapotuknak a test-

öltés szenvedése és fájdalmai mutatják meg azt a fokozatot, 

amelyen a világ mai természettörvénye áll. Az érzékiség — mint 

természettörvény — ezen a földön igazság; de nem kellene en-

nek az igazságnak szükségképpen így lennie. Nem kiváltságos 

                                                 
9 *** T. i. a földön az általánosító fluid úgy bevonja a lelkeket, hogy a jobb 

és haladottabb fejlettsége nem tűnik ki, ezzel szemben a fejletlenebb lélek 

jobbnak látszik, mint amilyen.  

 



 32 

bűn ez tehát, hanem az emberszellem bukott állapotának kifeje-

zője, egyik tünete. De éppen mivel ez, mint tünet, a szellemi 

fokozatnak kifejezője, az ember nem hivatkozhat arra, hogy 

ennek, mint valami abszolút igazságnak minden körülmények 

között joga van érvényt szereznie. Azért az írás és a szent taní-

tások sehol sem hirdetik azt, hogy az ember a hajlamainak él-

jen, hanem mindenütt mint utolsó rendű dolgot, mint bűnt em-

lítik azt. A teremtés leírásában Így jellemzi a biblia az as--

szonyt: „Fájdalommal szülöd a te magzatodat és fájdalommal 

fogadod a te méhedbe.” A gyermek-szülő asszony a tisztább 

eszmevilágban mint a fájdalom megtestesítője szerepel, holott 

az érzékiség az örömöknek egyik legmagasabb tényezőjeként 

él az ember felfogásában. Pedig a kettő annyira össze van 

forrva egymással, hogy teljességgel elválaszthatatlan. Csak 

a földi ember alacsony fokozatát mutatja ez. 

 Arról azonban nem szól senki, (mert nem is tud senki) 

hogy a születendő, illetőleg a fizikai síkra törekvő léleknek mi-

lyen emésztő sóvárgáson és óriási szenvedéseken kell keresz-

tülmennie.10* Hasonlítani lehet ezt a testöltés után való só-

várgást ahhoz az égő vágyhoz, amelyben a férfi és nő él az 

egyesülés pillanata előtt, amely az egész idegrendszert a 

                                                 
10 * A médium egy idevonatkozó látománya: Egy nagy helyiség, amelyben 

a fejlődés különböző stádiumaiban preparált embriók ezrei és ezrei vannak 

szép rendben összegyűjtve, mint valami biológiai múzeumban. Egyes emb-

rió-sorozatok külön csoportokat alkotnak. Ezek jelölik azokat a sikertelen 

kísérleteket, ahányszor egy-egy lélek a földön megszületni törekedett. Voltak 

sorozatok, amelyek 30, 64, 100, sőt 250 preparátumot is tartalmaztak, meg-

döbbentő bizonyságául annak az emésztő sóvárgásnak, amiben egy-egy 

ilyen szegény léleknek kell sínylődnie, aki bármennyire epekedik, sem tud 

testhez jutni. 
Bizonysága ez a földi élet óriási értékének is, meg annak a kár-

hozatos könnyelműségnek és tudatlanságnak, amellyel anyák a 

bő gyermekáldás ellen védekeznek, anélkül, hogy azt esetleges 

életveszély indokolttá tenné.32 
 



 33 

legnagyobb feszültségben tartja. És amilyen megkönnyeb-

bülés és nyugalom lesz úrrá az idegeken a kiegyenlítődés 

pillanata után, éppen olyan megnyugvás, éppen olyan pihe-

nés érzése váltja fel a testöltés után sóvárgó szellem élnivá-

gyását a megfogamzás után. Ettől kezdve új élet, új lehetőség 

— az előbbihez képest bizonyos boldog állapot — kezdődik 

számára a testben. A küzdelmek véget értek, a vágyak megszűn-

tek, az anyával váló kapcsolódás, a test érzete, a körülötte le-

rakódó sejtesített világ: mindezek valóságos mennyei élet for-

máját mutatják neki a nagy beteljesedésben. A bekövetkezendő 

testi fájdalmak, a bajok, a betegségek, a küzdelmek: mind 

semmik ahhoz a nyomáshoz képest, ami azelőtt, szellemvilági 

állapotában reánehezült és őt a föld felé sodorta. A tisztább 

erőkkel való kapcsolódás nagy megnyugvást nyújt a szellem 

számára. 

 Álmaiban még végigjárja a gyermek lelke azokat a he-

lyeket és állapotokat, amelyeket hátrahagyott, de már olyan 

érzésekkel, mint amilyenekkel a méh jön vissza a mezőről, 

mézzel megrakottan. Így a testesülő szellem is gyűjti magában 

a tapasztálatokat és lerakja gyermeki, ösztöni testében, hogy a 

kellő időben fölébresztve hasznát vegye ezeknek a tapasztala-

toknak az életben, hogy majd ösztönszerűleg a jót, ne pedig a 

rosszat válassza. Új helyzetek, új törekvések várnak megvaló-

sításra azokban a tiszta és fehér természeti erőkben, amelyek őt 

a testben körülveszik. Ez az időpont, amikor a földi szülőknek, 

nevelőknek, papoknak és általában az egész környezetnek új-

jáalkotó és teremtő hatása érvényesülhet, hogy amikor a gyer-

mek testét és lelkét kezükbe veszik, olyan embert neveljenek 

belőle itt a fizikai síkon, aki minden kívánalomnak megfelel, 

amit az isteni és emberi törvények előírnak számára.  

* 

Tehát mindezzel számolva, nyilvánvaló, hogy a testöltés nem 

olyan egyszerű dolog, mint eddig gondoltátok. Új eshetőségek, 

új törekvések állnak elő az új életben, amelyekkel a szellem 



 34 

nem is számolt eddig. Alkalmak, lehetőségek vannak jóra és 

rosszra, amelyek között az emberi lélek az ő tökéletlensége 

folytán sohasem ismerné ki magát; sohasem tudná kiegyenlíte-

ni tartozását és megjavítani elrontott életét, ha az Isten kegy-

elme nem segítené. A legnagyobb ajándék azonban a testet 

öltött léleknek az, hogy megismeri az Isten kegyelmét, igaz-

ságát, törvényét. Akik ebben segítik felebarátaikat, akik 

kitartanak egymás mellett, megvilágosítani törekszenek és 

híven támogatják egymást, azok vannak a célhoz legköze-

lebb. És akik ezeket a szellemi elveket csak némileg is meg-

valósítani, magukévá tenni törekszenek, azoknak érzései, 

gondolatai és egész lelkivilága ebben az irányban fejlődik és 

halad, s ezen az úton az Isten kegyelme kiszámíthatatlan 

nagy dolgokat cselekedhet velük: karmákat felfüggeszthet, 

eshetőségeket távol tarthat, és másokat közel hozhat hozzájuk. 

Mert a megtért és igaz jóra törekvő emberi szellem fájdalmas 

eshetőségei, melyeket Ő régi tévedései folytán életre hívott, s 

amelyek őt, mint az árnyék, nyomon követik, messze elmarad-

nak mögötte. Később azután, mikor a szellem elvégzett egy ro-

tációs szakaszt, amaz eshetőségek feldolgozása végett újból 

visszafordul, hogy nagyobb erővel, nagyobb tudással, nagyobb 

világossággal felkészülve oldja meg azokat a kérdéseket, ame-

lyeket magától sohasem tudott volna megoldani.  

És így van az, hogy sok elhibázott élet eredményei egyetlen 

fizikai élettel kiegyenlíthetők, amikor a szellem megkóstolja a 

fájdalmakat és örömöket, és megsokasodott tapasztalatai segít-

ségével szabad akaratból igyekszik kiemelkedni rossz hajlama-

iból. És ha ezekből csak valamennyire is megtisztítja magát, ha 

követi a jót és elhagyja a rosszat, akkor a jó mindinkább tért 

hódít a lelkében, a rossz pedig elcsenevészedik, mivel elvonja 

ezektől a lét lehetőségét, nem ad nekik további erőket táplálé-

kul s így kifejezésre alkalmuk nem nyílván, elsatnyulnak és vé-

gül elhalnak. S mikor ezek elhalnak, altkor azok az erők, ame-

lyek ezeket a hajlamokat táplálták, felszabadulnák és a jó haj-



 35 

lamok táplálására használtatnak fel. Így a lélekben a rossz 

hajlamok, mint sötét pontok lassanként átvilágosodnak s a lélek 

teste megfehéredik. Még nem lesz angyal, de minden egyes al-

kalommal magasabb és tisztább fluidkörbe kerül, jobb és bol-

dogítóbb természetet ölthet magára, mert mindig jobb és iga-

zabb táplálékhoz juthat a lélek. 

 
2. Hétköznapi és vasárnapi testöltések. (**) 

A belső és külső én. — Mi kényszeríti testbe a szellemet? — A hétköznapi 

és vasárnapi testöltések sémája. — Eltérések a sémától. — A belső és külső 

én összeolvadása. — A testöltések alól való felszabadulás. 

 A belső ént úgy lehet elképzelni, mint egy gyertya láng-

ját, az azt körülvevő lelket, azaz a természetes ént pedig, mint 

egy szobát, amit ennek a lángnak kell bevilágítania. Az Istentől 

való eltávolodás folytán a lélek — mivel telítve van lehetetlen 

eszmékkel, lehetetlen vágyakkal és akarásokkal — megsűrűsö-

dött, meghomályosodott és megsötétedett. Minél több a bűn és 

tévelygés a lélek természetében, annál kevésbé képes azt átvi-

lágítani a szellem világossága, s az annál inkább össze van szo-

rítva és tehetetlenségre kárhoztatva. Az ilyen elsötétedett és 

megsűrűsödött léleknek testbe kell öltöznie, egyszerűen azért, 

mivel a szellemvilágban nem találja meg a lét lehetőségeit; 

mert bármenynyire akarna is az ösztönével a tápláló élethez 

kapcsolódni, egyéniségének egyik részével sem tud kapcsolód-

ni, lévén ez a tápláló élet az Isten törvénye, az Isten akarata. 

Ami ugyanis a teremtett mindenségben megnyilatkozott, mind-

abban az Isten akarata, az Isten törvénye, az Isten szeretete 

nyilatkozott meg. Mivel pedig a szellem Istentől eltért, és az ő 

lelke telve van az Isten igazságának, az Isten törvényének el-

lenszegülő akarattal, ellentétes vágyakkal, ellentétes gondola-

tokkal, ellentétes célokkal: tehát nem képes az életet-adó táplá-

lékhoz jutni s Így kénytelen az élet után való vágyát és ösztönét 

minden kínálkozó alkalom felhasználásával kielégíteni. 



 36 

 Hiszen az Isten törvénye a csecsemőről is gondos-

kodott, hogy amikor megszületik, az ő életének fennmaradása 

biztosítva legyen, mert felruházza őt azokkal a szervekkel, 

amelyekre szüksége van, hogy az életét az anyagi világban 

fenntarthassa. Jóllehet a csecsemő még nem tud róla, hogy ő 

hogyan és miként fogja fenntartani magát, de a természettör-

vény már felruházta őt szemmel, füllel, szájjal és emésztő szer-

vekkel, és ő a szájával kapcsolódik az anya emlőjéhez, hogy 

magába szívja az életet jelentő és fenntartó táplálékot. Így a 

léleknek is vannak — nem ugyan szervei, bár nevezhetném így 

is, de az akkor titeket esetleg félrevezethetne, — hanem olyan 

erői, olyan észrevevő és tapadó pontjai, azaz oldalai, amelyekre 

szüksége van, hogy hozzátapadhasson azokhoz az életet adó 

lehetőségekhez, amelyeket neki a róla gondoskodó Kegyelem 

ajándékozott. 

 Így tehát, mivelhogy a szellemvilágban — el lévén for-

dulva Istentől — sok tekintetben egyáltalán nincsen meg az 

észrevevő képessége, azaz a tapadó képessége, hogy az élethez 

nagyobb felületen, annak több részébe is beletapadhasson, 

azért az ilyen bűnös, aláesett szellemeknek gyér létlehetőségük 

van az önmaguk fenntartását illetőleg; hogy úgy mondjam, 

nagyon szegények az élettel való telítődés lehetőségében. Így 

kénytelenek a bennük lévő életösztöntől indíttatva az életnek 

olyan folytatására, amilyen éppen előttük áll. Mert ne higgyé-

tek, hogy a szellemlény11* szívesen ölt testet, hogy szívesen 

veszi magára az anyagnak a lelkét, szívesen próbálkozik a küz-

delemmel az életnek ilyen alacsony fokozatán, mint amilyen a 

testi élet! Nem, sohasem venné fel magára ezt a terhet, ha őt 

azok a szükségszerűségek nem kényszerítenek, amelyeket a 

szellemvilágban érez. De mivel a lelke többé-kevésbé el van 

zárva azoktól a lehetőségektől, hogy a magasabb rendű létbe 

                                                 
11 * Megkülönböztetendő a szellemlény a vágyakkal telt lélektől, amelynek 

a testöltés irányában táplált sóvárgásáról az előző fejezetben volt szó.  

 



 37 

belekapcsolódjék, a testben való megjelenés felé, az anyagvilág 

felé azonban nyitva van előtte az út: tehát az élet szomjazása 

éppúgy űzi, hajtja őt, mint ahogyan a fuldokló ember kapkod a 

levegő után. Tehát ő is az életvágy sarkalásától űzetve felveszi, 

mintegy magára szívja, magához vonja a létért való nagy küz-

désben a testi, az anyagi életet, mint ahogyan az ember lélegze-

tet vesz és beszívja a levegővel együtt a benne levő gázokat és 

egyéb tisztátalanságokat is, amelyeket ugyan nem szívesen szív 

be, és ha külön tudná választani, nem is szívná be, de az ösztö-

ne kényszeríti őt erre. 

 Így az anyagi életet is csak abban a formájában és 

abban a lehetőségében tudja magáévé tenni, amely lehe-

tőség leginkább megfelel az ő lelkiállapotának. Például 

amely részen a lélek megpuhult, tehát amely részen leg-

inkább ki van éhezve és szomjazva, azaz amely részen leg-

inkább érez szükséget: az a rész kapcsolódik bele az anyagi 

életbe. És akkor amilyen lehetőségeket számára az anyagi élet 

nyújt, azok által a lehetőségek által keresi a szellem (az a gyer-

tyafény, amely legbelül küzd a sötétséggel, a sűrűséggel) a ki-

vezető utat, azaz a maga tevékenységének az irányát azon a 

részen igyekszik minél tökéletesebben kidolgozni, hogy azon 

keresztül önmagát észre vétesse, vagyis hatásokat bocsáthasson 

ki. Mert hiszen ez az ős teremteni vágyás, az isteni természet, 

amely nem hagyja nyugton a szellemet. Mivel azonban az ő 

elrontott erői, mint „természet” veszik őt körül, mivel a jóról 

nincsen helyes fogalma, (mert ha van is benne valami jó, az ő 

homályában még nem tudja megkülönböztetni a jót a rossztól) 

tehát cselekszik jót meg rosszat felelősség nélkül, ahogyan azt 

neki az ő „természete” diktálja. És amilyen tudatot e tevékeny-

sége és tapasztalatai folytán az anyagi világban megszerez, az 

az ő lelkének egy részét átsugározza, világosabbá és járhatóbbá 

teszi, azaz ismertté teszi önmaga előtt is.12* Ilyen módon kép-

                                                 
12 * Azt hiszem, szükségtelen mondanom, hogy amikor ez a gyertyafény, a 

szellem a maga lelki világával, mint ember abban a sötét szobában, annak a 



 38 

ződik egy én. Ez az én mindaddig gyarapodik, növekedik, 

világosodik és a szellemnek mindig nagyobb és nagyobb 

mozgási lehetőséget biztosít, ameddig csak az ember meg 

nem hal, azaz a test le nem válik az egyénről. Akkor ez a 

lehetőség, ez a híd, ez az érintkezés — amelyen keresztül ő az 

élet lehetőségét megszerezte magának — bezárul és a szellem 

tovább éli a maga életét, azaz az elmúlt földi élet mozzanatait 

feldolgozza, belőlük a maga számára tanulságokat von le, 

vagyis az a gyertyafény átvilágítja a léleknek azt a részét, 

amellyel az anyagi világhoz kapcsolódott. Ez által az átvilágí-

tás által egy kivezető utat nyer a szellem a maga számára.  

 Könnyebb megérthetés kedvéért lásd a túloldali 

szemléltető sémát: A legbelső kicsiny kör: a szellem, a világí-

tó gyertya. A körülötte lévő első kör az a sötét szoba, amelyben 

ez a gyertya ég, vagyis a bukott lélek. Ennek különböző hibáit 

átvilágítandó, a szellem testet ölt és minden testöltéssel egy-

egy felületrész (feltéve, hogy az életét törvényesen élte le) átvi-

lágosodik. Így sorban a sötét körből mindegyik cikk kifehére-

dik, úgy, hogy mire a szellem a testöltések során a munkáshetet 

leéli, akkorra a sötét szoba bizonyos mértékig világosabbá lett. 

Most következik a pihenő élete, a vasárnapja, (az üres kör-

gyűrű) amelyben az átvilágított és megszerzett képességek 

mind nyitva vannak a szellem számára. Utána következik ismét 

a lemerülés a hat hétköznapi testöltésbe, hogy a lélek homályát 

még jobban átvilágítsa, s mikor ennek a sorozatnak is a végére 

ér, ismét vasárnapi, pihenő inkarnációt kap. Mikor a szellem 

Így a meghomályosodott léleknek minden képességét átvilágí-

totta, akkor felszabadul a testöltés kötelezettsége alól és az 

egész életét a külső kör világosságában éli tovább. Amikor a 

szellem a fizikai életbe lép és ezen keresztül az életnek na-

gyobb fokához, a több élethez kapcsolódott — mert akár tudott 

                                                                                                        
sötét szobának a fogságában van, ez azt jelenti, hogy a szellem a saját ter-

mészetének a fogságában van.37 

 



 39 

róla, akár nem, azért Isten kegyelme segítette őt, hogy a fizikai 

életbe belekapcsolódhassák — akkor akár akarja, akár nem, 

tudomást kell vennie az Isten törvényéről. 

 

 
Mert ha nem vesz róla tudomást, akkor ez a törvény szenvedteti 

őt, vagyis, ha ellene tesz az igazságnak, akkor ennek a tettének 

a hátrányait is éreznie kell. De minél jobban kiteljesedett az 

ismerete az élet félé, annál nagyobb az élet-éhsége, mivel az 

életben sok olyan dolgot ismer meg, amit neki a Kegyelem 

ajándékozott. Arról ugyan nem tud, hogy mindez a Kegyelem-

nek az ajándéka, hanem mivel önző szempontból tekint szét a 

világban, azt hiszi, hogy minden őérte van, őérte teremtetett. 

Abban igaza is van, hogy őérte teremtetett, de nem azért, 

hogy az ő önzését táplálja, hanem azért, hogy ez a világ, a 

fizikai élet megismertesse őt az Istennek elhagyott törvény-

ével, hogy azt megismerve, kövesse annak parancsait, azaz 

járjon az Isten törvényének útján. Csak amikor az Isten tör-

vényében kiképezi magát, s megtanulja ennek feláldozni a ma-

ga egyéni, ellentétes természetét, akkor nyilvánul meg előtte a 



 40 

kívánatos magasabb rendű lét lehetősége, t. i. a szellemvilági 

életének a rögzítése iránti vágy. 

 Most visszatérek az ábrához. Amikor a szellemet az 

említett nagy élet-éhség mindinkább hajtja a tovább keresésre, 

akkor ismét testben találja magát, hogy a lelkének egy részét 

ismét átvilágítsa. Mert mindaddig alá kell szállnia a szellemnek 

az anyagi létbe, ameddig a lel 

kének egyes részei nincsenek egyöntetűen átvilágítva ; nem 

lehet ugyanis, hogy a léleknek egyik része egészen homályban 

maradjon, a másik része pedig teljesen át legyen világítva. Fej-

lett lelkű egyénnél, ha az testben él, a testi életben még azok a 

lélek-részek is bizonyos világosságban vannak, amelyek abban 

a testöltési alkalomban éppen födve vannak, nem pusztán az a 

rész, amely direkt azért van nyitva, hogy a szellem azon keresz-

tül ténykedhessek. Azonban a fentebb vázolt sorozatos testöl-

tések nem következnek egymásra azzal a szabatossággal, 

ahogyan a séma ábrázolja, különösen a ti korotokban és 

abban a fejlettségi állapotban, amelyben ti most éltek. Mert 

a ti lelketek már meglehetősen komplikált szerkezetű, mivel 

benne már sok rész van nyitva. A komplikáltság abból ered, 

hogy a lélek a sorozatos életeken végig hatásokat kapott, és 

amely részen az élethez kapcsolódva hatásokat kapott, de azok 

révén vagy helytelen ismereteket szerzett, vagy nagy csalódá-

sok és rossz tapasztalatok követték egy-egy életének az emlé-

keit, azon a részen a lélek nagy fájdalmakat szenvedett. Már 

pedig a léleknek az a része, ahol fájdalmakat szenved, minden-

esetre visszamarad, vagy helytelenül fejlődik. Ezért később a 

léleknek azokat a részeit, amelyek helytelenül fejlődtek, külö-

nös gonddal kell kezelni, és minduntalan el kell födni, el kell 

csitítani, mivel a helytelenül fejlődött rész nem hozza meg a 

szellemnek azt a jó eredményt, amit ő akart, amit ő szeretett 

volna. Hiszen a szellem azt akarja, hogy minél tökéletesebben 

kapcsolódhassék bele az élet áramába, és ott hatásokat kapjon, 

és hatásokat adjon le. De ha ő rossz hatásokat adott le földi 



 41 

életében, és ennél fogva ennek nagy hátrányai mutatkoznak a 

szellemvilágban, akkor a szellem ezeket a részeket igen szeret-

né levetni magáról, megszabadulni tőlük, vagy legalábbis vis--

szafejleszteni azokat. Ez azonban nem megy olyan könnyen. 

Ehhez többnyire egy külön testöltés szükséges, amelyben a lé-

leknek az ilyen rossz irányú kinövései lenyirbálódnak. Ez pe-

dig nem megy szenvedések nélkül. S amíg a lélek ezeket szen-

vedi, addig a szellemnek nagyon-nagyon kell vigyáznia, hogy 

mellette a lélek a másik oldalról a helyes és jó irányt kövesse, 

és abban a helyes és jó irányban új észrevevő-szerveket képez-

zen ki magának, hogy azokon keresztül táplálkozhassék, hogy 

az örökélethez mind teljesebben és teljesebben hozzá kapcso-

lódhassék. 

 Ezekre a sorozatos testöltésekre egészen addig szüksége 

van a szellemnek, ameddig a lelkének minden része simává és 

járhatóvá válik, hogy a léleknek semmi része se ütközzék meg 

az Isten törvényével. Mert ameddig a legkisebb részben is meg-

ütközik, addig nincsen meg a szükséges békessége és boldogsá-

ga; mert hogy ez meglegyen, a lélek minden apró részecskéjé-

nek harmóniában kell lennie az élet kútforrásával, összeolvad-

nia Istennel, az isteni akarattál. Tehát a törvény a léleknek 

mindig azt a részét nyitja meg egy-egy testöltés számára, ame-

lyet megnyitni a legszükségesebb; és mindig ez az, amely sorba 

következik. Sokszor azonban az embernek a vágyai már előre-

nyúlnak, vagyis már az ő jelen életében valami titkos vágyat 

táplál, amelyre azt mondja: ezt, vagy azt szeretném megvalósí-

tani. Ebben a vágyakozásban már a léleknek rendszerint az a 

része ébredezik, amely a legközelebbi testöltésben sorra kö-

vetkezik, amelyben a szellemnek majd vizsgáznia kell. Ezért 

nagyon sokszor látják a szellemek az elkövetkezendő életük 

eseményeinek allegorikus képét, mert az a lélekben már előre 

kialakul, és olyan alkalmakhoz és lehetőségekhez köti őket, 

amelyekben az meg is valósulhat. 



 42 

 Tehát egy ilyen rész, egy ilyen körcikk, egy ilyen kive-

títés a szellemből a lélekbe: jelent egy életet; vagyis ez a lélek-

nek csak egy része. Természetesen a központi láng, a központi 

világosság: a szellem minden egyes éleiben szeretné magát a 

lehető legjobban kifejezni. Ez abban nyilatkozik meg, hogy a 

léleknek azok a latens, pihenő részei, amelyek éppen a jelenvá-

ló életben nem nyilvánulhatnák meg, mégis éreztetik a hatásu-

kat legalább is a hajlandóságokban, a vágyakban, az ösztönzé-

sekben. Azért minél fejlettebb valamely szellem, — mint már 

fentebb is mondottam — annál inkább benne van egy-egy élet-

ében az egész kifelé való lelki hatás, és minél fejletlenebb, an-

nál kevésbé van meg ez a sokoldalúság, hanem a képessége 

csak a megnyitott kicsiny részre korlátozódik. Ezért tud a fej-

lettebb lélek egy életen keresztül sokkal többet végezni, 

mert az ő egész lényéből több hatást tud kivetíteni egy ré-

szen keresztül is, mivel egyik tulajdonsága harmóniában 

van a másikkal, különböző részeinek fejlettségében nincse-

nek nagy eltérések. 

 Tehát a fejlettebb léleknek latens, meghúzódó képes-

ségei is megnyilvánulhatnak, ha nem is abban a mértékben, 

mint amely rész munkába van állítva. Az ilyen tehát többet tud 

kihozni az ő földi, testi életében, mint akinek talán nagy és sok 

mindenben kedvező alkalmai vannak, de mégsem tudja azokat 

kihasználni, mert a lelki képességei vagy alusznak, vagy pedig 

el vannak fedve, mivel nem lenne jó azokat működésben tarta-

ni. Pl. előfordul, hogy valaki kedvező körülmények között szü-

letik meg, de csak közepes képességekkel bír, és még sok lefö-

dött rész van a lelkében, amelyeket nem lenne tanácsos szóhoz 

juttatni, felnyitni. Ennek bármilyen eszközök állnak is rendel-

kezésére, hallgathatja a legjobbat, taníthatják a legistenfélőbb 

papok a hit világosságára, a legnagyobb tudósok a tudomá-

nyokra, a legkiválóbb nevelők a műveltségre: mégsem hoz ki 

az életében valami nagyot, valami szépet és csak nagyon kor-

látolt képességű ember marad. Ezzel szemben vannak el-



 43 

nyomott életek, amelyek nagyon hiányos és kedvezőtlen kö-

rülmények közt folynak le. Azután talán egy ilyen léleknek 

más is a tevékenységi köre, mint az, hogy önmagából nagyot 

adjon, és mégis, mivel a benső lélek harmonikus, mivel a lé-

leknek minden része ki van dolgozva: azt a kicsinyt, azt a sze-

rény munkát, amit el kell végeznie, annyi ragyogással, annyi 

tökéletességgel csinálja meg, amennyit csak abban a munkába 

bele lehet fektetni. Sőt sokkal nagyobb körültekintéssel, ala-

possággal, gondossággal és igazságérzettel végzi el azt a mun-

kát, mint más, akinek talán a környező világ legkiválóbb lehe-

tőségei állnak rendelkezésére. Mert a lélek harmonikus volta 

megragadja a legkisebb alkalmakat is, amelyek előtte állnak, 

hogy magát annak a teendőnek minden részletébe beledolgozza 

az általa elismert és megismert jó és igaz szerint. Itt van a ma-

gyarázata annak, amit sokan nem tudnak megérteni, hogy 

sokszor a legkülönb nevelés dacára is gonoszságot cselek-

szenek azok a lelkek, akik tanulás céljából és jó hatások 

felszedése végett vannak e világba küldve, és nagyon sok-

szor szenvedések és gyötrődések közepette is a legjobbat 

adják azok, akik azért vannak küldve, hogy a világnak jót 

adjanak. Mert ez utóbbiaknál a földi én mindig kiragad a lé-

leknek minden egyes részéből annyi jót, annyi igazat, annyi 

erőt, amennyi annak a jónak elvégzésére szükséges, amit a 

testöltés előtt maga elé tűzött. 

 Mindenesetre a körülmények és azok a lehetőségek, 

amelyek sokszor kedvezőtlenek, sokszor kedvezőek, a maguk 

hatásait szintén belenyomják a lélekbe, amely ittlétét, az ő em-

beri létét rögzítette meg. Ezek különböző megpróbáltatásokat 

és különböző örömöket szolgáltatnak a lélek számára, és ezek-

kel megütközve, ezeket elszenvedve, vagy ezeket élvezve, a 

hatásokon keresztül kialakul a lélek természete szerint a földi 

én. Az ember, önmagában csak ezt a földi ént ismeri, és nem 

ismeri az ő benső énjét, mert nem is tud róla. Azonban minél 

erősebben van kifejlődve az ő benső énje, az ő szelleme a jóban 



 44 

és igazban, annál erősebben ad önmagáról életjelt. Az ilyen 

emberek, akiknek erős benső énjük van, sok lelkiismereti furda-

lást szenvednek, mert a külső én a külső világhoz akar alkal-

mazkodni, a benső én pedig a nagy egyetemes isteni törvénnyel 

akar harmóniában lenni és ezért a kétféle én között sokszor 

differenciák merülnek fel. A halállal ez a kétféle én lassan-

ként összeolvad, és a szellem sorra kidobálja a földi énből 

vett, de neki nem tetsző és általa el nem ismert jókat és iga-

zakat, amelyek nem állják meg a helyüket abban a világ-

ban, amelyben ő él. Azokkal az igazságokkal, amelyek tiszták, 

ragyogók, valódiak, amelyeket egy-egy élet során megszerez 

magának, felékesíti magát, a rosszat pedig, amelyet nem talál 

helyesnek, felhalmozza a lélek külső rétegeiben és igyekszik 

azoktól megszabadulni. 

 Azért a léleknek mindig a tiszta igazságra és őszin-

teségre kell törekednie. Mert hiába tud a lélek valamiről, sőt 

hiába tud még Krisztusról is, ha az ő szívében még nem vissz-

hangzik az Úrnak szava. Mert nemcsak az ajkán kell azokat 

hordoznia, nemcsak a szemével olvasnia és a szájával kimon-

dania azokat az igazságokat, hanem a szívével kell azokat meg-

ismernie. Ezért mondja az Úr: „Hiába mondjátok: Uram, 

Uram, nem a te nevedben tanítottunk-e, stb.” Tehát aki még 

mindig csak a külső után ítél, aki még mindig csak a nagy ne-

veket keresi és csak azok kedvéért fogadja el az igazságot, az 

még tévelyeg, mert még nem a szívén, hanem legfeljebb az 

emberi eszén keresztül fogadja el azt. A szívnek kell megis-

mernie a jót és igazat, akkor az az övé és azt nem veheti el töb-

bé tőle senki. Minden egyes kibontakozott lelki tulajdonság 

egy-egy sugárral, egy-egy csövecskével köti össze a lelket az 

isteni igazsággal, a Szentlélekkel. Tehát amilyen mértékben 

szaporodnak ezek a sugarak, ezek a csövecskék, olyan mérték-

ben kap a lélek mindig nagyobb és erőteljesebb összeköttetést a 

Szentlélekkel. Úgy, hogy azután már nem lesz szüksége töb-

bé arra, hogy az élet a maga kemény, szeges ostorával verje 



 45 

bele az igazságot, hanem ezeken a csövecskéken keresztül a 

Szentlélek közvetlenül önti beléje azt, s így felszabadul a 

szenvedéssel teljes anyagi életektől, a nehéz és kemény 

testöltések kényszerétől.  

 
3. A testöltések célja: az egyéniség kibontakozása. 

(**) 
A szellem, a lélek, a „szép” fogalmi köre. — A lélek 7 oldala, hétféle törek-

vése, hétféle bukása (a 7 főbűn) és hétféle gyógyszere. — A vasárnapi test-

öltés jelentősége. — Összevont testöltések. 

 Az emberi test, úgy amint meg van szervezve, megfelel 

a lélek bizonyos mozgató erőinek. Az ember lelkének szabad 

állapotában más céljai vannak, mint a testnek, de a test mégis a 

lélek utánzata, vagy mondhatnók vetülete. A szellem megint 

más; a szellem Istenhez hasonlít, ahogyan meg van írva: „te-

remtette a saját hasonlatosságára”. A szellemnek tehát formá-

ja nincsen; a szellem hajlamainak megfelelő forma a lélek. 

Amikor a lélek már alakot ölt, keletkezik a formaképzés első 

megnyilatkozása s ezzel együtt a „szép”- megjelenése. Ha ez a 

„szép” megvan, akkor annak ellentéte is lehetséges: a „rút”. A 

szépben nyilatkozik meg a harmónia, mert a szép azért szép, 

mert harmonikus, a formaképzések mind helyesek és Így hatá-

sukban bizonyos örömöt okozók, boldogságot keltők. Ez a bol-

dogság a külsőben, a természetes erőkben mint tükörben 

ugyancsak formát nyer, és az egész természetben visszaverődik 

a „szép”. A formaképzés ezer meg ezer alakban tükrözi vissza 

a léleknek azokat a tulajdonságait, érzéseit, megnyilvánulásait, 

amelyek a bensőből előtörnek, azaz az Élet a maga megnyilat-

kozásait vetíti ki a természetbe. Ezeket a természet erői elfo-

gadják, a formaképzés alakot ad nekik, és ha ez az alak, ez a 

forma: szép, azaz a külső a bensővel, vagyis a világ a lélekkel 

harmonikus, ez esetben a hatás boldogító, örömöt okozó. 

 Azonban a szellem a lélekben már bizonyos árnyék felé 

hajlik, (nem pedig felfelé, ahonnan a szellem az Istennel, tehát 



 46 

a tökéllyel, a széppel, a jóval való összekapcsolódásában har-

monikus egészet képezhetne) azaz elhajol Istentől s akkor már 

benne tévelygésekre való lehetőségek nyílnak meg, azaz a vá-

gyainak, érzéseinek és gondolatainak kivetítésében kevésbé 

tökéletes, kevésbé jó, tehát mindezekben kevésbé a „szép” 

nyilvánul meg. Így, amint lefelé fokozatosan elkorcsosodik, a 

szellemnek az Istentől való eltávolodása folytán a lélek mind-

inkább durvul, a formaképzés eltávolodik a széptől, s az általa 

kivetített hatás eltávolodik a jótól. Mivel pedig a „természet” 

mindig csak azt mutatja, csak azt veri vissza, ami a szellem 

önmagában — mert a természet visszahatásaiban mindenkor 

igaz és kérlelhetetlen — ennél fogva a hatás már nem lesz jó, 

kellemes, boldogító, hanem a fokozatos süllyedés folytán min-

dig nagyobb és nagyobb szenvedést okozó. Így a lefelé süllye-

dés minden fokozatán megvan a szenvedés, a fájdalom érzése. 

Ezzel a süllyedéssel együtt jár, hogy ami egy magasabb fokoza-

ton még fájdalmat jelentett a léleknek, aziránt lejjebb süllyedve 

már eltompul, mert a lélek mindig kölcsönhatásban áll a termé-

szettel. Innen van, hogy amit az ember a földön és az asztrálvi-

lágban lát, az is nagyon sokszor a szépnek, a jónak, a harmoni-

kusnak az ellentétét mutatja és szolgálja.  

 A léleknek az a vágya, hogy harmonikus legyen a benső 

a külsővel, megmarad. Azért a legalsó fokon is vágyik a szép, a 

jó, a boldogító után. De mivel az Istentől való eltávolodás foly-

tán elvesztette a vezetőfonalat, amikor az ő fokozatához képest 

ezt a boldogságot megszerezni óhajtja, azt még a természetes 

úton (vagyis amit jónak és igaznak ismertek) nem tudja megta-

lálni, s akkor a természetelleneshez fordul. Így  

 A szerelem érzékiséggé válik. (Ebben a ti világotokban 

t.i., ahol tompultak a finomabb érzések.)  

 2. Az alázatosság gőggé, makacssággá, hiúsággá, ellen-

állássá fajul.  

 3. Az idealizmus materializmussá durvul. A lélek érzései 

és törekvései, amelyeknek mindig a nemesebb, a tisz-



 47 

tább felé kellene irányulniuk, anyagiassá, testiessé fa-

julnak.  

 4. Az önszeretet önzéssé válik.  

 5. A reménység, amely azzal a hittel élteti a lelket, hogy 

eléri azt, amit óhajt, amiben hisz; kétségbeeséssé, le-

vertséggé válik.  

 6. A hit, az Istenbe vetett bizalom, amely a lelket össze-

kapcsolja Istennel, tagadássá, hazugsággá torzul. (A hit 

t. i. igazságnak is nevezhető, mert az ember csak abban 

hisz, ami igaz.)  

 7. A szeretet gyűlöletté fajul. 

Ez a hét oldala van a léleknek s ezen a hét oldalon süllyed, 

vagy emelkedik. Csak ezt a hét oldalát kell az emberi léleknek 

megszemlélni, s látni fogjátok, hogy mind a hét oldalról mutat 

valamit az ember, az egyikből többet, a másikból kevesebbet. S 

mivel hétféle lelkierői vannak, hétféle természet képezi 

benne az „egyet”. Így hétféle törekvése van az embernek s 

ennek a hétféle törekvésnek felfelé, vagy lefelé irányuló 

tendenciája mutatja meg az ember, illetőleg a lélek fokoza-

tát. Nem minden lélek süllyed egyformán mind a hétben egy-

szerre; de ezek annyira át meg át vannak szőve egymással a 

lélekben, hogy az egyik természet bukása úgyszólván maga 

után vonja a lélek másik természetének süllyedését is. De azért 

egyik-másik természetben való bukás nem okvetlenül vonja 

maga után a lélek összes részeinek a bukását. Lehet elbukni 

egyikben, és a másikban még nagyon jól állhatja a lélek az ő 

próbáit. Ez volt a fentről való lebukás képe, most a felemelke-

dés folyamatára térek át.  

 Az Istennek erkölcsi parancsolatai a lélek különböző 

természeteire külön-külön vannak megszabva. 

 1. Az érzékiség lebonyolítására szerezte Isten a há-

zasságot a földön. Nem mintha ez a házasság törvénye 

az örök életre szólna, de azt mondja az Úr: „Ne paráz-

nálkodjál”, azaz ne keverd össze mindenféle szellemmel 



 48 

a fluidjaidat, mert minél inkább össze vannak bonyo-

lódva a duális erőid, annál kevésbé tudod megtalálni a 

lelked másik felét, a te duálodat. Mert minél inkább 

alásüllyedsz az érzékiségben, annál jobban eltompul a 

lelked érzelmi része, főként a szerelmi rész s nem tudod 

megtalálni, hogy ki is tulajdonképpen az, aki hozzád 

tartozik, akivel boldog lehetnél. 

 2. A gőg gyógyszere az alázatosság. Az ember gőgös, 

makacs, ellenszegülő, mert minden jó iránt elvesztette a 

megérző képességét, és csak önmagában bizakodik. 

Senkit önmaga felett elismerni nem akar. Szívében ura-

lomvágy lakozik, parancsolni akar és az a törekvése, 

hogy ő hintse tele a világot szellemének termékeivel, 

hogy minden szem feléje forduljon, és őt magasztalják 

Isten gyanánt. Mindenek felett ő akar állani s azért írta 

elő számára Isten mint legszükségesebb jót: az aláza-

tosságot.  

 3—4. A testiség és önzés gyógyszerei a szenvedések 

és a lemondás. Az ember lelkében az önszeretet is el-

fajult; önmagát sem tudja helyesen szeretni, mert nem 

ismervén a saját igazi létérdekeit, nem is tud azokon 

munkálkodni. A helyes önszeretet helyett az önzés lett 

rajta úrrá, ami a testiséggel mintegy duális egészet ké-

pez. Ez a kétféle bűn teszi önzővé az embert, hogy a lel-

kében érzett boldogságot ne vetítse ki a világba, hogy 

azzal másokat is boldogítson, hanem inkább mástól is el 

akarja venni a boldogságot és mindent csak magának 

akarjon megszerezni. Ebből az önzésből születtek meg: 

a bírvágy, a kapzsiság, az erőszakosság, az irigység, a 

fösvénység, a telhetetlenség és az elégedetlenség. Ennek 

a kettős bűnnek másik fele pedig: a testiség, a pompáis 

kényelemszeretet, ínyencség, falánkság, tobzódás, ré-

szegeskedés, restség; továbbá mindenféle olyan bűn, 

amely a testnek kedvez; ilyenek: az egymástól való el-



 49 

különülés, a kasztrendszer, a születési előjogok, a ro-

konsággal való büszkélkedés, a testnek túlságos dédel-

getése. Azért a testiség gyógyítására szolgálnak a kü-

lönböző betegségek, fájdalmak, szenvedések; az önzés 

ellenében pedig, mint isteni parancs: a lemondás. 

 5. A kétségbeesés gyógyszere a kitartás és a türelem. 

A reménység elfajulásai: a kétségbeesés, a remény-

telenség, pesszimizmus az egyik oldalról, míg a másik 

oldalról az embernek önerejében való bizakodása és a 

halálfélelem. Ezeknek a gyógyszerei: a bizakodás, re-

mény a jövőben, kitartás és türelem. 

 6. A tagadás és babona ellenszere: az Istenbe vetett 

hit. Az igazságról az embernek teljesen elveszett a tisz-

ta fogalma úgy, hogy a földön a tökéletes igazságot 

semmiképpen meg nem találhatja, mert a földön min-

den igazság csak kicsiny, tört tükördarab a nagy egész-

ből, Így lett a hitből, az isteni igazságból egyrészt taga-

dás és hitetlenség, másrészt babona és bálványimádás. 

Ezek ellen ajándékozza Isten a hitet az embernek, vagy-

is azt az érzést, amely szerint hisz abban, hogy van 

igazság. 

 7. A gyűlölet ellenszere a szeretet. A szeretet elfa-

julásai: a gyűlölet, indulatosság, harag, bosszú, kegyet-

lenkedés és mindezeknek melléktermékei egészen a 

gyilkosságig. Ezzel szemben az isteni parancs: a meg-

bocsátás, az áldozat, irgalmasság, könyörületesség, 

részvét, szánalom, egyszóval a szeretet. 

* 
Az ember azonban életében nemcsak a maga ténykedéseinek, 

de más lelkek ténykedéseinek is rengeteg termékével találko-

zik, amelyekben okvetlenül meg kell ütköznie még akkor is, ha 

csak egyedül önmagának akar élni, és ha csak a saját fejlődésé-

ért akar is munkálkodni, mert a világ egészen tele van hintve 

ferde fogalmakkal, az elfajult lelkek kivetített termékeivel. 



 50 

Ezek az ütközések adják a különböző szenvedéseket és fájdal-

makat, amely szenvedések sokszor rávezetik az embert arra, 

hagy ez vagy az a gondolata vagy törekvése nem jó, és hogy 

nem helyes dolog ezekkel telehinteni a világot. Addig azonban, 

ameddig erre rá nem jön, a többi törvénytelen törekvésekhez 

hasonlóan ő is törvénytelen termékeket hint ki a természetbe. 

Miután pedig ezek a hasonló törvénytelen törekvések nem egy 

cél felé, hanem egymással szemben akarnak érvényesülni, elke-

rülhetetlenek az ütközések és háborúságok. Tehát míg erre rá 

nem jön, addig az ő lelkéből semmiféle harmonikus érzéseket 

és semmiféle olyan termékeket nem adhat a világnak, amelyek 

az együttes részére enyhületet, vagy boldogságot teremhetné-

nek, tehát nem járul hozzá a világ előhaladásához. Mivel pedig 

ő nem okoz másoknak örömöt, viszont ő sem kaphat vissza 

örömöt másoktól. Mert ha van is valami öröme, az csak erő-

szakolt öröm, amely nem állandó, mivel csak a külső megjele-

nési formának, a testnek jelenthet örömöt egy kicsiny ideig, 

ameddig a Kegyelem jónak látja megtűrni, hogy a saját életét a 

maga erejéből formálhassa. 

 Azonban amikor az önzésével már annyira rosszá tette a 

helyzetet a maga számára, hogy további erőkifejtésre nem ké-

pes, mert azok az erők, amelyekkel rendelkezett, kifogytak, 

akkor az ő törvénytelenségei révén felgombolyítódnak az általa 

létrehozott eredmények, és az igazság érvényesülése folytán 

azok is belekerülnek ebbe a gombolyagba, akik ezeket a tör-

vénytelenségeket előidézni segítettek. Tehát azokat a helyzete-

ket és állapotokat, amelyeket együtt teremtettek, okvetlenül 

nekik maguknak kell felemészteniük. Ez a felemésztés pedig 

nagyon keserves és szenvedésekkel teljes állapotokat teremt 

részükre. Mivel a földre küldött szellemek nagy része ilyen 

elkorcsosult lelki törekvésekkel van megterhelve, és az ő 

természetük megnyilvánulásai is ilyen lefelé való süllyedés 

tendenciáját mutatják, (mert lelki vágyaik és érzéseik ter-

mészetszerűleg lefelé húzzák őket), azért a földön az állapo-



 51 

tok (és a föld természete is) mind meg vannak töltve ezekkel 

az eredményekkel. Ezért van a földön a sok szenvedés. Ezek 

a bűnök azután nemcsak a lelkeken, hanem a testi megjelenése-

ken is különböző elfajulásokat mutatnak annyira, hogy a 

„szép” megnyilvánulása vajmi gyér a földön. Ennek közvetlen 

oka pedig az, hogy a szellemek azokat a lelki ruhákat, amelye-

ket magukról levetnek — amelyek a természetnek egy-egy réte-

gét jelentik — bűnös életükkel annyira tökéletlenné torzítják, 

hogy azok az új testöltés alkalmával felhasználtatván, egyálta-

lán nem alkalmasak arra, hogy „szép” kifejezést nyerjenek az 

anyagban, vagyis az emberi testen. Ritka eset az, hogy egy-egy 

harmonikus kifejezésű arcot, vagy alakot láthassatok. Az em-

beri test telve van hibákkal, nyavalyákkal, betegségekkel, 

szenvedésekkel, fájdalmakkal, holott az embernek Istentől 

adott állapota az egészség. Mert valamint csak egészséges em-

ber tud rendesen és jól dolgozni és haladni, úgy csak egészsé-

ges és szenvedésmentes lélek tud előrehaladni és olyan munkát 

végezni, amely neki is meg másoknak is javára szolgál. Ezért 

mondottam, hogy a szenvedés nem előresegítő, hanem hátrál-

tató tényező a lélek munkakifejtésében és boldogításában. Az 

emberi boldogságnak és megelégedettségnek feltétele, hogy 

alkothasson és tevékenykedhessék; de éppen a nagy hátrama-

radottsága és bűnökkel való megterheltsége folytán az ő moz-

gási szabadsága és alkotásvágya van a legnagyobb mértékben 

lenyűgözve. És vajon alkothatna-e ebben az ő lesüllyedt és el-

korcsosult állapotában olyat, ami a világ igazi boldogságát és 

előhaladását szolgálja? Bizonyára nem, mert miután az ő prin-

cípiumai nem jók és törekvései ellenszegülők, az ő tevékeny-

kedése egyenesen kárára lenne az összességnek. Ezért szüksé-

ges, hogy régebben elkövetett hibái és bűnei folytán olyan 

szenvedések kössék meg őt, amelyek alkotás vágyának útját 

állják.  Ezen a ponton szegődik a szenvedés a lélek nevelő-

eszközévé. A természeti törvény itt veszi hasznát a szenve-

déseknek és állítja fel azokat gátló akadályok gyanánt, hogy 



 52 

az ember lelke ne tudjon nagy teret behinteni az ő hatásaival. 

Ennyiben van a szenvedéseknek jótékony hatásuk. 

 Az embernek a jóban való süllyedtsége folytán ugyan-

azok a javak, amelyek az ő és mások előhaladására szol-

gálhatnának, ugyanazok az alkalmak, ugyanazok a módok, 

ugyanazok az ajándékok kárára, és bukására is szolgálhatnak. 

Így pl. amint az emberiség értelmileg fejlődik, úgy, hogy az 

értelmével már sok minden titkot kibont a homályból s ezáltal a 

tökéletes élethez csaknem minden szükséges kelléket létre tud-

na hozni, ugyanakkor ezt az ő értelmi fejlettségét a tévedés 

eszméjétől indíttatva nem az önmaga és a mások boldogítására, 

hanem az önmaga és mások kárára használja fel.13* Pl. a tech-

nika vívmányai a háborúk szolgálatában. Tehát amennyit ér-

telmi fejlettsége révén hatványozottan haladhatna előre a jóban, 

ugyanannyit süllyed vissza a rosszban. Így vannak áldások, 

amelyek bizonyos emberek haladására vannak adva, s amelyek 

ugyanakkor másoknak süllyedésére szolgálnak. Ezért történik 

meg az, hogy értelmileg magasra fejlett emberi szellemek a 

mélységbe zuhannak alá és elveszítve fejlettségük összes 

előnyeit, nagy tompultságba merülnek.  

 (Itt arra a megjegyzésre, hogy ez rendkívül vigasztalan 

kép, a szellemi Vezető így folytatja): Vigasztalan, de az Isten 

minden lélekhez szól, és nem lehet az emberi léleknek egy-egy 

életben olyan magasra fejlődnie, hogy egyszerre igen nagyot 

zuhanhasson. Mert amekkora a fény, ugyanakkora az árnyék is. 

Azért mondja az Úr: „Boldogok a lelki szegények”. Ez alatt a 

kifejezés alatt Ő a képességeknek, az emberi tudásnak azt a 

hiányát érti, amely szerint az emberi lélek nem képes olyan 

magasra emelkedni, hogy elveszítse a földet a lábai alól, s így 

nem is zuhanhat alá. Olyannak kell tehát lennie az emberi lé-

                                                 
13 * Az értelmi haladása nem áll arányban az erényekben való haladással, s 

azért önmaga is érezvén a benső erények hiányát, ezt a hiányt a külső csi-

szoltság látszatával takargatja.  

 



 53 

leknek, hogy benne a tudás ne haladja felül az erkölcsi erőt. 

Ahogyan az embernek módjában áll megszereznie a jót, épp-

úgy módjában áll megszereznie a rosszat is, mert minden a 

hajlamtól függ, azaz attól, hogy az ember mit fogad el vezető 

elvül. Ezért az alázatosság az emberi lélek legfőbb erénye, míg 

a gőg a leggonoszabb hibája, mert a gőgös lélek nem elfogadó, 

tehát elzárja maga előtt a fejlődés útját. Azért lehetnek bármi-

lyen mástermészetű hiányosságai a léleknek, de ha alázatos, 

akkor módjában áll felismernie a felkínált kegyelmet és megra-

gadnia a segítő kezet, amely őt hibáiból meggyógyítani és té-

vedéseinek labirintusából kivezetni igyekszik. 

* 

Most, e fejlődési korszak végén sok-sok olyan szellem van, 

akiknek lelkén értékes, sőt ragyogó tulajdonságok mellett nagy 

hiányok vagy homályos részek vannak.14* Az isteni Gondvise-

lés ezeknek a megmentésére — ezekben az utolsó időkben — 

kivételes eszközökhöz nyúl. Az ilyeneknél tehát már csak ezért 

sem lehet a hétköznapi és vasárnapi testöltések szabályszerű 

periodikus sorrendjéről beszélni, hanem azokat a Kegyelem 

úgy módosítja számukra, hogy mindig éppen a hibás részek ke-

rüljenek az ütközések révén a fejlesztő és tisztító folyamat alá. 

 

A hetedik nap a pihenésnek napja; (a hetes szám t. i. az engesz-

telésnek, a kiegyenlítődésnek a száma) azért az ember életében 

is úgy vannak a fordulók berendezve, hogy a hetedik élet leg-

többnyire a hit megszerzésére és kibővítésére van adva. A szel-

lem t. i. bizonyos mennyiséget a hét fő bűnből kitöröl a lel-

kében, a hétköznapi testöltések alatt, s ezek helyet valami 

jót szerez meg. A hetedik életében azután mindezeket a 

megszerzett természeti erőket magához vonzza, s akkor 

olyan éteri testtel ruházza, őt fel a Gondviselés, amelyben 

ezek a megszerzett képességek tökéletesen kidomborodhat-

                                                 
14 * A szellemhívők közt különösen sokan vannak ilyenek.  

 



 54 

nak. Tehát lehet az ő fokozatához mérten szép, lehet földi javak 

felett rendelkező, lehet tekintélyes állásban az emberek felett, 

egyszóval úgy érzi magát, mintha a szférában élne. Ebben az 

állapotban igen nagy esélyei vannak az ember szellemnek mind 

felfelé, mind lefelé. Természetes is, mert ekkor pazarolhat leg-

többet (mert ekkor van legtöbbje), de ekkor szerezhet is legtöb-

bet (t. i. minden egyes képességét még szaporíthatja). 

 Ebben az életében pihenhet is. Próbái vannak ugyan 

ekkor is, de azok nem olyanok, amelyek felett kibontakozott 

képességeivel ne tudna úrrá lenni. Így láthattok embereket, 

akik rendkívüli képességekkel vannak megáldva. Lehet tudo-

mányuk, szépségük, gazdagságuk, előkelő pozíciójuk és lehet-

nek annyira boldogok, amennyire csak fokozatuk képesíti őket. 

Ezek között vannak olyanok, akik a lelkük valamely részét job-

ban kifejlesztették, mint a többi részt. Így láthattok sokszor 

művészeket szép külsővel és tehetséggel; de tanúi lehettek nem 

egyszer annak is, hogy ezzel a szép külsővel és tehetséggel 

zuhannak lefelé, mert megszédíti őket ez az állapot, s mert a 

lelkük kiváló oldalai mellett más oldalak fejletlenek maradtak. 

Akkor aztán megint kezdhet elölről a munkás-hetet. Kezdhet 

szegénységgel, nehéz élettel, alárendelt állapotban, lemondás-

ban, hogy ezeken keresztül ismét elkészüljenek a hetedik nap-

jukra. Vannak azonban olyanok, akik nagyon is tudatával 

bírnak Istentől való függőségüknek, hitéletet élnek, ne-

mesen cselekszenek — ha nem is tökéletesen, de legalább 

amennyire erejük képesíti őket — nem tesznek kárt sen-

kinek, sőt amennyire alkalmuk van és módjukban áll, igye-

keznek az emberiségnek javát szolgálni, ami rájuk bízatott, 

azt a legjobb tudásuk szerint cselekszik, egyszóval a rendel-

tetésüket becsületesen betöltik. Ezekkel aztán megtörtén-

het, hogy elszabadulnak a földtől, és nem kell többé testet 

ölteniük, és ha lejönnek is, csak valami misszióval jönnek. 

(A 4. szféra állapota.) 



 55 

 Ezért hatásaiban kiszámíthatatlan a hit eredménye. A 

hittel párosult alázatosság jóakarattal és nemes törekvésekkel 

nagyon sokat lendít az ember lelki sorsán. Ha anyagi sorsát 

nem is tudja megváltoztatni, ha minden jóakarata dacára is bi-

zonyos szenvedés teljes állapotok között marad, de a jövő éle-

tére mindenesetre óriási lendületet adhat a lelke fejlődésének. 

Ez azonban nem kizárólag a hetedik testöltésre áll, (bár termé-

szetesen abban van rá a legnagyobb lehetőség), hanem bármely 

testöltésben a megtérés erejének segítségével. Azért adja az 

Isten a hit kegyelmét, hogy a lélek felvértezze magát bizonyos 

bűnökkel szemben. Ezért a lélek sokszor szenvedést vállal, nem 

azért, mintha az neki kijárna, hanem ezáltal számára a Gondvi-

selés bizonyos határt von (ami ma még talán nem látszik szük-

ségesnek) amelyen azonban később felépül számára a megis-

merésnek épülete. 

 Így nem mindenki azért szenved, mintha az neki bi-

zonyos bűn folytán járna, hanem azért, hogy megismerjen 

olyan dolgokat, amelyekre a később következendő eshetőségek-

ben szüksége lesz. Mivel pedig minden jó és igaz, azaz min-

den örökkévaló érték a mulandóságnak bizonyos ködével 

van burkolva, és minden lelki érték mellé odasorakoznak a 

szenvedések is, tehát ha valami eszmét vonz a lélek, vele 

vonzza a szenvedéseket is. Mert a jó és igaz úgy el van te-

metve a sok salak alá, hogy alig lehet a valódit a hamistól 

megkülönböztetni. De akinek erre szüksége van, az minden 

szenvedésen keresztül megkeresi azt, ami az ő lelkének javára 

szolgál, és kibontja még szenvedés árán is a mulandóság ködé-

ből. Nem mintha a szenvedések magukban véve szükségesek 

volnának, de ilyenkor ezek segítségével találja meg a lélek az 

igaz jónak a magvát. A szenvedések képezik azt a kemény héjat 

a mag körül, amely arra szolgál, hogy ne jusson a maghoz 



 56 

könnyű szerrel hozzá az ellentét szelleme, hogy a mag tisztán 

maradhasson.15* 

 Ezért szükséges, hogy az ember higgyen Isten végtelen 

nagyságában, jóságában és kegyelmében minden szenvedés és 

megpróbáltatás dacára is, mert Isten mindenben és mindenkor a 

legjobbat akarja a tökéletlen földi embernek. Azért mondja az 

Úr: „A lélek kész, de a test erőtelen”, mert a lélek kész mindent 

magára vállalni az eredményekért, amelyek előtte kívánatosak, 

de mivel ezeknek az eredményeknek az elérése nagy szenvedé-

sekkel jár, amely szenvedések mint vastag réteg födik az ered-

ményeket, azért előbb úgyszólván darabonként el kell hordani 

ezt a kemény burkolatot, hogy a lélek az értékes kincshez hoz-

zájusson. És a lélek kész ugyan erre, azonban a testben erőtlen, 

zúgolódik, sőt el is esik; de az Isten kegyelme készen áll, hogy 

felemelje azokat, akik hisznek és bíznak Benne. A hit ereje fel-

becsülhetetlen.  A hit mindennél nagyobb kincs s azért 

ezt egyedül Isten adhatja. A hit erejével hegyeket lehet meg-

mozdítani és kiemelni a helyükből, azaz az emberi lélek lehe-

tetlennek látszó dolgokat képes a hit erejével véghezvinni, mert 

ami az ember előtt lehetetlen, az az Isten előtt — tehát a hit 

erejével — lehetséges. Lehet üdvösséget teremteni a hit erejé-

vel, mert a hittel Isten Lelkéhez tapad az ember, Isten pedig 

mindent megtehet, még a lehetetlennek látszó dolgot is. A hit-

nek erejével mindazt megvalósíthatja a lélek, ami a végzetben 

mint lehetőség és eshetőség áll. S ha rendületlenül hisz és hitét 

Isten akaratába kapcsolja bele, keresztülgázolhat minden aka-

dályon, amely karmatikusan áll előtte, és csodát művelhet ön-

magán. Hit nélkül azonban a legkisebbre sem képes, hit nélkül 

a végzet labdájává válik. Hittel mindazokat a jó eshetősége-

ket, amelyek számára még a távol ködében vannak, magá-

hoz vonzhatja, ellenben eltolhatja mindazokat a rossz eshe-

                                                 
15 * Mert az ellentétes természetű szellem fut a szenvedések elöl, míg a 

törvényes szellem vállalja azokat s ezáltal hozzájut a bennük rejlő igazsá-

gokhoz, mint a lélek táplálékaihoz 



 57 

tőségeket, amelyek hozzá már közel állottak, amelyeknek 

okvetlenül be kellett volna következniük. Mert a hitével 

megmozgat minden kicsiny és nagy közvetítő erőt, amely ott áll, 

hogy elfogadja tőle a hatásokat. 

 Ezen a szálon az imádsággal óriási nagy dolgokat lehet 

cselekedni a gondolati világban, vagyis a mentális síkon. A 

mentálisban bekövetkezett dolgok alakítják át az asztrálvilág 

dolgait, (hacsak a magasabb — a kauzál16* sík — nagy és erős 

tényezői másként nem érvényesítik a hatásukat) úgy, hogy a 

mentál-síkon erőteljesen kitervezett dolog az asztrálsíkon mint 

befejezett tény áll, s ugyanúgy az asztrálvilágban befejezett 

dolog az anyagi világban feltétlenül bekövetkezik. Így az 

imádsággal az ember önmaga és a mások sorsát irányíthat-

ja. Az imádság erő, amelyet a hit ad neki; a hit pedig ha-

talmas, nagy dolog, amely megmozgatja és megingatja a 

nála kisebb erővel megépített mentál- és asztrál-dolgokat, 

vagyis a kevésbé törvényes hatásokat. A gondolat és érzés: 

erő. Azok a gondolatok, amelyeket a mentális síkon terem-

tettetek, ott tovább élnek, s így a nagyobb lelki hatások, 

vagyis azok, amelyek az Isten törvényeibe mélyebben kap-

csolódnak bele, ledöntik a kisebb erőhatásokat. Így szünteti 

meg a hitnek és imádságnak ereje a kisebb-nagyobb erejű kar-

matikus következményeket. Így az ember az ő lelki erejével 

teremt, ha hisz, és ha az, amiben hisz, jó és igaz. 

 Ami azonban kisebb jelentőségű és csak a mulandó 

világra van építve, — különösen ha még hazug és hamis dolog 

is az, ami annak ragasztószeréül szolgál — azt nagyon könnyen 

ledönti az igazság a maga erejével. A földön csak azért nem 

                                                 
16 * A keleti filozófia (teozófia) az öntudatnak és Így a szellemi állapotnak 

(sik) felfelé fokozatosan finomodó testeit és anyagait veszi föl. Ezek közül a 

négy alsó: a fizikai, az asztrális, (érzelmi) a mentális (értelmi) és a kauzális 

(ok, vagy emlékezés síkja.) Nagyjából ezek az 1., 2., 3. és 4. szféra anyagá-

nak és állapotának felelnek meg.57 

 



 58 

érvényesül a jó minden körülmények között az ember kívánsá-

ga dacára, mert az embereknek kicsiny a hitük, még kisebb az 

akaratuk a jóra s inkább testiek, mint lelkiek, azaz inkább a 

testnek kedvezőt igyekeznek megteremteni, mint a léleknek 

kedvezőt. 

 Aki az örökkévaló elveket fogadja el útmutatókul, és az 

érzéseit és vágyait ezekhez alkalmazza, az sokkal hamarabb 

befejezi a maga elé tűzött feladatát. Közben hitre tesz szert a 

fizikai világban, és ha a lélek bizonyos fokú alázatossággal 

rendelkezik, — tévedhet, talán el is esik a bűnben — de ha 

közben felismerte Isten világosságát, megtér, s megtérésével 

eredményeket tud felmutatni. Akkor ezek az eredmények, ha 

egészen nem is, de részben semlegesítik azokat a hatásokat, 

amelyeket előzőleg bűnös tetteivel életre hívott. Így egy élet-

ben nemcsak egy, hanem két, sőt három élet munkáját is elvé-

gezheti a megszületés és meghalás nehéz törvényeinek elkerü-

lésével. Mert „Isten nem akarja a bűnös halálát, hanem azt 

akarja, hogy a bűnös megtérjen és éljen”.  Isten nem gyönyör-

ködik a szenvedésben és kínlódásban, mert a szeretet Istene 

nem érezhet örömöt ezek fölött, hanem igenis örömöt érez a 

megtért lelkek törekvésein, örömöt érez a megpróbált lelkek 

hűségén és kitartásán. Akik sokszor úgy érzik, mintha megpró-

báltatásukban Isten elfordította volna az arcát tőlük, de ha ki-

tartanak és hűségesek, akkor Isten ismét feléjük sugározza az ő 

kegyelmét. Nem okvetlenül szükséges tehát, hogy az ember 

mind a hat életét leélje, hogy a vasárnapi testöltéshez eljusson, 

hanem ami hét periódusra van beosztva, azt megrövidítheti. 

Ilyen esetben gondviselő kezek megnyitják a lelkének olyan 

részeit, amelyek az előbbi periódusban még nem voltak nyitva 

s eléje mehet új próbáinak, vagy élvezheti azt a pihenést, amit 

neki a Kegyelem nyújt. 

 



 59 

4. A szenvedések szerepe a testöltések során. (**) 
A szenvedés kettős szerepe. — A misszió-szellemek szenvedése. — A nő hivatása a 

fejlődésben. — A szerelmi törvénnyel való visszaélés. — A kegyelem értelmezése. 

 A vasárnapi testöltésben a természettörvény a szellemet 

olyan testtel ruházza fel, és olyan körülmények, és állapotok 

közé helyezi, hogy ekkor mind a jó, mind a rossz tulajdonságai 

egész terjedelmükben megnyilatkozhatnak. Ilyen testöltéseket 

tapasztalhattok egyes embereknél, akikre sem azt nem lehet 

mondani, hogy valami nagyon jók, nemesek, vagy tisztalelkű-

ek, sem azt, hogy éppen rosszak volnának, de láthatóan nagyon 

sok gyengeséggel vannak megterhelve, és mégis olyan alkal-

mak veszik őket körül, hogy minden szépre és jóra való vágyuk 

úgyszólván minden megerőltetés nélkül teljesedésbe megy. Az 

ilyenekre azt mondjátok, hogy a sors dédelgetett kedvencei. 

Vannak továbbá vasárnapi életet élők, akik sem ragyogó kül-

sővel, sem semmi különös tehetséggel nincsenek felruházva, de 

azért valamiképpen mégis vagy a lelki, vagy az anyagi életük-

ben — ahogyan ti magatokat kifejezitek — valami, olyan nagy 

szerencse éri őket, ami az életüket gondtalanná és te-

hermentessé teszi. Ezek mind a természet ajándékai és ezek az 

ajándékok, amelyeket az emberek irigyelnek tőlük, a legna-

gyobb megpróbáltatást jelentik számukra, ha a lelkük nem 

eléggé fejlett ahhoz, hogy ezekben az ajándékokban az Isten 

kegyelmének megnyilatkozását ismerjék föl. 

 Az ilyen életek nyújtotta előnyökkel a fejletlen lelkek 

nagyrészben visszaélnek, és ezek után az életek után szoktak 

bekövetkezni a nehéz, vezeklő életek. Itt a szenvedéseknek az a 

rendeltetésük, hogy a lélekben a tisztátalanságokat és homá-

lyokat mintegy lecsiszolják azokról a tulajdonságokról, ame-

lyek a már szépen fölfejlett tulajdonságok mellett visszamarad-

tak s amelyek, ha szabadon érvényesülhetnének, úrrá lennének 

a lélek fejlettebb hajlamain, azaz elnyomnák a lélekben lévő 

jót. Itt van a szerepe a szenvedésnek, hogy az mint gátló 

hatalom a lélek fejletlen részének hatásait megakadályozza 

s egyúttal a lélek fejlettebb részei is valamennyire — hogy 



 60 

úgy mondjam — elnyomva legyenek. Mert ameddig a lélek 

csiszolatlan része kiemelkedik, és túlnyomóan uralja a kedély-

hangulatot, ez mindaddig ütközéseket hoz létre s ezek révén 

szenvedéseket, amelyek állandóan izgatják, és a fejletlen részek 

jobbítására ösztönzik a szellemet. 

Mikor az ilyen nehéz életek ott állnak a szellem előtt, a szellem 

fél az ilyen jövőtől s a benne rejlő lehetőségektől, — bár nem 

minden szellem tudja, hogy mi vár reá, mert nem is tudhatja, 

sőt nem is minden szellem vállalná azokat a szenvedéseket, 

amelyek reá következnek. Különösen a fejletlen szellem egyál-

talában nincs tudatában, hogy mivel kell majd megküzdenie, 

mert ha tudná, semmi körülmények közt sem lenne képes a 

testöltés törvényébe belekapcsolódni. Mi lenne a nagy zsarno-

kokkal, akik visszaéltek a hatalmukkal, ha látnák a rájuk követ-

kező szenvedéseket; vagy a gazdagokkal, akiknek gazdag-

ságukkal a lelki szegénységet kellett volna megszerezniük és 

látnák a nagy nyomort, amely rájuk következik? 

 Ezek azok a nagy örvények a szellem életében, ame-

lyekbe a halállal alámerül, és a testöltés törvényében ismét 

a felszínre kerül, ami beláthatatlan következményekkel 

várja a szellemet a lehetőségek világában. Ez az a félelmetes 

pont a halál törvényében, amely előtt mindenki megreszket: 

a bizonytalanság. Mert amikor a lélek látja a halál utáni ébre-

désében, hogy minden elmúlt, amit ebben az életében végigélt 

és az ismeretlen létezés áll előtte, félelemmel tölti el az a szük-

ségszerűség, hogy az eshetőségekkel szembenézzen. Azért 

szükséges a hitnek ereje és a reménységnek biztatása, hogy a 

gyenge emberi lélek mellett legyen valami erősség. És ebben 

mindenesetre az Isten kegyelme áll őrt, hogy vezesse tovább-

tovább azokat a szegény, bukdácsoló lelkeket, akik az ő tudat-

lanságukban és tökéletlenségükben nem látják a partot, ahol 

kiköthetnének. Mert nemcsak a földi élet sivár, elhagyatott, 

kegyetlen, zord a tökéletlen szellemek részére; a szellemi 

élet még sivárabb, még zordabb, amely őket fogadja. 



 61 

 Kell tehát lennie egy útbaigazító és rendező törvénynek, 

és ebben a törvényben kell működniük olyan szellemeknek, 

akik az ő megszerzett hitükkel lámpásokat hordoznak a tévely-

gő csoportok előtt, hogy őket a világosság útjára vezessék. 

Ezeket a szellemeket úgy hívjátok ti magatok is, hogy misszió-

szellemek.   Minden egyes ilyen szellem a saját szférája igaz-

ságának világosító angyala, ami annyit jelent: küldetésben lé-

vő. Egyébként mindenkinek, aki az igazságot megismerte 

— ha nem is a tökéletes igazságot, de amennyi az ő részére 

enyhületet, vigasztalást és az ő fokozatához képest kielégítő 

boldogságot nyújtott — kötelessége, hogy ezt az igazságot a 

nála szegényebbekkel közölje. Azért minden léleknek, aki 

ebben a munkában részt akar venni, azaz haladni akar, külön-

böző küldetéseket kell vállalnia úgy a szellemvilágban, mint a 

földön, hogy ő is ismét magasabb és nagyobb világossághoz 

jusson. Így vannak olyan szellemek, akik azt az életidőt, amely 

nekik bizonyos munka elvégzésére adatott, ennek a munkának 

jó elvégzésében becsületesen kihasználták; és ha a hitükről és 

szeretetükről csak közepesen vizsgáztak is a földi alkalmakban, 

a még hátralévő idejüket ilyen küldetésekben tölthet el. Ez az, 

amiről már beszéltem, hogy több életet is lehet elvégezni egy 

inkarnációban: kettőt, esetleg hármat. 

* 

 A szenvedéseknek tehát akkor van helyük és idejük, 

amikor a lélek a jóban megpróbáltatott és a rossz győzött. 

Ilyenkor a szenvedés a rossz egy részét fölemészti, a megmara-

dó rossz pedig leülepszik a lélek fenekén és a jóra való törekvés 

marad a felszínen. Ilyen alkalmakkor az isteni kegyelem — még 

ha a lélek alacsony fokozatú is — juttat neki olyan körülménye-

ket és állapotokat, hogy a benne lévő jó a jobbal érintkezve 

megszaporodhasson, és megerősödhessék. Mert hogyha az 

embernek az ő bűnei és tévedései miatt — mint ahogy az 

emberek általában gondolják —mindig csak szenvedéseket 

és küzdelmeket kellene elviselnie, akkor a jó elcsenevészed-



 62 

nék benne. Például, ha a féltékeny természetű ember csak csa-

lódnék, és emiatt folyton szenvednie kellene, megszerezhetné-e 

a hűségben való hitet? Nem, csak a hűség és a jóság tudja őt 

ebből a hibájából kigyógyítani. Mert a jóban a léleknek a jó 

felé váló törekvései és érzései fejlődnek, mintegy felduzzadnak. 

A hit is a meggyőződések és a bizonyságok áltál lesz erőssé; 

mert hogyha az igazságot az ember sohasem látná, sohasem 

érezné, akkor kiveszne belőle az igazságban váló hit. Ezért van, 

hogy a gyenge lelkeknek áltálában majdnem mindig a jobb és 

könnyebb életet adja a végzet erősödés céljából, a jóban erő-

sebb lelkek pedig megpróbáltatásokat, olykor több és nagyobb 

megpróbáltatást kapnak a sorstól, mint amennyi nekik kijár. 

Így van az, hogy nem mindenki azért szenved a földön, mintha 

az ő régebben elkövetett bűnei és gazságai ütnének vissza. 

Vannak kisebb küldetésben lévő ember-lelkek is, akik másoknak 

szánt szenvedéseket és gyötrelmeket viselnek el. Itt dől meg a 

karma elmélete és olvad föl az Isten kegyelmi törvényében. 

Itt elszakadnak a szálak és megszűnik a rideg ítélkezés jo-

gossága. 

 Azért aki belátja, hogy ő maga is Isten kegyelmére 

van szorulva, ne hadakozzék az ítélet tőrével, mert kétélű 

fegyver az, és amíg másokat sebez meg vele, önmagát is 

megsebzi. És aki nem tud a szívének, lelkének, szájának, azaz 

ítélkező hajlamának parancsolni, annak valóban végig kell 

szenvednie azoknak a törvényeknek a súlyát, amelyek nem 

engednek az igazságból, azaz nem nyerhetnek bocsánatot bizo-

nyos tekintetben. Mert aki maga nem tud megbocsátani, és nem 

tud eltekinteni mások hibái felett, afelett a törvény sem tekint 

el, mert mindenki a saját igazsága szerint ítéltetik meg. Azért 

tartózkodjék mindenki az „igazságnak” felettébb való gya-

korlásától és hangoztatásától. Mert ha nem volnának job-

bak és igazabbak, akik segítik a mélyen bukott szellemek-

nek ebben a világban hordozni a terhüket, akkor nem volna 

fejlődés, és nem volna meg annak a lehetősége, hogy a na-



 63 

gyon is gyengék valami jóhoz is juthassanak a világon. De 

miután vannak — és különösen sok az ilyen női szellem, akik 

küldetésben munkát vállalnak e világon, bár nekik a szenvedés 

igazság szerint és következményképpen nem jár ki — ezek 

viszik az emberiség sorsát előre. 

 Az ilyen nők azok a megtisztító edények, akiknek flu-

idjain keresztül a férfi-szellemek világosságot és szeretetet 

nyernek, mert hiszen a női fluidokon keresztül van meg a test-

öltés lehetősége. Ha a férfi csak a nála alacsonyabb fokú női 

szellemekkel volna kapcsolatban, sohasem tudna feljebb emel-

kedni. A férfi ösztönszerűen érzi ezt, azért úgyszólván két éle-

tet él, kétféle törekvése éli ki magát benne. Az egyik a felfelé 

való törekvés, amellyel az ő felfelé haladásának eszközét: a 

feleséget, az anyát tisztának és szeplőtlennek igyekszik meg-

őrizni, és egy másik törekvés: az ő érzékiségének felelősség 

nélkül való kielégítése, amivel a bűnbe, a sárba igyekszik le-

nyomni a nőt. Aki pedig éppolyan hozzátartozója, mint az any-

ja, felesége, vagy leánya. Ebből a tévedésből a férfinak ki kell 

gyógyulnia. Fel kell ismernie a legutolsó nőben is az anyát, a 

féleséget és az ő leánygyermekét. Mert ameddig a férfi két-

féle nőt akar ismerni és kétféle nőnek biztosítani létjogo-

sultságot maga mellett, addig az ő számára a haladás és a 

boldogság útja el van zárva. S bár igaz, hogy a szellemnek 

elfogadó része az, amely lefelé húzta és húzza az egységet, 

de viszont ismét az elfogadó rész az, amely felfelé is emeli. 

Azért a nőt meg kell becsülni, mert nem tudhatja egyik fér-

fi sem, hogy az, akit alantas szenvedélyének eszközéül te-

kint, nem éppen az Ő lelkének hozzátartozó mása-e? És jaj 

annak a férfiléleknek, akinek a lelke másik fele a posványban 

van, mert nem tud addig felemelkedni, ameddig az a női lélek a 

posványban jól érzi magát.17* 

 Azért a férfinak éppúgy, mint a nőnek egyaránt tö-

rekednie kell, hogy a törvényben mindkettő megtalálja a maga 

                                                 
17 * Ez azért természetes, mert az elfogadó erők a női félnél vannak 



 64 

munkahelyét, és mindkettő megtalálja a felfelé törekvő érzése-

inek kifejezési lehetőségét. Ameddig ezt meg nem találják, és 

ameddig kétféle nő van a földön, addig a férfiszellemek nagy 

légiója ődöng a földi szférák körül, mert vagy nem tud, vagy 

nem lehetséges testet öltenie, annyira gyenge; vagy ha kissé 

fejlettebb, nem akar testet ölteni; már pedig ameddig ezt nem 

cselekszi, nem tud a törvényben dolgozni. És ameddig a férfi 

nem becsüli meg a nőt, és az ő jó és hozzá hű feleségét és nem 

neveli tisztaságra a leányát, addig az ő részére mindig nehe-

zebb és nehezebb a jóban, az igazban való kifejlődés és érzése-

inek kifinomodása. Mert a nő az, akin keresztül jobb és tisz-

tább erőkre tud szert tenni; és ha ezek a jobb, igazabb és 

törekvőbb női szellemek bezárják a kezüket, és az ő maga-

sabb szféráikból nem szállnak alá áldozatos testöltésre, ak-

kor a föld elveszett parázna asszonyaival és gonosz fluidú 

nőivel, akik lehetnek anyák, lehetnek szeretők, de belőlük a 

férfiszellem nem sok hasznot lát, mert csak lefelé vonják őt. 

 A szenvedéseknek egy nagy légiója a földön abból 

származik, hogy a férfi csak az ő testi mivoltának — nem 

mondom éppen, hogy az érzékeinek — szolgáját látja a nőben. 

A szenvedéseknek nagy mennyisége és a bűnöknek és tévely-

géseknek elfajulása ennek az egy félreismert törvénynek: a 

szerelmi törvény rossz alkalmazásának köszönheti létét. A pa-

ráznaság a sátán vegykonyhája. A testöltéshez használt 

erők és fluidok azok a vegyszerek, amelyekkel a lelkek már 

születésük előtt beoltatnak. Az ezekben rejlő hajlamok bon-

takoznak ki a külső, kifejlődő sejtek világában, és ha már ezek 

a lelki erők tisztátalanok, akkor az egész emberi természet meg 

van rontva. Mivelhogy olyan nagy a romlottság az emberek kö-

zött, azért minden legkisebb jót, minden lekisebb igazat, amit 

az ember a földön észlel, hálával kell fogadni. Mert ha az em-

ber valami jónak, valami igaznak és világosságnak — amelyet 

az ő jobbik énje Istentől eredőnek ítél — ellenáll, vagy hatása-

iban valamiképp meggátol: a Szentlélek elleni bűnt követi el. 



 65 

Ez az a bűn, amit nem lehet megbocsátani, amelyet nem lehet 

eltörölni, amelyet nem lehet lemosni a lélekről, hanem az ilyet 

csak nagy szenvedések, nehéz megpróbáltatások, és súlyos üt-

közések árán lehet a léleknek megismernie s belőle a jót a ma-

ga számára kivonnia. Szükségképpen szenvednie kell az em-

bernek ezekért, mert a szenvedések által olvad le az emberi 

lélekről a salak, az a homály, amely az értelmét és érzelmeit 

vastag kéreggel födi be. Itt van a szenvedésnek célszerű és ok-

szerű volta. A tévedés és a bűn olyan, mint a dudva, amely az 

ember lelkének természetét, a lényeget, az egyéniséget nem 

engedi kibontakozni. Pedig csak az egyéniségben vannak azok 

a lehetőségek, azok a javak, amelyeknek segítségével boldog-

ságot és haladást lehet teremteni mindenütt, nem csupán itt 

ezen a földön. Egészen addig törvényes a szenvedés, ameddig a 

lélek meg nem tisztult tévelygéseinek homályától. 

 Azonban vannak, akik a tapasztaltak során az ő belse-

jükben már megtisztultak a nagyon durva tévedésektől és bű-

nöktől, miért is ezeknek már nem szükségesek a nagy szenve-

dések, mert bizonyos fogalmuk már van az igazságról és hisz-

nek abban. Ez a hitük képesíti őket az élő hitre, azaz a mes--

szebbmenő és magasabb rendű igazságok feltételezésére, amely 

feltételezett igazságokat érvényesíteni is igyekeznek. Így ami-

lyen igazságra szert tettek, aszerint nyerik meg az ő engesztelé-

süket, az ő kiegyenlítődésüket, azaz a ti nyelveteken szólva: az 

ő üdvösségüket, annyira, hogy a fokozatukból nagyobb szen-

vedések nélkül kinőnek. Ezeknek már nem kell végig menniük 

az okozati törvény minden legkisebb fázisán, mert hitük erejé-

vel az okozati törvény fölé emelkednek, Így igen sok szenvedést 

elkerülnek, mintegy átrepülve azokon hitüknek szárnyain. Ezt 

nevezzük Kegyelemnek. 

 Akik a kegyelemben hisznek és ez a hitük őket az ő 

igazságukon felül való igazságokra képesíti, azok nem olyan 

törvény szerint ítéltetnek meg, mint azok, akik a „szemet-

szemért” elvét követik. Vagyis az ő kicsinyes igazságukban 



 66 

bizakodnak, vagy ahogy mondják, „a törvény cselekedeteiben 

akarnak megigazulni”, hanem „megigazulnak a hit által”, azaz 

hitükért kegyelemben részesülnek és kigyógyulnak tévedéseik-

ből anélkül, hogy ahhoz külön, nagyobb szenvedésekre lenne 

szükség.  A földön a legnagyobb ilyen eszme a Krisztus esz-

méje, ez a leggyorsabb oldó- és bontószere a karma tör-

vényének, vagyis okozati törvénynek. Akik ebben élnek és 

ebben munkálkodnak, azok szükségképpen olyan szen-

vedésekben is részesülnek, amelyek nekik nem járnak ki, 

vagyis olyan életekbe, olyan körülmények közé is kell ke-

rülniük, amelyek számukra nem törvényszerűek, de hitük 

próbájaképpen és különös kegyelemképpen részesülnek 

azokban. Ezek a szellemek egy-egy ilyen élettel óriási na-

gyot lendülnek előre. 

 Így vagytok ti is mindnyájan, akik hisztek, és abban a 

különös kegyelemben részesülhettetek az utolsó időben, hogy a 

hiteteket meggyőződésekkel lehetett alátámasztani. Ezért előt-

tetek nem áll a testöltések egész sorozata, mivelhogy ti a hit 

által elfogadtátok azt az igazságot, amelyet Krisztus nyújtott 

nektek az Igében. És habár a ti lelketek hajlandósága a testben 

csak olyan, mint a többi emberé, akik az igazságról nem tudnak 

semmit, de ti a ti elfogadott igazságotok világosságának erejé-

vel — ha csak részben is — legyőzitek a test igazságát és a test 

hajlamait. A kegyelem folytán nagyon sok ilyen tévedésből és 

rossz hajlamból gyógyít meg titeket az Istentől nyújtott erő 

úgy, hogy a végtelen sok testöltés elkerülésével az igazi meg-

ismerésben leélt egyetlen testöltéssel is kiemelhet benneteket az 

Isten kegyelme a földön való veszteglésből. És amikor a földön 

való veszteglésből kiemelkedtetek, megszülettek a kegyelem 

világosságában, mint újonnan született gyermekek s a ti lelke-

tek apróbb-nagyobb tévedései, bűnei, félreismerései lemarad-

nak a testtel együtt rólatok s a lelketek jobbik részével egy új  

világban, egy új szférában ébredtek fel. Addig pedig a lelketek 

hibás része alszik. Amikor aztán új erőre tettetek szert, és elég 



 67 

erőseknek érzitek magatokat arra, hogy a saját lábatokon állja-

tok meg a próbák és kísértések világában, akkor küld titeket 

testbe (ha ugyan még szükséges) a kegyelem törvénye, amikor 

is tudatosan ölthettek testet. És akkor előttetek áll a munka 

önmagatokon és másokon. 

 Ekkor áll elő az a lehetőség, hogy önként vállaljatok 

munkát és annyit vállaljatok, amennyi az erőtöket nem múlja 

felül. Akkor azután a lelketek megszerzett javait kivetíthetitek 

a világba. És akkor, amikor ilyen eredményekkel vagytok gaz-

dagok, a ti lelketekben lévő rossz folyton halványodik, folyton 

gyengül, élettelenné válik, míg végre táplálék híján leválik ró-

latok az a fluid, és tiszta szellemekké lesztek, magasabb, tisz-

tább szférák lakói, ahol már nincsenek többé szenvedések. 

(Vannak ugyan itt is szomorúságok és bánatok, de a földi élet 

ezekhez képest olyan, mint a sötét éjfél.) S akkor a lelketek a 

pihenésben, a boldogságban olyan képességeket fejleszt ki ma-

gában, amelyekkel a ti erőiteket, ha azokat a folyton haladó 

törvénybe beledolgoztátok, nagyon megnövelhetitek s velük 

bizonyos vagyont, gazdagságot, hatalmat, vívtok ki magatok-

nak. S minél többet dolgoztok ebben a nagy, közös törvényben, 

annál gazdagabbakká lesztek. Ez az idő és alkalom, amikor a 

lélek a maga javára munkálkodik. Ameddig szenved, ameddig 

bukdácsol, addig még nagyságról álmodoznia nem lehet. Ezért 

nem szükséges a szenvedés ott, ahol már nincs a maró méreg-

nek mit fölemésztenie. Ott terjeszkedni és fejlődni lehet és kell, 

és akkor az eredmények már számottevők s abból a világból a 

szenvedés száműzve van. Mert nem a szenvedés növeli a lel-

ket, hanem az igazságban való élet, a szeretetben való bol-

dogság, ami a jó tulajdonságokat kifejleszti. Mindenesetre 

ahol a rossz tulajdonság több, mint a jó, ott a rosszak fejlődnek, 

mert ahol süt a nap, esik az eső, ott a gaz jobban fejlődik, mint 

a nemes növény. 

 



 68 

AZ EMBER KAPCSOLATA A VILÁG-

GAL. 

1. Az ember hatása az őt környező világra. (**) 
Az ember áldása vagy átka a természeti világnak. — Miért nem cselekedhet 

az ember magas rendűt? — Az egész természeti világ a szellem járuléka. — 

Az embernek bukása produktumait el kell fogyasztania. — Milyen fejlettsé-

gű szellem hogyan hat a természeti világra? 

 Az ember a dolgoknak fizikai, anyagi oldalát rend-

szerint kevésbé fontosnak tartja, mint a rejtett, titkos oldalát, 

egyszerűen azért, mert amaz folyton szeme előtt van, s így az 

abban lévő nagyszerűségek fölött nem gondolkodik. A földbe 

elvetett mag élete csak akkor kezdődik számotokra, amikor a 

növény a földből kibúvik, szárba szökken, törzset hajt, levele-

ket és virágokat hoz és gyümölcsöt terem. Nem látjátok azon-

ban a gyümölcs magvában szintén bezárt titkot, az abba elrej-

tett elkövetkezendő nemzedék életét, mivel ez előttetek elrejtve 

nyilatkozik meg. Az ilyen folyamatra egyszerűen megállapítjá-

tok, hogy így meg így keletkezik, a lényeget azonban: azt, 

hogy mi hogyan történik, nem tudjátok. Nem látjátok, hogy az 

a mag, amelyet elvetettetek, a földben a talaj nedvessége és 

erői által hogyan duzzad meg, hogyan fejlődnek ki a finom, 

kicsiny szervek azoknak az elveknek alapján, amelyek a mag-

ban latens rejtőznek. Nem látjátok, hogy az elrejtett piciny 

szervek miként bontják szét a magot elveire, és minden kicsiny 

elv hogyan feszíti szét a mag burkát, hogy a földnek tápláló 

erejével összeköttetést szerezzen. Ha igazán megértenétek és 

láthatnátok, hogy milyen hatalmas erő van ebben elrejtve Isten-

től, s hogy a kicsiny magból hogyan kezd az élet kisarjadni, 

imádattál borulnátok le az Isten nagysága előtt. 

 A magvacskát a csíra által mintegy beleszorított élet 

szétfeszíti, hogy összeköttetésbe jusson a nedvességen keresz-

tül a talaj tápláló sóival, a különböző ásványi alkatrészekkel és 

a föld kisugárzó magnetizmusával. S amint ez az összeköttetés 

megindul, a növényke fejlődik tovább-tovább lefelé a földbe, 

hogy a gyökérzet alapján a föld felett is testet szervezzen ma-



 69 

gának: törzset, ágakat, leveleket, s amikor mindezek készen 

állnak: bimbót, virágot, a virágban gyümölcsöt, a gyümölcsben 

magot, a gyümölcs magvában ismét azokat az erőket, amelyek 

majd később továbbvezetik ugyanezeket az elveket egy más 

létezés, egy elkövetkezendő forduló számára. Ezek az erők egy 

részükben kiélik magukat a megjelenésben, más részük pedig 

félretevődik egy új megjelenés számára. A mag erőinek egy 

finomultabb része pedig, amely ebben az elvben él, további 

minősítést nyer, bizonyos fokozatra jut az ő kicsiny életével. 

Mindezek között a csodák között ti emberek süketen és va-

kon éltek, mindez nem foglalkoztatja a tudatotokat. De 

mindezek a kérdések rendkívül szoros összefüggésben áll-

nak a ti magatok életével. T. i. a táplálkozás révén ti is nö-

vényi és állati anyagokat vesztek magatokhoz, amelyek ép-

pen a ti életetek által nyernek újabb minősítést az életnek 

felfelé való rotációja folyamán; azaz a magatok életműködés-

ével ezeket a fölvett anyagokat ismét elemeire bontjátok, miál-

tal a ti szervezetetek tulajdonképpen az életnek bizonyos vegyi 

átváltozáson való átsegítő közege. 

 Az ember a földön váló puszta megjelenésével áldásává, 

vagy ha nem üti meg a föld fejlődésének szintjét, átkává válhat 

és lealacsonyító tényezőjévé a föld erőinek és állapotainak. 

Éppen ezért van szükség a kegyelem erejére is, amelyben a 

lelkek részesülnek az ő bűneik és tévedéseik közepette akkor, 

amikor testet ölthetnek, miáltal a föld lelkével, a természet lel-

kével kerülnek kapcsolatba, miközben alámerülnek az élet for-

gatagába. A minősítési törvény helyezi el őket azok szerint az 

elvek szerint, amelyeket követtek. Ne tévedjetek: nem azt mon-

dom, hogy cselekedeteik szerint, mert akkor a törvény nem vol-

na igazságos, hanem az őket irányító elvek szerint, amely elvek 

őket a természetnek abba a rétegébe osztályozzák, illetőleg 

minősítik, amely az ő fejlettségi fokozatuknak megfelel. Ez a 

törvény alkotja a szférákat úgy lefelé, mint felfelé. Mármost 

annak megfelelően, hogy ezek az elvek milyen törvénybe van-



 70 

nak foglalva, milyen szorosra zárulnak a lélek körül, s mennyi 

terjeszkedési lehetőséget engednek neki: részesíti őt ez a tör-

vény szabadságban, örömben és boldogságban. Magától értető-

dik tehát ebből kifolyólag az is, hogy akik a földön alacsony 

rendű elvek szerint éltek és cselekedtek, magukkal viszik 

mindazokat a megfertőzött anyaglelkeket, amelyekkel ők a ke-

gyelem világában18* táplálkoztak, és amely elemeket ők minő-

sítettek. Példának hozom föl a lélegzést. A levegő is természeti 

anyag, amely többféle elemből van összetéve. A benne élő em-

berszellem ezeket az elemeket az ő lelkének, az ő szellemének 

színeivel és az ő egyéniségének bélyegével impregnálja. Mind-

azok az ódok és fluidok, amelyeket így a földi világból, a ter-

mészet erőiből, a levegőből a szférába magával visz, képezik 

körülötte azokat az anyagerőket, amelyek az ő szellemének já-

rulékaiként hozzája fognak tartozni. Ezeket a szellemek nem-

csak magával viszi, hanem feladatul is kapja ezeknek az erők-

nek fokról-fokra váló fejlesztését és a haladás útján való fel-

emelését. Ez maga is életfeladat, mert mindezeknek az 

erőknek és fluidoknak is az a céljuk, hogy előbbre jussanak 

az ember által, aki akár szellemalakban, akár emberruhá-

ban az ő hármas egységében lefokozott erőkkel ugyan, de 

fejlettségi fokozatához képest mégis viszonylagos teremtő 

képességgel bír. 

 Ha mélyen elgondolkodtok, be kell látnotok, hogy az 

maga is Istennek nagy kegyelmi ajándéka, hogy az emberszel-

lem nem teremthet magas rendűt, állandót, változásnak alá 

nem vetettet; mert ha nem volna a változás törvénye a töké-

letlen szellemek körül mint örökös mozgás, mint őket előre-

sarkaló hatalom adva, akkor megvalósulna az örök kárho-

zat. A szellemeknek a nekik adott erőkkel el kellett volna szá-

molniuk, de mivel ők a bukás folytán az erőket a saját tökélet-

len eszméik szerint törvénytelen célokra fordították: ezáltal 

                                                 
18 * Ez alatt a testöltésben eltöltött élet értendő.70 

 



 71 

állott elő a folytonos változások világa, amelyben az ember-

szellem a maga gyámoltalanságában mint az erők játéklabdája 

él. De amint a tudása és lelkiereje fejlődik, úgy emelkedik a 

hatóképessége is, amellyel a változások folyamán a természetre 

mint újjáalkotó, bomlasztó és teremtő tényező hat. Ezek az 

elvek, amelyek az elfordult értelem, vagyis az Istentől való 

eltávolodás folytán jöttek létre, törvénybe vannak zárva. 

Nem a szellemek, hanem ezek az elvek vannak törvénybe 

zárva. A szellem ezeknek a törvényeknek urává nem lehet, 

csak akkor, ha már e törvényeknek minden egyes fokozatán és 

fázisán felülemelkedett; aminek azonban föléje emelkedni nem 

tudott, annak ő nem ura, hanem az uralkodik őfelette. Amikor a 

maga teremtésével együtt egy világba, egy létlehetőségbe van 

bezárva, ez mintegy réteget képez körülötte; nem anyagi réte-

get, hanem a lehetőség rétegét, amelyből fokozatosan ki kell 

nőnie. 

 Mert az anyagi világ nem úgy van teremtve, mint ti 

gondoljátok, hogy előbb teremtődik a világ, s azután kinőnek 

belőle a szellemek. Az anyagi világ a szellemek megsűrűsö-

dött fluidjainak külső formája. Ezeket azok az elvek tartják 

össze és kormányozzák, amelyeket a maguk természetében 

törvénynek ismernek el. Isten kegyelmének a törvénye pedig 

ezeket a lehullott fluid-gomolyagokat a kegyelem törvényével 

tartja össze és gombolyítja fel erre a hármas egységre: szellem, 

erő, anyag, vagyis rendezi mindenekelőtt az összekuszált flui-

dokat (4. és 5. törvényvilág) és mindent a maga helyére állít, 

hogy a káoszból rendezett világ legyen. Csak amikor a fluidok 

már rendezve vannak ez által a törvény által, akkor kélhetnek 

ki a fluidokban bezárt szellemmagvak, és indulhatnak csírázás-

nak, még pedig legelőször a földben, mert az ő anyagaik és 

erőik ott vannak, mint ahogyan a magból sohasem fejlődhetnék 

fa, ha a vízbe tennétek, mert ott hiányzanak azok az erők, ame-

lyek a földben vannak, amiket a földből kell magába szívnia. 



 72 

 Így a szellemeknek is a saját fluidjaikban kell az élet 

kifejlesztésére elindulniuk. És amikor a földből az élők világa, 

a föld flórája és faunája kibontakozott, csak akkor van itt az 

ideje, hogy a szellemmag is emberi megjelenésével itt a világ-

ban életet nyerhessen, s próbálkozhassak, hogy mit tud terem-

teni az ő elvei szerint, ahol egy újabb létezés lehetőségét zárja 

magába. Mert ahogyan a fát és más növényeket lehet nemesíte-

ni, keresztezni, úgy lehet a szellemeket is az ő lelki életükön 

keresztül nemesíteni, ojtani, hogy miként a fának már a virágja, 

gyümölcse, a gyümölcsben az új létezésnek magva a nemese-

désnek elvét zárja magába, mint eredményt: fejlődése rendjén a 

szellem is a nemesedés elveit vihesse magával az újabb léte-

zésbe. Minden egyes fának, fűnek, virágnak megvan a maga 

speciális megjelenési formája a szerint az elv szerint, amely 

elvet a Teremtő mint külön gondolatot a teremtés pillana-

tában belehelyezett, hogy azt az elvet fejlessze tovább, s 

hogy az egyetemesben kifejezze a Teremtő külön gondola-

tát és érzését. És amikor elérkezik az ő beteljesülésének ideje, 

akkor éri el teremtésének célját és az ő természetében elrejtett 

boldogság utáni vágyának akkor éri el a legmagasabb fokoza-

tát, azaz beteljesülését. Így van ez nemcsak a fákkal és növé-

nyekkel, hanem az emberi lelkekkel is. Nem minden lélek 

ugyanaz, nem ugyanaz a kifejezés-formája, ízlése, de a céljá-

nak mindegyikének ugyannak kell lennie: minél inkább beil-

leszkedni az összhangba, szolgálni az egységet. Mert amikor az 

egységet szolgálja, akkor éri el az ő egyénisége legmagasabb 

beteljesülését.  

 Vannak alacsonyabb- és magasabb rendű elvek, ame-

lyek elhintettek Istentől, s vannak olyanok, amelyeket a szel-

lemek hoztak létre. Ezeket a szellemek által létrehozott elve-

ket, amelyek nem tudnak hasonulni az isteni természettel, 

az Isten gondolatával, vagy ahogy ti szoktátok mondani, az 

Isten törvényével: nevezzük ellentétes elveknek; ezek, ép-

pen mivel sohasem vegyülhetnek az isteni elvekkel, ennél 



 73 

fogva sohasem érhet el a beteljesülést, tehát a boldogságot. 

Ezeknek az elveknek az állapotát nevezzük örök kárhozat-

nak. Nem magát a szellemet taszította az isteni igazság a kár-

hozatba, hanem azokat az elveket, amelyeket a szellemek Isten-

től elfordulva hoztak létre. Ezeknek az elveknek testbeöltözése 

éppúgy törvény, mint ahogyan törvény az, hogy az isteni elvek 

testbe öltöznek a változandóság világában, hogy az ezeket lét-

rehozó szellem-egyedek, akik magukat az egységből, az Isten-

nel való közösségből kiszakították, láthassák, élvezhessék és 

megtapasztalhassák az általuk létrehozott elveknek eredményét 

és hatását. 

 Amit így neveztek: az ember, az nemcsak egy egye-

dülálló lény, mert a körülötte lévő és hozzátartozó világ: fű, fa, 

ásványok, kőzetek, állatok, mint az ő elveinek produktumai, 

hozzá tartoznak az ő szelleméhez; ezek képezik az ő otthonát, 

az ő lelkének tágabb vagy szűkebb hazáját, amely végered-

ményben a természetet alkotja körülötte. Mikor aztán ez az 

elkülönített szellemegyéniség látja az ő teremtésének eredmé-

nyét, vagy elkeseredik, vagy pedig megbánva vétkeit jobb élet, 

jobb valóságok után vágyakozik. S akkor ezek a jobb valósá-

gok — amelyek az ő eshetőségeibe nem tartoznak bele, mert 

hiszen ő csak rosszat alkotott — mintegy álomszerű sóvárgást 

öntenek a szívébe, a lelkébe és már ez a vágyakozás egy lépés-

sel előbbre viszi a meglévőből a legközelebbi fokozat félé. Ez a 

vágyakozás bizonyos szabályokat tesz szükségesekké, hogy 

azokat az ő életében és az ő mozgásában érvényesítse; ezek a 

szabályok pedig legelsősorban azt sürgetik, hogy a meglévő 

rosszat eméssze el, és ezt másként nem emésztheti el, mint 

hogy megeszi, elfogyasztja, mert hiszen táplálékra szüksége 

van, mivel mind a teste, mind a lelke úgy van megalkotva, 

hogy örökké táplálkoznia kell. A lelkét táplálják a gondolatok 

és az érzések; és ha ezek a gondolatok mindig a világosabb felé 

haladnak, akkor az érzéseket szebbekké, lágyabbakká, igazab-

bakká teszik; hogyha pedig leveszi szemét a világosságról, ak-



 74 

kor a gondolatai folyton sötétednek, érzései egyre durvulnak és 

egyéb szükségletei is mindig a durvább felé terelik őt, akár 

mint ember, akár mint szellem él is. Táplálnia kell a testét is és 

levegőt is kell beszívnia, mert ezek nélkül nem tudna élni és 

nem tudná fenntartani bizonyos időre kiszabott megjelenési 

formáját. 

 Ezek szerint meg van szabva kb. a lehetőség, hogy egy 

élet alatt a legjobb akarattal is mekkorát haladhat előre vala-

mely lélek. A testnek u. i. minden részecskéje percről-percre új 

táplálék után sóvárog, mert elég, feloszlik, elemeire bontja az 

az elv, amely benne testet öltött, t. i. az éteri-test. Így szüksé-

ges, hogy mindig a saját maga által létrehozottat fogyassza, 

akár akarja, akár nem. Ez az, amit a közönséges ember végez 

az ő egyszerű életével: hogy azokat a rossz elvekkel megfer-

tőzött anyagokat, vagyis az anyagnak azokat az elrészlete-

zett elveit, amelyek körülötte képződnek, elfogyasztja, s a 

körforgás által egy igen picinnyel  magasabb régiókba eme-

li. De mivel csupán a meglevő rosszat fogyasztotta, és mert 

meg van tévesztve az ellentét-eszme által: bármennyire akar-

jon, és bármennyire törekedjék is az ember, a körülötte lévő 

tudatos és nem tudatos latens pihenő elvek, és a hasonlóság 

folytán mindig csak a legközelebbi fokozatot tudja elérni. Mert 

hiszen az anyagon keresztül, a külső világ behatásán keresztül 

nem tud jobbhoz hozzá sem férni. 

 Mindez, amit mondok, nem a fejlődésnek arra a ma-

gas fokára vonatkozik, amelyen a szellemi ember áll, ha-

nem csak az emberszellemnek a földön való megjelenése 

körüli időket jelöli. Akkor még — azt lehet mondani — na-

gyon kevés a tudatos rossz a földön, mert hiszen ezek még 

gyermekek; mert bár az elveik által a természet meg van fertőz-

ve, de a rossz a tudatukban még nincsen kialakulva. A fejlődés 

folyamán azonban kezd szétválni a jó a rossztól, és fejlődésnek 

indul, vagy felfelé, a jó irányában, vagy lefelé, a rossz felé. 

Mivel azonban Isten nem hagyja, és sohasem hagyta ezeket a 



 75 

mélyen bukott szellemeket az ő világukban magukra úgy, hogy 

semmi jót ne lássanak, azért küldött közéjük azokból a szelle-

mekből, akik missziót teljesítettek és az ő fényüket és világos-

ságukat elhintették a földön. Ezek jobb, tisztább, magasabb 

rendű, igazabb elveket hoztak, amelyeket a hozzájuk hasonuló 

emberszellemek elfogadtak, s ezek alapján elkezdték a munkát, 

és rotációjukat ezek szerint végezték. Ezek az elvek mint 

eredmények az ő életükben és az ő természetükön keresztül az 

asztrálvilágban nagy változásokat és eltéréseket hoztak létre. 

Tehát nem azzal emelkedik felfelé az emberszellem, hogy 

táplálkozik és lélegzik, hanem azzal, hogy milyen elveket 

követ, milyen elvek szerint rendezi be életét, és milyen elve-

ket valósít meg itt a földön. Akik elfogadják a jobbat, a tisz-

tábbat, az igazabbat, azoknak a szellemeknek elért eredményei 

nemcsak a szférákban különböztetik meg őket, de itt a földön 

még sokkal inkább. De mivelhogy a földön minden egyenlő-

ségre törekszik és Isten kegyelmi törvénye mindent egyben 

sodor fel, azért a lélek nem élvezheti itt a földön az ő eredmé-

nyeit, hanem az ő első és főkötelessége az, hogy ami jót elér, 

közölje azokkal, akik még nélkülözik azokat. Erre azonban az 

ember alacsonyságánál fogva képtelen s ezért a halál megfoszt-

ja őt azoktól az eredményektől, amelyeket akár ravaszsággal, 

akár igaz úton elért, és ismét szétosztja azokat mindenki között. 

 Itt már kezd árnyalatokra oszlani az élet, az egységnek 

az élete, mert lesznek haladottak, lefelé esők és mélyen eleset-

tek. A lefelé esők mindig harcolnak a felfelé emelkedőkkel, 

azoknak eredményeit — mivel kívánatosaknak találják — el 

akarják venni, amit nagyon sokszor meg is tesznek. De azok-

nak az eredményeknek az élvezése, amelyeket nem becsületes 

úton, azaz nem az ő erőik és fáradságuk révén, vagyis nem az 

Isten adományaiként nevezhetnek a magukénak, kettős, sőt 

sokszoros bűnt és szenvedést hoz rájuk. És törvénytelenségük 

kezd kidomborodni a lelkük tudatában, mivel bizonyos gondo-

latok és érzések vannak lekötve ezekben az élvekben, amely 



 76 

gondolatok és érzések mintegy üldözik őket, és mindaddig nem 

hagynak nekik nyugtot, míg csak hozzá nem csatlakozik a lélek 

a maga gondolataival és érzéseivel ahhoz a kényszerítő tör-

vényhez, hogy elkezdjen ő maga is javulni, azaz becsületes úton 

igyekezzék hozzájutni az eredményekhez. 

 Ezek a legegyszerűbb igazságok, a legegyszerűbb esz-

közök, amelyek az életben a fejletlen szellemeknél ér-

vényesülnek, de még később is, a fejlettebb, de még egészen 

meg nem tért szellemeken is éreztetik a hatásukat. A szellem t. 

i. nem tér meg egyszer s mindenkorra, mert minden egyes 

fejlődési fok új próbák elé állítja őt, és minden egyes pró-

bánál újra meg kell térnie a szellemnek. Tehát az a lélek, aki 

megtér, (ami nem azt jelenti, hogy a keresztény vallásba, vagy 

más felekezetbe tér meg, hanem hogy az igazság szelleméhez 

kapcsolódik) megkezdi fejlődésének útján azokat a gonosz 

eredményeket elfogyasztani, amelyeket ő bármikor is hátraha-

gyott, (azaz bármelyik földi életében). És ha ő magától mint 

ember nem akarja, kényszeríti őt a természettörvény, amely 

olyan helyzetek és állapotok elé állítja, hogy azok elől semmi-

képpen nem tud kitérni.  

 Vannak azonban olyan testöltések is a kegyelem vi-

lágában, amikor a rosszra való hajlandóság kipróbáltatik, s a 

szellem választhat a jó vagy rossz között, vagyis kitérhet a neki 

kellemetlen elől, ami őt a törvény értelmében magához vonza-

ná. Ezzel a kitérésével azonban mellékútra téved. A nyomorú-

ságban, amelybe őt a törvény vezeklésül helyezi, félreléphet és 

elveheti a másét, mert életében mint eshetőség ott áll az is, 

hogy a tiltotthoz nyúlhat. Ilyenkor a lélek egy pillanatra azt 

hiszi, hogy okosságával kijátszotta az igazságot; ez az igazság 

azonban hagyja őt egy darabig futni, hogy végül olyan helyzet-

be és állapotba csalja bele, ahonnan abszolúte nem szabadulhat. 

Képzeljetek magatoknak egy hosszú, tekervényes folyosót, 

amelyen véges-végig ajtók nyílnak. Az igazság szeges ostorral 

űzi-hajtja a tévedező lelket ezen a folyosón végig, s ez, hogy 



 77 

előle csak egy pillanatra is elbújhasson, belép az egyik ajtón, és 

ott fut tovább. Azonban ebből az ajtóból is újabb labirint nyílik, 

tehát elfutott az egyik igazság elől és belefutott a másiknak a 

labirintusába, ahol ismét nem tudja, hogy merre menjen, s vis--

szatér az előbbi útra. Az az igazság azonban, amely őt eddig 

kergette, már elhaladt az előtt az ajtó előtt, amelyen ő me-

nekülhetni remélt és most egy másik igazsággal találja ma-

gát szemben, amely még durvább, mint az előbbi volt; az 

előbbi csak szeges ostorral hajtotta, ez pedig már csákán--

nyal, vagy éles tőrrel üldözi. Tehát nincs semmi menekvés: 

a bűnbe való menekülés mindig még durvább bűnhődést 

von maga után. 
 Amíg az ember fejlődése tart, vagyis ameddig az ő em-

beri megjelenési formáját a lélek olyanná képezi ki, hogy a 

szellem benne felébredhessen, addig a szellem is a lélek céljait 

szolgálja. Mert a léleknek észrevevő és megérző szerveit kell 

kifejlesztenie már itt a földön az emberruhában és azért szük-

séges neki a finomabb műszer, a finomabb idegrendszer, hogy 

világosabban álljon szembe azokkal az elvekkel, amelyek őt 

körülveszik, és világosabban lássa azt az elvet, amelyet felis-

mernie és követnie kell. Addig, ameddig szükséges, hogy a 

lélek kifejlődjék, szenvedéseken kell keresztülmennie, de emel-

lett nem egyszer nagyon kedvező körülmények között vezeti őt 

sorsa életről-életre felfelé. A lélek fejlődése vonalán különböző 

áldásokban részesül az ember: egyszer lehet előnyös földi test-

ben, szépségben része, egyszer lehet gazdag, egyszer okos; 

egyszer különféle tehetségekkel rendelkezhet, egyszer szeren-

cséje van (ahogy az emberek mondani szokták). Azonban eze-

kért a dolgokért, amelyeket így az anyagi élet ad, mintegy reá-

rak a lélekre, mind meg kell fizetnie a szellemnek, mert mind-

ezeket csak azért adja a törvény a lélek fejlődési vonalán, hogy 

érzékszervei kifejlődjenek, és tapasztalatokat gyűjtsön. De 

mindent visszavesz tőle a törvény, amit a legkisebb mértékben 



 78 

is nem úgy használ, ahogyan azt neki a fejlődés törvénye előír-

ja. 

 Mivel azonban minden ember alapjában bűnös haj-

landóságú, vajon melyik lélek az, aki nem élne vissza a termé-

szet-adta ajándékokkal? Bizony mindegyik visszaél, s amikor 

azután vágyaitól gyötörtetve szenvedni kénytelen a hiányzók 

miatt, magasabb rendű gondolatai és elvei alakulnak ki, ame-

lyekkel mindent, ami benne hibás, bűnös és elfordult, helyesbí-

teni akar magában. Mivel pedig a lelkében helyesbíteni akarja, 

a földi életébe is kivetítődik ez a helyesbítési szándéka és min-

dig élénkebbé lesz a tudásvágya, a szomjúsága az ismeretek 

után, hogy mindazt, amit felébredt lelki érzékszerveivel kívá-

natosnak tapasztal, megszerezze magának. S amikor ezekben 

fárad, ezekért küzd, okvetlenül találkozik a szellem a lélek ér-

zésein keresztül azzal az igazsággal, hogy nem lehetséges va-

lami örömöt, valami eredményt úgy élvezni, hogy abból má-

sokra kár vagy szenvedés származzék. Mivel ekként a lélek 

észrevevő szervei fokról-fokra elevenebbekké lesznek, a szere-

tet, az összetartozás érzése, az isteni természet mindinkább 

kialakul benne és sóvárog az után az igazság után, amit itt a 

földön, a változandóság világában mégis csak nélkülözni kény-

telen. Mert alighogy megtanul szeretni, alighogy a szeretet bol-

dogító örömét élvezi, alighogy megkezdődnék a lélek ki-

elégülése és megnyugvása, már itt az idő, hogy el kell válnia. A 

halál törvénye elszakítja a fonalat, s ez az ember-szellemet be-

leviszi a nagy kérdésbe, hogy mi van a halál után? Ezzel a lát-

szatvilág jelenségeiről rátér a látszatvilág lényeges igazságaira, 

az elvek világára, az igazságra és megtalálja gondolatban és 

érzésben azokat az erőket, amelyek az egész világmindenséget 

mozgatják. S amikor ide ért, meg kellett találnia az Istent! 

 Ez a lélek fejlődésének legmagasabb pontja. Amikor 

ide eljutott az értelem és az érzelem, akkor vagy kiemelkedik e 

világból a hit és amaz elvek által, amelyeket Istentől, mint bol-

dogító igazságokat elfogad, vagy pedig hátat fordít, és az anya-



 79 

gi világ felé fordítja tekintetét. S az eszével és értelmével — 

amely előtt az egész világmindenség megnyilatkozott — vis--

szafordul és megtagadja az istenséget, az igazságot, s ezek he-

lyett az anyag és a test igazságát fogadja el vezető elvül. És 

zuhan mélyen alá; sokkal mélyebben, mint ahogyan a fejlődés 

vonalán rétegről-rétegre felemelkedett. A mélyponton aztán 

vagy teljesen elveszti szellemi világosságát, és újra kezdi az ál-

lat-emberi minőségnél, vagy pedig a föld természettörvénye 

elrétegezi, elraktározza azokhoz a szellemcsoportokhoz és ter-

mészetfluidokhoz, amelyeknek messze-messze van az ideje, 

hogy felébredhessenek és feltámadhassanak. Mert azok az el-

vek, azok az erők, amelyeket kötöttségükből életről-életre fel-

szabadított, hatalommá válnak és azok mind körülötte élnek és 

mozognak. 

 Nézzétek meg a ti mostani korotokat! Körülbelül 

ennek a századnak a befejezése és még valamennyi idő reá 

elegendő lesz ahhoz, hogy az értelem egészen odáig felemel-

kedjék, hogy mindazokat az anyagokat és energiákat, ame-

lyek a természetben kötve voltak, felszabadítsa. Amikor, 

mint ma, óriási mértékben meggyorsítjátok a közlekedést, fel-

emelkedtek a levegőbe, igába hajtjátok az elemeket. Amikor az 

éterikus test kifejlesztett idegvilágára hatni tudtok, amikor 

megismeritek az akarat kifelé és befelé ható erejét, amikor mű-

szereitekkel a végtelennek látszó nagyot és a végtelennek lát-

szó kicsinyt rögzíteni tudjátok a szemeitek lencséje előtt, ami-

kor távolba láttok és távolba hallotok, amikor az éter rezgéseit 

meg tudjátok számolni, amikor az élet titkainak mélyére kezde-

tek hatolni, és felbontjátok elemeire a természetet; amikor kü-

szöbön van, hogy a légköri elektromosságot igába hajtsátok. 

Már nagyon közel van az időpont, hogy elérkezzék az emberi-

ség értelmi fejlettségének csúcspontjára, oda, hogy igazán fel-

ismerjétek az Igazságot, mint mindeneket fenntartó Erőt, a Sze-

retetet, mint mindenek felett kötelező Hatalmat, hogy a megis-



 80 

mert természeti erőket minden létező élőre áldásként terjeszt-

hessétek ki. 

 Azonban a bennetek élő sátáni elv nem engedi ezt 

meg. Jaj pedig annak, akinek értelme olyan magasan fej-

lett, hogy szinte szédületes magasságban jár a közönséges 

ember értelme fölött! Jaj annak, aki nem ismeri el a felette 

való hatalmat! Mert a szédületes magasságból zuhanva esik 

alá, még pedig nem a föld alacsony fokozatára, hanem még 

sokkal alacsonyabb fokozatra, és ördögi tagadó elveivel 

bezáratik azokba az erőkbe, amelyek felett ő hatalmat 

nyert tudománya által. És ezek az erők kísérik őt az ő felsza-

badult mivoltukban mindaddig, amíg csak a természettörvény 

valami módon őt magát is fel nem szabadítja, hogy újra el-

kezdhesse, nem ott, ahol abbahagyta, hanem ahonnan aeonok-

kal előbb útnak indult. És ha még onnan sem tud felmelkedni, 

akkor ismét bekebeleztetik ugyanazokba az elvekbe, amelyeket 

újra, lassanként, életről-életre dolgozhat csak fel abban a másik 

világban, amelynek alakulásánál az ő erői is felhasználtatnak. 

Ő pedig ugyanezeknek az erőknek vonzó hatalmánál fogva úgy 

beletapad az új világba, hogy minden akaratával és vágyával 

sem lesz képes onnan felszabadulni. 

 Azonban hogyha az emberi elme és lélek az értelem 

csúcspontjához elérve, az ő kifinomult megérzésével keresni 

kezdi Istent, az erőknek és hatalmaknak összetartóját, azt a 

még nagyobb Erőt és még nagyobb Hatalmat: akkor megtalálja 

Őt abban az igazságban és abban a szeretetben, amit Ő szent 

Fia által adott az embereknek. Megtalálja Őt abban a világban 

és abban a rétegben, ahol csak egy lépés, és már az emberi 

lélek felbontotta a halálnak sötét fátyolát és azon túl nem a 

hittel, hanem a tudással léphet be a bizonyosságba, a halál 

utáni életbe. És aki ezt az igazságot a saját lelkének megja-

vítására, a hibák és tévedések kiirtására, érzelmeinek az 

egységben való összeforrására használja fel: az a lélek meg 

van mentve! 



 81 

* 

Minden az egységre törekszik; a megismerésre jutott ember-

szellemnek is erre az egységre kell törekednie. Az emberszel-

lem az Isten képére és hasonlatosságára van teremtve; nem a 

földi arc szerint, hanem a szellem arculata szerint. Ez az arcu-

lat, az Isten képére és hasonlatosságára teremtett szellemarc 

eltorzult a bűn és szenvedés következtében és alantassá, állati-

assá vált még a kifejezésében is. A lélek arculata megnyilatko-

zik abban az érzelemben, amelyet ki tud sugározni a világba, 

hogy vajon boldogító, vagy boldogtalanságot okozó-e az az 

érzelem, amellyel a világot gazdagítja. A felébredt emberszel-

lemre nézve, aki Krisztusban megtért és jót cselekszik, elenyé-

sző csekély dologgá válik az, hogy az anyagi világban átminő-

sített fluidjai az emberi testben való feloszlással és felfelé-

rétegeződéssel hogyan és miként használódnak fel. Azonban 

azt mondom neked: mindenen, a belőled kilehelt levegőn, a 

belőled eltávozó és elhasznált anyagon, a köpeten, a bélsá-

ron, vagy a vesék által kiválasztott vizeleten, a testedből 

kisugárzó párákon és anyagokon, mindenen rajta van a te 

lelkednek ódikus minősítése. És bár te mindezt elhagyod 

magad mögött, és mindez szétbomlik elemeire, a minősítés 

törvénye összeállítja ezeket és azután minden egyes kicsiny, 

felbomlasztott molekulára a te lelki arcod van rávésve. 

Mindenütt ott vagy, amerre mész a földön, az éterben, a 

szellemvilágban. Ezek a részecskék mindenütt, amerre 

megteszik a maguk útját, minősíttetnek és ezek is minősítik 

a testi fluidokat. És mikor ismét visszatérnek a földre, ezek az 

erők, amelyeket te szerettél, hozzád fűződnek és ezek a fluidok, 

amelyekben munkálkodtál, és amelyeket gondolataiddal, érzé-

seiddel, akaratoddal telítettél, áldást vagy átkot hoznak a 

földnek és a rajta lévőknek aszerint, amint te azokat áldá-

sos vagy kárhozatos elvekkel itattad át. Ezek mint tu-

dattalanok hatnak a tudatosra és emberek vagy szellemek, 

akik beszívják azt a levegőt, amit te kileheltél valaha, fölve-



 82 

szik azt az anyagot, amely tetőled távozott el valaha, — mi-

után a napnak sugara elemeire bontotta azokat s új összeté-

telben más testek táplálására váltak alkalmasakká — meg-

őrzik ez anyagokban latens fekvő elvek hatásait, mert a 

bennük lévő tudattalan az ő tudatosukra, hat. Ha tehát a te 

minősítésed magasabb rendű (vagyis a szeretet érzésétől 

áthatott), akkor ez a te nem tudatosod uralni fogja azokat a 

tudatossá vált elveket is. 

 Így az ember az ő gondolataival és érzéseivel többet 

tesz, többet teremt a tudatosban, mint hogyha csak pusztán az ő 

anyagi megjelenésével és az anyagot felszívó és átdolgozó testi 

természetével vesz részt az életben. Mert a felébredt szellemű 

ember hat a nem tudatosra, a természeti erőkre; hat érzelmeivel 

a lelki erőkre, hat értelmével a szellemi erőkre. A felébredt 

szellemnek ennél fogva sokkal nagyobb a szabadsága, sokkal 

nagyobb a ténykedő ereje az asztrális és mentális világban, 

mint annak az embernek, aki pusztán az ő anyagi megjelenésé-

vel hat, de szellemileg még nem ébredt fel. Az ember szellemi 

fokozata mutatja meg, hogy ki mennyit cselekedhet a világ-

ban; mert más a szellemileg felébredt ember cselekedete és 

más a szellemileg még fel nem ébredt emberé, akinek gondola-

tai és érzelmei még szűk határok között mozognak. Megkísér-

lem ezt számokban kifejezni: Tegyük az ember hatóerejét 1— 

100-ig terjedő mértékűnek. A vadember ténykedését, sza-

badságát és hatóerejét, amellyel a természetre hat, jelöljük 1-

gyel, ami azt jelenti, hogy annyit hat a természetre, mint a ter-

mészet őreá. Amint az ismerete gyarapszik, ez a szám lassan-

ként felemelkedik 10-ig; tehát az ő primitív szabadsága és ha-

tóereje 1—10-ig terjed. Ide sorolhatók a visszasüllyedt csavar-

gók is, akik dolgozni, a világ hasznára lenni, a törvénybe csat-

lakozni nem akarnak.19* 10—20-ig a primitív kultúrájú ember-

                                                 
19 * Akik határozott, nagy bűnöket cselekszenek, s bár ebben a pillanatban a 

szabadságuk megvan, a lelkük erői által csak gonosz hatást kelthetnek, 

azoknak az anyagai, amelyeket magukból kilehelnek és hátrahagynak, csak 



 83 

szellemek mozognak. 20—30-ig a már némi ügyességre szert 

tett és gondolkodni tudó emberek. 30—40-ig jelöljük az átlag-

embert, az emberek nagy részét, akik ismerik a jót és rosszat, 

hajlamaik és ismereteik vannak ugyan és kívánják is a jót, de 

cselekszik mégis a rosszat. 40—50-ig az egyszerű, engedelmes 

embereket, akikben megvan ugyan a hajlam a rosszra, de még-

sem merik, sőt nem akarják azt cselekedni. 50—60-ig az önér-

zetes emberek, akik lelkük önérzete folytán nem cselekszenek 

rosszat, mert nem tartják magukhoz méltónak. 60—70-ig azok, 

akik már fejlettebbek, akiknek érzésvilága valamivel maga-

sabb, az erkölcsről bizonyos tudatos fogalmuk van, azaz már 

nem azért erkölcsösek és jóakaratúak, mert erre kényszerülnek, 

hanem saját akaratukból. 70—80-ig, akik az ő legbensőbb 

igazságérzetükből kifolyólag inkább tűrik a rosszat, és nem 

viszonozzák, mert ez az ő kifinomult érzéseiket sértené. 80—

90-ig, akik már áldozatot is tudnak hozni, mert szeretnek és 

meg tudják tagadni önmagukat. 90—100-ig, akik teljesen meg 

tudják tagadni magukat, beleélik magukat a világ-lélek egysé-

gébe. Ezek uralják az ő lelkük fluidjaival és erejével az alattuk 

lévő összes emberek lelki erejét; hatóképességük a világ lelkére 

és a világ természetére átalakító és újjáteremtő, ennél fogva 

szabadságuk is szinte korlátlan. 

 Tehát minél inkább az egység felé halad valaki és minél 

inkább egybefolynak az ő törekvései az egész élet egyetemes-

ségével, annál korlátlanabb szabadságot és ha-tóképességet 

élvez és annál nagyobb értéket jelent a földre nézve az ő meg-

jelenése, gondolat- és érzésvilága. Mert az anyagnak, amit az 

ember felhasznál, hosszú-hosszú kerülő utat kell megtennie, 

rétegeződnie és minősíttetnie, hogy új hatást váltson ki, míg 

                                                                                                        
átkos és visszaforgó erőket képviselnek, amelyekben igen kevés hányada 

van a használhatóságnak. Ezek szerint, amennyi hányada van bennük a 

használhatóságnak, kebeleztetnek be a föld törvényvilágába. 

 



 84 

ellenben az ember az ő gondolatával és érzésével, valamint 

cselekedeteivel is közvetlen hatást fejt ki. 

Azért a szellemi ember lelkének a mozgása összeha-

sonlíthatatlanul gyors és hatóképessége óriási az egyszerű vad-

embernek vagy a primitív fejlettségű embernek lelki mozgásá-

hoz és hatóképességéhez mérten. És amilyen gyors az ilyen 

lelkek és szellemek mozgási képessége, olyan gyors az asszi-

miláló és felvevő képessége is. Az ilyen magasra fejlett ember-

szellem sokkal több jót tehet, mert sokkal tágabb lehetőségek 

vannak előtte nyitva, mint akinek értelmi fejlettsége még na-

gyon korlátolt. Az ilyenek sokkal többet tehetnek a szférákban 

is, mert haladásuk tüneményesnek látszik más szellemek előtt, 

mivel gondolatról-gondolatra, érzésről-érzésre szállnak. És 

mivel gyorsabb a felfogó- és áttekintőképességük is, így a sza-

badságuk is sokkal nagyobb; de nagyobb a boldogságérzetük 

is, mert több részről tudnak hatásokat elfogadni, és a több rész-

ről való elfogadás az önmaguk lényét kiterjeszti. 

 Mert amit el tudtok fogadni, az a lényetek, a ti ott-

honotok, a ti lelki világotok. Az ilyen nagy mozgási szabad-

sággal és erővel rendelkező szellemek együttese teremti meg 

a boldog szférákat, a boldog világokat. A lélek az ő terem-

tőképességével kimeríthetetlen újabb meg újabb lehetősé-

geket teremt magának a régiek nyomán, és a régiek felett 

rendelkezik, azokat odaadhatja, átcserélheti, megváltoztat-

hatja, semmit senki el nem vehet tőle, semmit el nem ve-

szíthet, mert az az övé, rendelkezik felette. Amit bárkinek 

odaadtok, az a tiétek marad és ha az illető elfogadja, akkor ő is 

a tiétek az érzés kapcsán, Így szerezhet az ember magának 

szolgákat és szolgálóleányokat és emelheti magával a maga-

sabb világokba. Mert ha valaki hálával van valakihez elköte-

lezve, ez a szív legszebb virága, amely nem hervad el soha, 

mert a jó örök értékkel bír, amit semmi meg nem változtathat, 

és semmi meg nem semmisíthet. Az a gazdagság, amit így sze-

reztek, állandó, örökké tartó; akik ilyen gazdagságot szereznek 



 85 

maguknak, azok szegénységet nem látnak, a nyomorúság meg-

szűnt számukra. A nyomorúság csak a bűnnek eredménye; 

mert ahogyan a lélek kifogyhatatlan az önmagából való kiter-

melésben — t. i. az eshetőségek kitermelésében — éppúgy ki-

fogyhatatlan a szenvedések kitermelésében is, ameddig erre a 

lehetőség fennáll. 

 
2. A környező világ hatása az emberre(**). 

A föld a többi bolygók salakjából alakult. — Az asztrológia.— A bolygók 

hatása. — A periódusok. — Az „örök kárhozat.”— Horoszkóp és megtérés. 

— A konstellációk helyes kihasználása. — A fekete hatalom. — A gazdag-

ság jelentősége. —Áldások és felelősség. 

 Minden égitestnek megvan a maga szellemi légköre. Ez 

a légkör, mint a földön is, felvesz hatásokat és lead az I égitest 

természetéből, annak szellemi világosságából és irányításából 

és ez az irányítás messze kihat ugyanabban a naprendszerben, 

amelyhez az a bolygó tartozik. Sőt a napok és naprendszerek is 

hatnak egymásra vonzólag és taszítólag. Vannak azonban idők 

és alkalmak, amikor egyik a másiknak hatását lerontja, vagy 

felerősíti aszerint, amint ellentétesen vagy együttesen hatnak; 

vagy egy harmadik mindkettőnek a hatását semlegesíti, vagyis 

felfüggeszti. A földre azért hat olyan erősen a naprendszer töb-

bi bolygója, mivel, amint azt a „Mai kor vallásá”-ban emlí-

tettem, a föld a többi bolygók megépítésénél fennmaradt flui-

doknak összegyúrásából keletkezett. Innen van, hogy a föld 

nem annyira pozitív, mint akármelyik más bolygó az ő saját 

természetében. Ezért a földről bármelyik bolygóra vissza lehet 

jutniuk az ide lehullott szellemeknek, ha el tudták érni azt a 

fokozatot, amelybe annak a bolygónak természete tartozik. 

Mivel tehát a föld ilyen nem egészen pozitív, ennél fogva job-

ban felvesz hatásokat, de kevesebb hatást ad le magából. 

 Az alacsonyabb rendű bolygók, amelyek a föld foko-

zatán alul vannak, természetesen sokkal kisebb befolyást gya-

korolhatnak a földre, mert általános szabály, hogy mindegyik 

bolygó a nála magasabb rendű bolygóra kevesebb hatással tud 



 86 

lenni, mint a magasabb rendű az alacsonyabbra. És ez óriási 

segítségére szolgál a szellemeknek. Szellemileg azonban alig 

tud hatni a lélek természetére, a lélek hajlamaira valamely 

bolygónak természete, amelynek éppen a hatása alá kerül a 

föld, ha az az egyén nem annak a bolygónak a fluidáris termé-

szetével bír. Ezért van, hogy nem mindegyik lélekre egyformán 

hat ugyanaz a bolygó, hanem az egyikre erősebben, a másikra 

gyengébben, még akkor is, hogyha ugyanazon a helyen és 

ugyanabban az időben születtek. Ez az oka annak, hogy az 

asztrológiát mint fix tudományt a földön sohasem lehet teljesen 

megrögzíteni. Éppen azért nem lehet mint végleges tudományt 

megállapítani, mert, amint említettem, minden egyes szellem-

nek, aki a földön testet ölt, más-más iránya van és mert a föld 

ilyen sokféle fluidokból és sokféle természetből van össze-

állítva. Ezért nehéz itt különben is egy általános érvényű igaz-

ságot leszűrni. Nagyon erős hatással vannak az egyes bolygók 

az ő uralkodó állásukban azokra a szellemekre, akik annak a 

bolygónak természetéhez tartoztak, illetőleg tartoznak. Ezeknél 

a hatás 90%-ig mehet; ezek azok a hatások, amikre azt szokták 

mondani, hogy végzetszerűek. Azonban még itt is fenn kell 

hagyni tíz százalékot a szellem szabad akarata részére. Elgon-

dolható, hogy ez a tíz százalék milyen kevés. 

 Vannak azonban a földön olyan testöltések is, az ú. n. 

determinált sorsok, amelyek nem mindig az illető egyén érdek-

ében valók, mint ahogyan azt a lerögzített karma törvénye elő-

írná, hanem amelyek egy másik embernek, vagy esetleg egy 

egész csoportnak az érdekében jönnek létre. Ilyen esetben az 

illető egyén sorsa nem az ő okozati törvénye szerint alakul, 

nem azt tölti be — tehát az asztrológiai meghatározások és 

konstellációk itt egyáltalán nem válnak be — hanem annak a 

csoportnak, vagy annak az egyénnek az okozati törvényébe 

kapcsolódik bele, akiknek vagy akinek érdekében testet öltött. 

Itt tehát az eltolódások és eshetőségek óriási százalékában ke-

veredések állhatnak elő. Ezért intelek én titeket, hogy soha 



 87 

egy-egy fix, lerögzített pontból, vagy dogmából ki ne indulja-

tok ilyen dolgok megítélésénél. Mert ha az ilyen dolgokat le-

rögzítenétek, akkor meg volna kötve a felfogásotok, és nem 

volnátok képesek még annyira sem szabaddá tenni magatokat a 

természeti hatásoktól, mint amennyire Így képesek vagytok, 

amikor nem láttok semmi bizonyosságot, hanem a nem tudott, 

bizonytalan eshetőségekben mozogtok. 

 Még egyszer mondom; óva intlek titeket, hogy ilyen 

tekintetben valami igazságot le ne rögzítsetek magatoknak, 

habár az esetek nagy részében meg is van ez a végzetszerűség, 

mert tényleg van befolyásuk a bolygóknak, csakhogy nem 

mindegyik lélekre egyformán. Szeretném ezt nektek közelebb-

ről is felfoghatóvá tenni. A valóság és az igazság egy nagy, 

tiszta tükörlap, ami Isten képét tükrözi vissza. Az egyes embe-

rek és szellemek pedig apró, kicsiny üvegszilánkok csupán, 

amelyek közül az egyik piros, a másik sárga, vagy kék stb. 

Ezek az üvegdarabok — apróbbak-nagyobbak — össze-vissza 

vannak keverve egymással. Felülről a világosság (mondjuk a 

bolygók hatása) sugárzik alá ezekre a tört üvegcserepekre, 

amelyek közül a fényt mindegyik más- és másképpen veri vis--

sza és mindegyik üvegdarab más és más képet tükröz. Minél 

tökéletesebb és fejlettebb, annál nagyobb darabot képvisel az 

egészből. Az ember lelke is olyan, mint egy-egy ilyen széttört 

üveglap; szétforgácsolódott benne a jó, és minden, ami tulaj-

donképpen isteni tulajdonság benne, minden, ami szép, jó, amit 

mint ilyent önmagában és másban felfedez, csak töredéke az 

isteni nagy Igazságnak. Amikor a lélek összeszedi ezeket az ő 

szétforgácsolt képességeit, akkor folyton tökéletesebbé, egé-

szebbé lesz, és minél nagyobb felületet tud összeragasztani, 

annál tökéletesebben látszik meg benne Isten képe. Minden 

boldogító érzésben és minden igazságban Isten tulajdonsága 

néz reátok. Azt látjátok, annak örültök és az teszi boldoggá a 

lelketeket, amikor azt felfedezitek. De annak a sok kicsi darab-

nak össze kell forrnia. 



 88 

 A jobb és tökéletesebb bolygók hatása azokra a lelkekre 

nézve, akik fejlődésükben és tisztulásukban valamennyire meg-

közelítik azt a fokozatot, amelyen ennek a bolygónak az átlag 

szellemi világossága és érzelmi melegsége áll, mindenesetre 

nagyobb és erősebb, mint másokra nézve. Azonban ugyanan-

nak a bolygónak a hatását egy, ettől a fejlettségi színvonaltól 

távol eső egyéniség csak mint töredék-hatást tudja átvenni, 

mivel meg van töltve a saját törvénytelenségének termékeivel, s 

így alkalmasabb az alacsonyabb rendű bolygók hatásait átven-

ni, mert azok átvételére a rokonszenv szerint készebb. 

Minden léleknek meg kell várnia a testöltésben azoknak az 

eszmeáramlatoknak felszínre-jutását, vagyis annak a korszel-

lemnek újraszületését, vagy legalábbis az ahhoz közelálló szel-

lemi áramlatot, amely az ő egyéniségének megfelel, és csak 

akkor születhet meg ismét. Sőt nemcsak, hogy meg kell várnia 

azt, hanem az ilyen korszellem vonzásának nem is tud ellenáll-

ni. Így vannak bizonyos körforgások, illetőleg periódusok, 

amelyek bizonyos lelki természeteknek, illetőleg a megfelelő 

szféráknak anyagait nagyobb mennyiségben vonzzák a földre 

testöltésbe, mint bármilyen más alkalmakkor. Vannak periódu-

sok, amelyek két-, három-, négyszáz év alatt teszik meg az út-

jukat, azaz ennyi időre van szükségük, hogy ismét alámerül-

hessenek az anyagba.20* De vannak olyanok is, amelyeknek 

ezer-, sőt kétezer évre van szükségük, míg ismét megjelenhet-

nek az anyagi síkon. Minél mélyebbre esett valamely erő az 

anyag törvényébe, annál nehezebben tudja megtenni az útját 

felfelé. Ezért, hogyha a szellemek önmaguktól nem tudnak ja-

vulni, amikor a velük kapcsolatban volt erők és anyagok megte-

                                                 
20 * T. i. annak az anyagnak, amelyet az a korszellem esetleg megrontott, 

kb. ennyi időre van szüksége, hogy megtegye az útját a minősítési törvény 

által előírt különböző állapotokon keresztül, hogy ismét azokkal a szellemi 

és lelki erőkkel kapcsolódhassák, amelyekkel az előbbi periódusban kapcso-

lódva volt.  

 



 89 

szik a maguk periodikus körforgását, ezek újra magukhoz vonz-

zák őket és így egyiknek talán ezer, másiknak esetleg csak két-

ezer év múlva jut alkalma arra, hogy újra felszínre kerülhes-

sen. 

 Ez nagyon szomorú állapot. Azonban még ennél is 

szomorúbb állapot az, ha a szellem még ezen is túlkerült, vagy-

is olyan mélyre bukott, hogy nagyon nehezen és csak nagy so-

kára tudna a felszínre kerülni, sőt majdnem lehetetlen is számá-

ra, hogy a felszínre kerüljön. Ez az az állapot, amit örök kárho-

zatnak neveznek. Az ilyen szellemnek meg kell várnia az 

anyagnak egy újabb fluidosítását, felsodródását, hogy az őt 

magával vihesse, és egy újabb alakuláshoz kapcsolhassa. 

Azoknak, akik javulni akarnak, és erős, nagy igyekezettel min-

den alkalmat és módot felhasználnak arra, hogy javulhassanak, 

a saját természetükben el kell végezniük az anyagoknak újra-

felszabadítását. Ezek a gyorsabb ütemben való testöltések. A 

legnormálisabb eset a földkörüli szférák javuló szellemei-

nek az esete, akik kb. ugyanannyi időt élnek a szférákban, 

pihenő állapotban, mint amennyi ideig a földön éltek, úgy, 

hogy kb. minden 100—150 évben testet öltenek. Vannak 

azonban gyorsabb tempójú testöltések is, 30, 40, 50 év múl-

va. Ebből is látható, hogy miután minden szellemnek más és 

más a feladata, amit el kell végeznie az anyagon, el kell vé-

geznie az erőkön és az ő szellemében, ennél fogva mind-

egyiknek más és más sorsa alakul ki, még ha ugyanaz alatt a 

csillagzat alatt született is meg. 

 Ennek a fokozati különbözőségnek a földön való össze-

vegyülése adja meg azokat az ütközéseket, amelyek nyomán 

minden lélekben új érzés, új vágy, új irány alakul ki. Erre az új 

irányra is rányomja bélyegét az a természet, amely éppen ak-

kor, azokban a pillanatokban a földre bocsátotta a maga hatá-

sait. Így mindegyik lélek más és más eredményeket ér el. 

Szükséges is, hogy mindegyik lélekben külön-külön más és 

más impressziók alakuljanak ki, mert a hatás az alacsonyabb 



 90 

lélekben alacsonyabb színezetben válik láthatóvá, magasabb 

fejlettségű lélekből magasabb rendű világosság pattan ki min-

den egyes érintkezés nyomán. Így vannak alakulatok, amelyek 

az újonnan létrejött ütközések folytán támadnak, amelyek az 

egyik számára kedvezők, a másikra kedvezőtlenek. Ez azonban 

nem éppen annak a bolygónak a behatása, hanem a behatás 

nyomán a saját lelketekben felébredt és a más lelkekben fel-

ébredt hatások együttese, amelyek a folytonos jelent alkotják, s 

amelyek úgy alakulnak, hogy az életet kedvezően, vagy kedve-

zőtlenül befolyásolják. Ezek azok a bizonyos eshetőségek, 

amelyek kialakulhatnak, amelyeket előre meg lehet látni, sőt 

meg lehet érezni. 

 De mégis azt mondom nektek: őrizkedjetek ezeket 

az eshetőségeket százszázalékos igazságoknak tekinteni, 

mert a legvalószínűbb is legföljebb 90 százalék, mert Isten 

minden lélek alakulásában fenntartja a végszót Magának. 

Tehát lehet az asztrológiát tanulmányozni, sőt helyes és jó do-

log az, de a nélkül a bizonyos megérzés nélkül, amit ti médiu-

mitásnak neveztek, nem sok eredményt lehet vele elérni. Sok-

szor vannak sorsok, amelyek azért alakulnak kedvezően, mert 

az illető lélek időközben 'megtért, és ezáltal belépett egy ked-

vezőbb eshetőségbe, bár az ő csillagzata ezt nem mutatta ki. 

Így annak a konstellációnak a behatása és természete már nem 

érinti közvetlenül a lelki természetét s ennél fogva azok az es-

hetőségek, amelyek ebből az érintkezésből származtak volna, 

nem állnak fenn többé az ő számára. És vannak kedvezőtlenné 

vált eshetőségek, holott az illető csillagzata azokban a pillana-

tokban talán éppen a legjobb eshetőséget mutatta neki, azonban 

elmulasztotta azokat a jó hatásokat, azaz elmulasztotta a ked-

vező alkalmakat megragadni, és vagy az ő lelkében rejlő rossz 

tanácsra hallgatott, vagy tétovázón és bizonytalansággal indult 



 91 

az ő szerencséjének és boldogságának keresésére és Így eltért 

az ő csillagzata által mutatott iránytól.21* 

 Most azt mondhatnátok: hogyan tudja az ember kihasz-

nálni az alkalmakat? Az egyik embernek anyagilag kedvez a 

sors, a másiknak lelkileg. Van idő, hogy mind a kétféleképpen, 

de ez nagyon ritka eset. Mert az igen-igen ritkán fordul elő, 

hogy szimpatikus csillagzatok együtt erőteljes hatást gyakorol-

janak. Tehát vagy anyagilag, vagy lelkileg áll a kedvező eshe-

tőség és rendkívüli eseteket kivéve, a kettő egymás nélkül for-

dul elő. Ha most az ember megragadja az anyagit, akkor elesik 

a lelki kedvezésektől, ha pedig megragadja a lelki kedvezést, 

mert az neki rokonszenvesebb, akkor elesik az anyagi kedve-

zéstől, mert az egyik a másik mellett elsuhan. Ilyenformán vá-

laszthat az ember az ő szabad akaratával. Mozoghat az ő lehe-

tőségeinek keretein belül úgy, hogy abból vagy az egyik, vagy 

a másik irányban kedvező eredményeket vívhat ki magának. 

De a bizonytalanságban élő ember — és ilyen az óriási többség 

— aki sohasem tudja, hogy mit kezdjen, mert vagy annyira té-

velygő lélek, hogy nem bír magának szilárd lelki alapot terem-

teni, amelyen megállhasson és maga elé határozott irányt tűz-

zön, amelyet következetesen kövessen, vagy a más emberek 

befolyása olyan erős felette, hogy nem bír ellenállni. Elsodró-

dik- az áramlattal úgy, hogy sem lelkileg, sem anyagilag nem 

tudja megragadni és megtartani magának azokat az előnyöket, 

azaz eshetőségeket, amelyeket számára az ő csillagzata biztosí-

tott volna. Mert a csillagok állása az egyik időpontban nagy 

előmenetelt mutat az egyiknek, a másik időpontban pedig a 

másiknak. Ezeket a pillanatokat megragadni tudni az embernek 

finom megérzéssel kell bírnia, amit ő magától sohasem tudna 

kifejleszteni. De ezt is megszerezheti magának, hogyha az Isten 

                                                 
21 * T. i. az Ő hajlamai nem egészen egyeztek annak a csillagzatnak a ter-

mészetével, és így maga rontotta el az Ő csillagzatának kedvező behatását, 

mert nem tudta, vagy nem akarta kihasználni a kínálkozó jó alkalmakat.  

 



 92 

segítségét magához vonzza s általa azokat a jó erőket, amelyek 

az ő lelki fokozatának, vagyis az ő lehetőségeinek keretén belül 

meg tudják találni az összeköttetést azokkal a lelkekkel és 

azokkal az eshetőségekkel, akik és amelyek őt az Isten törvé-

nyének megsértése nélkül előbbre vihet. 

 Ilyen azoknak az embereknek a sorsa, akiket — hogy 

úgy mondjam — az Isten segítségével nagy áldásokban részesít 

a természettörvény. Ilyenek lehetnek pl. azok, akik a természet-

tel vannak összeköttetésben, akik termelnek, akik állatokkal 

bánnak, akik mindent a természetből vesznek, amivel foglal-

koznak. Az ilyeneknek nagyon jó azokra az időpontokra figye-

lemmel lenniük, amikor áldás kísérheti a kezük munkáját. De 

mindenféle foglalkozású és mindenféle irányú embereknek 

megvannak a maguk eshetőségei, hogy mikor milyen konstel-

láció mellett juthatnak előbbre. Vannak fordulók az emberek 

életében, amelyek bizonyos számokhoz vannak kötve (évek, 

hónapok, esetleg csak hetek), amelyeket ha keresztül böjtölnek, 

azaz az ezekbe elhelyezett szenvedéseket és megpróbáltatáso-

kat türelemmel kiböjtölik, akkor egyszerre kedvező helyzetbe 

kerülnek. Mert minden lélek számára van az életben olyan es-

hetőség, amikor megnyugodhat és megpihenhet. Ezeket az es-

hetőségeket kell kiaknáznia az embernek akként, hogy amikor 

kedvezően megy a dolga, vagyis az Isten áldásával van körül-

véve, ezeket az eshetőségeket megbecsülje és a bennük rejlő 

áldásokat a maga részére felszaporítsa. De az a baj, hogy az 

emberek nagyon sokszor ezeket az áldásokat úgy tekintik, 

mintha ezek az ő munkájuknak, az ő szorgalmuknak eredmé-

nyeiként jelentkeznének, és teljesen jogosultaknak hiszik azo-

kat a maguk számára, és nem fordítják az ő lelkük javára, nem 

adnak értük hálát. Mikor aztán lejár az enyhet adó pihenési idő, 

akkor mindenkinek meg kell próbálnia a nehéz böjtnapokat is 

és pedig annál keservesebben, minél nagyobb volt az áldások 

eltékozlása, minél több helytelen dolgot cselekedett az alatt az 

idő alatt, amíg a pihenő időszak tartott. És annál nehezebben is 



 93 

tudja visszaszerezni azokat. Míg, akik jól használták fel a ked-

vező napokat a saját és a mások javára, a szellemi haladás elő-

mozdítására, (nem szükséges, hogy nagy dolgokat cselekedje-

nek, csak másokban a jó és szép iránt való érzést felkeltsék és 

másokban hálaérzést ébresszenek) azok a megpróbáltatás peri-

ódusa után ismét magukhoz vonzhatják az áldások maradékait, 

akármilyen volt is az ő kármájuk, azaz okozati törvényük. 

 Itt érvényesül az a bizonyos szabad akarat, amellyel az 

ember az ő élete során a jót felhasználhatja, és magát a rossztól 

távol tarthatja. Mert nincs egyetlen olyan ember sem, aki kísér-

tést ne szenvedne, aki megpróbáltatásokba ne sodródnék; csak-

hogy minden lélek más- és másként oldja meg azokat az ő fo-

kozata szerint. És legyenek bár valakinek a legrosszabb eshető-

ségei, de ha lelkében a jó és igaz iránt való vágyakozás él, és 

hisz abban, hogy az Isten őt ahhoz hozzá is segíti: az, hogyha 

nem is éppen száz százalékig, de bizonyos határig meg is való-

síthatja az ő vágyát. Az ilyen a kicsinyt is úgy használja fel, 

hogy a benne kialakult jónak és igaznak érvényt szerezzen, s 

ezzel a tőle távolabb eső jót és igazat is magához vonzza. De 

feltétlenül hinnie kell az igaz és jó diadalában, és dolgoznia 

kell annak érdekében. Az embernek nem szabad ellanyhulnia 

abban a gondolatban, hogy „úgysem ér semmit, úgyis hiábava-

ló minden”, mert aki nem küzd, az nem is érhet el eredményt. 

Azért is nem lehet nektek azt mondanunk: „Ez és ez — mond-

juk valami jó — fog benneteket érni ebben és ebben az idő-

ben”, mert akkor azt gondolnátok magatokban: Hiszen úgyis 

meg van jósolva, hogy ez fog történni, minek küzdjek érte, 

hiszen úgyis el fogom érni! Ezzel a lanyhasággal elodázhatjá-

tok az időt, mert nem fejtitek ki a lelketekben azt az érzést és 

erőt, ami szükséges ahhoz, hogy megközelítsétek azt a jót an--

nyi idő alatt, amennyit mi a mi számításunk szerint látunk an-

nak bekövetkezéséig. Mint az úszó, aki rábízza magát a hullá-

mokra, és erélyes mozdulatokkal nem töri át magát azon a víz-

tömegen, ami még elválasztja őt a céljától, később ér oda, mint 



 94 

hogyha teljes erejével küzd a cél eléréséért. Természetesen én 

ezt nem úgy gondolom, mint ahogy ti emberek sokszor felfog-

játok, hogy mindent a ti akaratotokkal és érdemeitekkel értek 

el, hanem úgy, hogy mindent Istennel és mindent Isten törvé-

nye szerint végezve. 

* 

 Itt az eshetőségeknek egy másik világa felé irányítom a 

tekinteteket. A dolgok folynak a világban aszerint, amilyen 

szellemek, amilyen vágyakkal és törekvésekkel elfoglalják a 

helyüket a fizikai síkon. Minden lélek belenyomja a maga aka-

ratát a fizikai síkon a történésekbe és erre óriási erő mennyiség 

használódik fel és alakít át. Ezenközben ott áll a háttérben a 

fekete hatalom, amely mindig kész arra, hogy ezekből a felesle-

gesen szétpazarolt erőkből magának minél nagyobb részt hará-

csoljon, és vele a maga uralmát fenntarthassa, és hol csábítás-

sál, hol erőszakkal úgy zavarja meg az emberek előtt a szellemi 

látóhatárt, hogy vagy kétségbeessenek, vagy ok nélkül való 

reménykedések táruljanak eléjük, hogy ezek őket vakmerőkké 

tegyék. Ez azután odafejlődhet, hogy az ember eltékozolja az 

eredményeket, amelyeket számára e világba való beállítottsága 

törvényes úton biztosít22* És a sátán gondolatokat és érzéseket 

sugalmaz, amelyekkel a világ folyását a maga rendje és módja 

szerint meg akarja zavarni és meg is zavarja azokon a lelkeken 

keresztül, akik hajlandók az ó' hajlamaik révén elfogadni ezeket 

a gondolatokat és érzéseket. Ennek eredményeképpen a fizikai 

síkon is tevékenykednek addig a határig, ameddig az es-

hetőségeik engedik: elharácsolják a nekik nem járót mástól, 

lopnak, rabolnak, csalnak, kihasználják mások jóhiszeműségét, 

és így magukhoz ragadják azt, ami nekik nem jár. Ezáltal meg-

                                                 
22 * P. o. sok ember van, akinek ideje is, rátermettsége is lenne arra, hogy 

szorgalmas munkával magát fenntartsa, sőt meglehetős gondtalanul élhes-

sen, de fantasztikus eszmék és tervek (találmányok, óriási sikerek reményei 

stb.) elvonják őket a mindennapi kötelesség teljesítésétől és egész éltükön át 

nyomorognak, sőt más, rendes embereken élősködnek. 



 95 

zavartatik az összhang és az események folyása nem egyöntetű, 

a jót a rossz feltartóztatja a maga munkájában és megakasztja 

vele a fejlődés folyamatát. Ezt még a legkisebb dolgokban is 

tapasztalhatjátok. Vannak emberek, akik nem térnek meg, el-

foglalja őket az anyag, és az anyagért való küzdelem teljesen 

felőrli lelki erőiket. Ezek a felőrölt lelki erők azután mindig 

rendelkezésére állnak azoknak a sötét hatalmaknak, amelyeket 

az ember vágya felszínre emel és a tudattalanból tudatossá 

tesz23* 

* 

Itt utalok arra, ami a mágiáról szóló fejezetben bővebben ki 

van fejtve, t. i. a hatások és viszonthatások eredményeire, ame-

lyek a föld természetének alulról felfelé törésében és felülről az 

alsó világokba való hatásában és ezek kapcsolataiban nyilat-

koznak meg, amely kapcsolatok által bizonyos természet-

válságok állnak elő, az erőknek bizonyos örvénylései jönnek 

létre. Bizonyos időpontokban az égitestek pályáinak kapcsoló-

dásaiban állnak elő ilyen örvénylések, amelyeket a fekete má-

giával foglalkozók kitapasztalnak és ezeket az örvényléseket 

felhasználják a saját céljaikra. Ezt én nem kívánom teljesen 

megvilágítani, és azért nevezem csak örvényléseknek azokat a 

jelenségeket, amelyek az összekapcsolódás folytán létrejönnek. 

Bizonyos eljárások, a fizikai síkon végighúzódó fejlődési fo-

lyamatnak bizonyos összekapcsolódásai erőket tartóztatnak fel 

és ezeket a fekete mágiával foglalkozó a maga hasznára, a ma-

ga céljára bizonyos pontokhoz kötve kihasználja. Így vannak 

időpontok, amik az egészségre vagy betegségre tudnak hatni, 

amik az anyagi javakra, amik a földbe elrejtett kincseknek és 

nemes fémeknek kikutatására, bányák felfedezésére alkalma-

                                                 
23 * Vannak emberek, akik — különösen az ú. n. üzleti életben — lelket-

testet emésztő hajszában élnek, s ezáltal nagyon sok fölösleges pénzt keres-

nek. Ezzel azonban tönkre teszik és megrövidítik az életüket, holott sokkal 

kevesebb munkakifejtéssel megelégedettségben és békében élhetnének s 

nem nyújtanának tápot és lehetőséget a sötét hatalom érvényesülésére 



 96 

sak. T. i. ezek az időpontok kedveznek az ilyen céloknak, azaz 

ezekben megvan az eshetőség az ilyen célok elérésére. És van-

nak emberek, akik ezeknek az erőknek birtokában elveszik az 

előnyöket azoktól, akiknek azok talán a sorsuk szerint járná-

nak, és kisajátítják a mások eshetőségeit a maguk javára, elve-

szik mások egészségét és erejét, bizonyos tömegben élő embe-

reknek a fluidjaira hathatnak és azokat a maguk céljai szerint 

irányíthatják. 

 De ahogyan ezek a hatások létrejönnek, azonmód min-

den el is múlik, és keserű számadás elé néznek azok, akik ezen 

az úton akarják az életüket feljavítani. Mert ez is lopás, sőt 

sokkal súlyosabb lopás, mint amit a tolvaj a fizikai síkon követ 

el. Az Istenhez megtért ember fluidjaival szemben azonban ezek 

a hatások erőtlenek, bár számára is küzdelmet jelenthetnek; de 

a megtért embertől végeredményben mégsem vehető él az, ami 

neki jár, mert az Isten áldását ilymódon a megtért lélektől el-

venni nem lehet, csak azoktól a tömeglelkektől, akik önállóság 

híján a csoportokba bekebelezve élnek. 

* 

Ha az ember, illetőleg az emberek nagy része megtérne és az 

Isten útján haladva igaz és becsületes életet élne a világon, 

akkor a csillagoknak csak a jó hatása érvényesülhetne. De ha 

csak a fele térne is meg az embereknek és fogadná el Istent és 

az Isten törvényét, akkor is megszűnnének a rossz hatások, 

mert a csillagoknak akkor is csak a jó hatásai érvényesülhet-

nének, és az emberiség tömegei sokkal jobb állapotba juthatná-

nak. De éppen mert az emberiségnek háromnegyed része sú-

lyosan hibás és csak egy negyed része a kevésbé hibás, azért 

van, hogy a csillagok rosszabb befolyása nagyobb mérvben 

érvényesülhet. Ha tehát a csillagok járása nyomán indultok él, 

ha azok konstellációja még olyan jót mutatna is, a jó eshetősé-

get legfeljebb kétharmad részig lehet mérvadónak tekinteni, 

míg egyharmad részt a legjobb eshetőségekben is a rossz szám-

lájára lehet írni. 

/csak


 97 

A különböző szféráknak van nagy befolyása az emberek ideg-

szellemére. A 2. szférára, amelyből a legtöbb szellem van a 

földön, nagy befolyása van a 4. szférának, t. i. a színes, ele-

ven élet, a felfokozott életnek a kívánása óriási elfogadó 

táborra talál a földön. Azonban egy nagy baj van, hogy az 

emberek szeretnék a szépet, kívánják a jót, és erre a legtöbb 

embernek megvan a készsége a 2. szférában uralkodó hangulat 

szerint, de dolgozni nem akar érte, hanem fáradság, munka és 

gond nélkül akar hozzájutni a széphez, a jóhoz, a kívánatoshoz 

és mindent véghez is visz, hogy ezt elérhesse. Ennek is két ol-

dala van, mint minden dolognak. Az egyik oldal az, hogy a 

fejletlen szellemeket serkenti a szépnek, a jónak, a helyesnek, a 

kívánatosnak megszerzésére és az ízlése és ügyessége is fejlő-

dik azáltal, hogy önmaga körül olyan produktumokkal lássa el 

a világot, hogy abban öröme teljék, másrészt pedig a lelke így 

foglalkoztatva van. 

 Ezért van meg valamennyire a létjogosultsága a gaz-

dagságnak a földön.  Ezért van meg bizonyos fokig az önzés-

nek az igazsága, ami arra készteti az embert, hogy el ne tesped-

jen a restségben, a semmittevésben, és a durvaság, a gonoszság 

teljesen hatalmába ne ejtse a lelkeket, hanem mindig a jobb és 

szebb felé törekedjék. Sajnos azonban, a fejletlen lélek min-

denkor igyekszik megkerülni a törvényt és kizsákmányolni az 

előnyöket, így jön létre a földön olyan sok csalódásnak és szen-

vedésnek a forrása magukból a szellemekből, mert nem úgy 

akarják megszerezni az Isten áldását, hogy arra érdemesek is 

legyenek, hanem csak egyszerűen elragadják durvasággal. 

Természetes, hogy kívánatos a gazdagság és a jólét, mert 

van rá eset, hogy azt az Isten ajándékképpen adja. Nézzé-

tek meg Jóbot, akinek az Isten sok áldást adott, Jákobot, 

Ábrahámot, akik számára az Isten megsokasította a földi 

javakat, hogy ezeknek segítségével adhassák tovább és tud-

tára az emberiségnek az ő lelkük kincseit. Mert mit adhat a 

világnak a szegény, a nyomorult? Az ő nyomorát, nyavalyá-



 98 

it, siránkozását?  Mit tud az ő lelkéből kihozni, hogy azzal a 

világot gazdagítsa, amit a világ kíván, óhajt, magáénak vall? A 

nyomorúságban szenvedő ember nem adhat a világnak mást, 

mint csak az ő béketűrését adhatja, az erőknek és az Istenben 

való megnyugvását mutathatja. De mivel a nyomor nem kí-

vánatos a földi ember előtt, mert ez az ő vágyait nem serkenti, 

hogy tanuljon, fejlődjék, dolgozzék, munkálkodjék, azért ez 

olyan érték, ami után senki sem kapkod. Hanem ha van valaki-

nek gazdagsága, okossága, bölcsessége, ha van valakinek ha-

talma, dicsősége, pompája: ez mind kívánatos a földi ember 

lelke előtt. Ha van valakinek Istentől adott valamiféle tehetsé-

ge, a művészetek valamely nemét műveli, amellyel kelleme-

sebbé teheti az életet, vagy az eszének fényével belehatol a 

titkokba és új ismeretet, az életet kényelmesebbé tevő talál-

mányt hoz a világnak: ez mind olyan eredmény, ami kívánatos 

a világ előtt. Aki ezekkel az áldásokkal jön a földre — jóllehet 

ez nagy megpróbáltatása a léleknek, hogy az alázatosságban 

megmarad-e tovább, vagy elkapatja magát — ezekkel az isteni 

áldásokkal gazdagíthatja a világot. Íme, milyen jelentősége és 

haszna lehet a gazdagságnak: a gazdagságban sok olyan dolog-

ra rájöhet a lélek, ami addig rejtve volt, mert nem kötik le a 

mindennapi kenyér gondjai, a nyomor nem szegezi a földhöz, 

és nem válik számára teherré a mindennapi élet. Felfelé emel-

kedhet a földről, és gazdagságából sok olyan áldást; meríthet az 

utána következő nemzedék, amellyel embercsoportok életei 

tehetők szebbé, boldogabbá, fejlődésre képesebbé. 

 Tehát az áldásoknak is megvan a maguk helye és ideje, 

és azokat Isten meg is adja azoknak a lelkeknek, akikkel célja 

van. De mindenről el kell számolni! Ezek az áldások mind-

megannyi állomásai a léleknek, amelyek után vágyakozott, és 

amelyeket elért. De jaj annak, aki ezeket nem áldásként adta 

tovább a világnak, hanem átokká változtatta! Azért az Isten 

megadja a módokat, alkalmakat és lehetőségeket az életben 

egyiknek is, másiknak is, és ezekbe a lehetőségekbe bele lehet 



 99 

nőni egy életen keresztül is. És ha megmarad az ember az Isten 

útján, Isten meg is óvja őt azoktól a gonosz hatalmaktól, ame-

lyek minden jónak és igaznak ellenségei. Mert pihenő életeket 

is nyújt egyszer egyiknek ebben, máskor a másiknak abban, s 

vagy lelkileg, vagy testileg olyan ajándékokat tartogat számára, 

amelyek őt kielégítik, és boldoggá teszik. De ezekhez fel kell 

emelkedni, mint ahogyan egy-egy Istennek átadott lélek fel-

emelkedett az imádság által az áldások hazájába. 

 
3. Az emberi test szférái. — Éterikus test. (**) 

Az éterikus test túlfejlesztése, a fakírok. — Miért nem juthatnak a fakírok és 

általában a pogányok a 3. szféránál feljebb. — A megtérés definíciója. 

 Az emberi test szervei is hétféle csoportra oszlanak 

éppúgy, mint a szférák; és az egyes szervek, illetőleg testrészek 

a szféráknak, illetőleg a naprendszernek megfelelően vannak 

beosztva, és az ő funkcióik szerint minősítve. Óva intelek 

azonban benneteket attól, hogy ezt is, mint végigazságot, 

lerögzítve ne gondoljátok, amelyre nektek mint spiritisták-

nak építenetek lehetne, vagy amiből ki lehetne indulnotok. 

Itt is odairányítom a figyelmeteket, ahova minden egyes 

alkalommal irányítani szoktam, hogy itt ebben a látszatvi-

lágban semmit sem lehet mint kész, befejezett igazságot 

tekinteni, ami a lelki kérdésekkel összefügg. Ti itt csak kö-

vetkeztethettek, de valóságos igazságra nem tehettek szert, 

mert csak arra vagytok utalva, amit láttok, amit az érzékeken 

keresztül érzékelhettek s arra, amit ebből gondolkodás útján 

következtethettek. Más pozitívumra nem támaszkodhattok, 

ennél fogva nem is köthetitek le magatoknak pozitívumként 

azokat az igazságokat, amelyeket nektek a fluidi világból 

mondhatok. Hiszen azért nem lehet és nem szabad az embernek 

ítélnie, mert a végső igazságot semmiképpen sem tudhatja. Ti 

csak láttok valamit, valamely igazságnak egyik oldalát, amely 

éppen felétek van fordítva, amely hatásaival éppen a ti érzéke-

lésetek alá esik, de nem láthatjátok a dolgok benső valóságát. 



 100 

 Ha az ember ismerné azokat az igazságokat, amelyeket 

könnyelműen megragad, és a maga részére kihasználni igyek-

szik, bizony nem ragaszkodnék olyan görcsösen hozzájuk, mert 

tudná, hogy minden dolognak két oldala van, egy fény- és egy 

árnyoldala. És ameddig a szellem az árnyékoldalon, vagyis 

ameddig a látszatvilágban az eshetőségek tömkelegébe van 

bekebelezve, addig a fénynek sem tud a pozitív oldalára szert 

tenni, vagyis a fénynek pozitív hatásait nem érzékelheti, és 

nem érezheti a maga valóságában, mert ott van az árnyék, 

amely a fényt hatástalanná teszi, vagy legalább is nagymérték-

ben semlegesíti. Mindennek megvan a maga természettörvé-

nye; de az is, amiről most beszélek, csak egy kiemelt, kicsiny 

részlet az egészből. A kegyelem törvényvilágában tárgyalt is-

meretekből és igazságokból könnyű belátni, hogy az egész em-

ber, ahogy itt a földön megjelenik, a ti egész világtesteteknek 

szellemi, fluidi és anyagi erőit egyesíti magában; az emberben 

mint kicsinyben — a mikrokozmoszban — benne él ugyan a 

törvény, ami a nagyban, a makrokozmoszban. 

 Az ember testében benne él az ősembernek minden jó-

tól és igaztól messze esett természete; benne él az ásványi, nö-

vényi, állati erőknek egész rendszere, amelyek fejlődésüket a 

fizikai síkon való megjelenésükkel az emberi testben fejezik be, 

hogy miután rotációjukat az emberi testben befejezték, szellem-

fluidokat éltessenek tovább. Így az emberben nagyon sokféle 

természet van egyesülve. Ebből következik, hogy az embernek 

úgynevezett alsóbb rendű természetében megnyilatkozó erők 

nem mind megvetendő, a kárhozatra-vivő elemek, mint azt 

egyesek gondolják és állítják, mert hiszen az az élethullám, 

amely fejlődésének befejezését az emberi testben éri el, szintén 

az Isten erejéből való erő. Ez az a természet, amely feloldotta, 

életre keltette azokat a megsűrűsödött fluidokat, amelyek ott 

pihentek a kőzetben, később porrá változva a növényzetet éltet-

ték, a növényzeten keresztül végtelenül változatos formákon 

végig állati testeket éltettek, míg végül a felébredt szellem kör-



 101 

zetébe kerültek s ez által a magasabb rendű élet által odavon-

zatva, ennek a magasabb rendű életmegnyilvánulásnak a körze-

tében bizonyos lelkiséggé változtak. Ez a lelkiség az a bizo-

nyos természet, amely a maga romlatlan, naiv, egyszerű meg-

nyilatkozásában a gyermekben szemlélhető, amíg annak lelké-

ben a rejtett bűnök fel nem ébrednek. Sőt ez nyilatkozik meg az 

állatok testében is, ameddig azok kicsinyek. A játékos, a nem 

tudatosan jóra törekvő, a kedves, a szép, a friss, eleven és ma-

gát minden pillanatban újjászülni készülő élet ez, mely a kicsi-

nyekben, a romlatlanokban megnyilatkozik. A szellem ezt az 

Istentől kapott felruházkodási alkalmatosságot a saját céljai és 

akarata szerint minősíti, s így ez ennek a minősítésnek követ-

keztében éterikus testté válik a szférákban. Ez az éterikus test 

már magasabbrendű minden növényi és állati léleknél. Ez 

azonban nem maga a lélek, csak a léleknek a ruhája a maga 

természetes formájában, amely szintén átváltozásnak van alá-

vetve úgy, hogy az éterikus test erői felszívódva, lelki erőkké 

változnak át. 

 Ez az éterikus test, mivel szellem viselte, magába szedi 

a szellem tulajdonságait, amelyek benne nem mint valami tuda-

tos erők élnek, hanem mint olyan hajlamok, amelyeket a szel-

lem egyénisége a maga természetével beleoltott. Gépies hajla-

mok, gépies ösztönök szunnyadnak ezekben az erőkben, ame-

lyeket a szellem egy-egy földi, test levetése után, mint burkot 

félretesz. Minden szférának megvan a maga szükséges és kö-

telező megjelenési formája, és ebben a formában köteles a szel-

lem megjelenni. De ezek a kötelező megjelenési formák a ma-

gasabb szférákon, ahol már az anyag lágyabb, alkalmazkadó 

fluiddá válik, hova-tovább megszűnnek mint különálló formák 

létezni, mert itt olvadékonyabbá válik a természet, olvadéko-

nyabbak a fluidok, és a szellem minden gondolatához és akara-

tának minden pillanatnyi megmozdulásához alkalmazkodnak. 

Tehát könnyebben mozog bennük a szellem; mivel pedig nem 

szükségesek a merev formák tovább, mert a szellem a maga 



 102 

akaratával és gondolatával lényének minden rétegét képes pil-

lanat alatt áthatni, tehát ezek a formák szükségképpen meg-

szűnnek. A 4. szférában az alacsonyabb fokokon még vannak 

ilyen könnyen kezelhető fluidok, azaz éterikus testek, de 

ugyancsak a 4. szférában meg is szűnnek, hogy a szellem kön--

nyű, felhőszerű fluidburokban mozoghasson tovább. 

* 

Tehát az éterikus testnek az az anyaga, amelyből össze van 

szedve, vagyis az egész földnek a természete, amely benne van, 

amellyel együtt egy egészet képez, ugyanúgy hét részből áll, 

mint a szférák. Az ember legmagasabb, legfejlettebb létállapo-

tát — amikor értelmileg és érzelmileg elfogadó természete ré-

vén harmóniában van a teremtett mindenséggel s annak Terem-

tőjével — az embernek ezt a legmagasabb- rendű rétegét, ami 

az idegszférájában testesülve van: a fej reprezentálja. A fejben 

van a legtöbb érzékszerv, a legérzőbb idegek; az agyban, az 

idegközpontban székel a szellem, vagyis az erőknek az a forrá-

sa, amely az idegszférába kapcsolódik, és amelyhez ezen az 

úton a, szellem tudata is kapcsolódik. 

 Mert ne gondoljátok, hogy az ember az egész szel-

lem. Az ember az ő anyagi megjelenésében az egész szel-

lemnek csak egy része. A szellem láthatatlan, és csak az ő 

kisugárzásával, az ő lelki erőivel kapcsolódik bele az 

anyagba, még pedig az éterikus test közvetítésével. Ez az 

éterikus test az, amit szervező életerőnek is mondunk; ez alkot-

ja meg az idegszférát, és az idegszférán keresztül kapcsolódik 

bele lassan-lassan a tudat a földi világba és a földi világról csak 

ezen az idegszférán keresztül vesz tudomást. Tehát a legmaga-

sabb rendű erőt képviseli:  

 1. az agy, a hozzá vezető idegek, valamint a tájékozó 

érzékszervek: a szem, a fül, az orr, a nyelv. Azután kö-

vetkezik:  

 2. a tüdő és a szív. A tüdő dolgozza fel az éterikus test 

részére azokat az anyagokat, amelyekre neki a szerve-



 103 

zéshez féltétlenül szüksége van. Az éterből vonja ki t. i. 

azokat a disszipált anyagokat, amelyekről még azt lehet 

ugyan mondani, hogy anyagok, azonban már mégis 

majdnem fluidikussá váltak. Ezek, mivel még mindig 

anyagok, a föld légköréhez tartoznak. A levegőt, vala-

mint a levegőben kötve lévő anyagokat a tüdő dolgozza 

fel és a szív a vérbe juttatva, a véráram által elárasztja, 

és ellátja velük az egész testet, vagyis ez ad neki életet. 

Azután következnek:  

 3. a vesék és a mirigyek. Ne gondoljátok, hogy ezek 

mint emésztő-szervek egy kategóriába tartoznak. Mind-

egyiknek megvan az éterikus testben a maga külön 

funkciója. A vesék és a mirigyek külön magasabb rendű 

nedvesség kiválasztására szolgálnak. 

 4. a gyomor, a máj és a lép; 

 5. a nemző szervek; 

 6. a belek és a húgyszervek, felszívó és tisztító mun-

kájukkal, amelyeken keresztül az egész szervezet meg-

tisztul az elhasznált anyagoktól; 

 7. a végtagok, a kezek és a lábak, amelyek mint a test 

munkásai a testet a szükséges segítséghez hozzá-

juttatják. Amit napidegfonatnak neveztek, az köti össze 

az alsóbb rendűt a magasabb rendűvel, az anyagi célo-

kat szolgáló szerveket a lelki célokat szolgáló szervek-

kel. 

* 

A magasabb rendű embernek egy alsóbb rendű, meg egy maga-

sabb rendű szíve is ki van fejlődve, t. i. egy lelki-fluidi szíve és 

egy fluidi tüdeje, amely asszimilálja a tudást, elfogadja és vi-

szonozza a szeretetet. Ez a szív már nem érzéki és izgalmi köz-

pont, hanem érzelmi központ. 

* 

Azok az emberek, akik az ő emberi természetüket megtagadva, 

mintegy emberfelettinek látszó erőket fejlesztenek ki maguk-



 104 

ban, ezeket az idegszféra-erőket, t. i. az éterikus testet, túlsá-

gosan fölerősítik, az érző idegeket mintegy háttérbe tolják 

az akaratukkal, és egy erőteljes éterikus ember fejlődik ki 

belőlük. Ilyenek az ún. fakírok. Azonban ismétlem azt, amit 

már régebben is mondottam, hogy valamiképpen azt ne 

gondoljátok, hogy az ilyen emberfelettinek látszó kifejlesz-

tett képességekkel valami messzire jutnak el ezek az embe-

rek a szellemvilágban. Semmi esetre sem. És ha még olyan 

nagyot tudnának is cselekedni, a harmadik szféránál feljebb 

nem mehetnek. Általában a pogányoknak nincsen nyitva ma-

gasabb szféra a harmadiknál. Akik így megtagadják az ő érző 

testüket, és az ő lelkükön keresztül erős éterikus testet fejlesz-

tenek ki, éppúgy járnak, mint akik túlságosan kifejlesztik a 

testüket és akrobatákká képezik ki magukat. Mert ezeknek min-

den céljuk és erejük arra összpontosul, hogy a testük erős le-

gyen, és ez a gondolat és ennek a révén a test uralkodni felet-

tük. Ugyanúgy a fakírok túlfejlesztik az ő éteri testüket, és ez 

uralkodik felettük. És hosszú-hosszú időbe tart, míg ezt is fel-

emészthetik, mert ennek is ismét fel kell szívódnia. 

* 

A megtérés tulajdonképpen abban rejlik, hogy az ember 

lelkével a jóhoz ragaszkodik, a jó győzelmét óhajtja és 

igyekszik azt az ő életében minél tökéletesebben kidolgozni. 

Ha pedig a jóhoz hajol, akkor az ő alsóbb rendű énjének 

vágyait meg kell tagadnia. Ez az alsóbb rendű én az éterikus 

test, amely a földi természetnek, a földi erőknek összefoglalása 

és egyben váló kifejezése. Ez az éteri test csak az ösztöneivel 

tudja ezt az ő természetét kifejezni és azt mint kívánságokat 

kidolgozva éreztetni, hogy mi kellene neki. Ezek a kívánságok 

azonban sohasem helyesek, és ha ezek közel férkőzhetnek az 

ember lelkéhez, az ő eltorzult és megromlott állapota következ-

tében nem engedi magát többé a világot vezető tiszta fluidtól 

vezettetni, hanem ennek az ösztöni befolyásnak hatalma alá 

kerül. Ezáltal eltér rendeltetésétől és kiszabott pályájától és 



 105 

ferde kívánságok, rossz ösztönök ébrednek fel benne, amelyek 

mindenben uralkodóvá lesznek. Mert az éterikus test hajlamai 

a túlzásba visznek; a szellemi belátásnak kell tehát mérsékelnie 

ezeket és a szellem tudatának kell azt megszabnia, hogy milyen 

irányban haladhatnak az ösztönök. A helyes irányban vezetett 

éterikus formák megszépülnek, megerősödnek, tökéletesednek, 

és mikor leveti magáról a szellem, áldásává lesznek annak a 

légkörnek, ahonnan azokat vette. 

 Nemcsak az embernek van éterikus teste, hanem az 

állatnak és a növénynek is, egyszóval mindennek, amit a fejlő-

dés szükségessége formával ruház fel. De amint mondtam, ez 

mind különbözik egymástól, mert más irányban halad az állat 

éterikus fejlődése, és más irányban az emberé. Az embernek 

magasabb rendű létállapot jutott osztályrészül, amelynek ki-

dolgozásáért felelnie kéli. Neki nagyobb a szabadsága, de na-

gyobb a szenvedése is. 

 

 

4. A fantomokról. (**) 
Az éterikus erők a halál után. — A fantomok szerepe a testbeöltözésnél. — 

Felelősség a fantomokért. — A fantomok mint szellemruhák. — A fanto-

mok egyéb felhasználási módjai. — Fantomok megnyilatkozása spiritista 

üléseken. — A periszprit feloszlása. — Betegségi hajlamok a fantomokban. 

Az emberi életet ismeritek, arról tehát nem beszélek, hanem 

egy nagy ugrással áttérek az élet végére. A fizikai test is elko-

pik és elhervad, mint a virág, és porrá lesz, mert ennek Így kell 

lennie. Az erők kezdenek gyengülni, a szervek kezdik a mun-

kát abbahagyni. Azok az éterikus erők, amelyek a testet fölépí-

tették, és kifejezésre juttatták mindazt, amit kifejezésre juttatni 

feladatuk volt, — mert magasabb hatalmak írták elő számukra 

— kezdenek mindinkább összezsugorodni a testben, és az 

öregség beáll és bekövetkezik a halál. Az éterikus erők, melyek 

így összezsugorodnak, mindinkább a lélek körül időznek; és ha 

a lélek rosszul bánt ezekkel az erőkkel, és szenvedtette ezeket, 

akkor ezt a szenvedést a halál után a lélek érzi az éterikus test 



 106 

erőiben mindaddig, amíg csak az éteri testtől nem tud elválni; 

mert az éterikus testnek le kell válnia mindenkiről. 

 Van olyan ember, akiről a halál pillanatában leválik az 

éteri teste, és van, akinek csak hosszú évek múlva — többnyire 

annyi idő múlva, mint amennyit a földön élt — és akkor mezte-

lennek, tehetetlennek, gyengének érzi magát a szellem. Ennek 

az éterikus testnek is megvan a maga törvénye. Ennek is bele 

kell vegyülnie ismét abba a nagy körforgásba (rotáció), amely a 

tisztulás állomásain keresztül egy-egy fokkal magasabbra eme-

li. Ezeken keresztül menve azután ismét ott áll az éterikus test 

a benne lappangó hajlamokkal, amelyeket attól a szellemtől 

örökölt, akit azelőtt szolgált. Ekkor ez az éteri test (fantom) be-

lekerül abba a nagy csarnokba, ahol az anyagokat szétszedik és 

minősítik, hogy megtisztítva ismét más szellemeket öltöztesse-

nek beléjük. Mindaddig megmarad ez a fantom és szolgál más-

más testbeöltöző szellemeket, amíg végül ismét — hogy úgy 

fejezzem ki magam — az ő igazi gazdájához nem kerül, azaz 

ahhoz a szellemhez, aki létrehozta, hogy vele ismét egybeforrva 

— minthogy ebben, mint saját egyéni fluidjaiban nagyon jól 

érzi magát — az feloldja, áttisztítsa, azaz lelkierővé tegye. 

 Mivel ezek az éterikus testek is több rétegből állnak, 

amely rétegek mind külön-külön minősíttetnek, vannak olyan 

éterikus testek, amelyeket részekre bontanak, és a darabokból 

új szellemruhát alkotnak annak a törvénynek a munkásai, 

amely mindig újabb és újabb alakkal ruházza fel a természetet, 

hogy mindig jobb és magasabb rendű megjelenési formák áll-

janak elő. Azonban az embernek is kötelessége ezeket a bur-

kokat mindig jobbakká, szebbekké, tisztábbakká tennie, hogy 

minden egyes megjelenés után szebb és jobb formában jöhes-

sen vissza a fizikai síkra. Ezek az éteri testek anyagok, bár ter-

mészeti erők, amelyekben élő tulajdonságok vannak latens el-

raktározva, annak a szellemnek a tulajdonságai és hajlamai t.i. 

aki az ilyen fantomot levetette, önmagukban azonban, amikor a 

szellemtől külön vannak, ezek  a  hajlandóságok nem érvé-



 107 

nyesülhetnek; kifejezésre csak akkor juthatnak, ha ismét 

élő lélekhez kapcsoltatnak. 
 Vannak egyének, akik uralják ezeket a harmadlagos 

életerőket; képesek ezeket megeleveníteni és parancsolni nekik; 

sőt a matrializációs médiumok körül nem egyszer ilyen anya-

gok fölhalmozódása hozza létre a jelenségeket. Ezek a fanto-

mok kénytelenek engedelmeskedni annak, aki nekik parancsolni 

tud, és gépiesen követik azt az akaratot, amely egy testben lévő, 

vagy testen kívüli szellemtől ered. Vannak emberszellemek, 

akik a saját testükből kihelyezkedve és ilyen üres fantomba öl-

tözködve, megjelenni tudnak. Mindebből a lényeg csupán 

annyi, hogy ezek a fantomok felhasználhatók; és ha jó és igaz 

törekvések hatották át azokat, akik viselték, a következő fordu-

lónál a gondviselést intéző kezek felhasználjak ezeket és 

olyan gyenge szellemeknek, akik nagyon szeretnének meg-

javulni, sokszor ilyen erős jellemű szellemek levetett fan-

tomjait juttatják öltözetül, hogy ezek a jóban valamennyire 

megállhassanak. Felhasználják továbbá a nagyon jókedé-

lyű, nyugodt szellemek fantomjait a zord és mogorva szel-

lemek felöltöztetésére, hogy ezeket valamennyire is elvisel-

hetőkké tegyék és számukra, emberi életükre bizonyos elő-

nyöket biztosítsanak. Felhasználják az erélytelen szellemek 

felruházására az erélyesek, sőt majdnem kemény természe-

tűek levetett ruháit, még pedig úgy, hogy legtöbbnyire csak 

azokat a részeket hagyják meg bennük elevenen élni, ame-

lyek éppen annak a hibának kiküszöbölésére szükségesek, 

amelyeket a Gondviselés ki akar küszöbölni. 
 Így aztán nagyon sokszor megtörténik, hogy a különben 

zord és mogorva szellemek kétféle életet élnek; t. i. bensőjük-

ben búskomorságot, embergyűlöletet éreznek, de ha más embe-

rekkel összejönnek, egyszerre az Ő külső burkuk hajlamai lép-

nek élőtérbe, és barátságosak tudnak lenni. És sokszor önma-

guk sem tudják, hogyan nem tudnak ellenállni, mikor éppen 

nem akarnak barátságosak lenni, és ahelyett éppen meglepik 



 108 

őket akaratuk ellenére, minden átmenet nélkül ezek a barátsá-

gos érzések. Vannak zsugoriak, akik könnyelmű, sőt pazarló 

szellemek tulajdonságait kapják ajándékul, és nem tudják meg-

érteni, miért vannak néha olyan pillanataik, amikor fösvény-

kednek és ismét olyan pillanataik, amikor könnyelműen eltéko-

zolják azt, amit gyűjtöttek. 

 Vannak szeretetlen és önző emberek, akikkel nem bol-

dogulna a világ, és mégis egyes személyekkel szemben nagy 

önzésük és szeretetlenségük megtörik. Ennek oka az, hogy azok 

az életerők, amelyeket felöltöztek, valaha ahhoz a másik lélek-

hez tartoztak, és a gépies ösztönben megmaradt vonzódás szo-

rosabbá teszi a kapcsolatot a két lélek között. Nagyon gyakori a 

rokonszenv és ellenszenv ilyen megnyilatkozása, ami ilyenkor 

nem a lélekből fakad, hanem a külső, ösztöni lényből. Ha vala-

ki az ő u. n. fantomjában a földi, testi életében bizonyos célok 

elérésére törekedett, ezzel a törekvéssel a fantomba belenyomja 

a maga lelki arculatát, az ő lelki formáját, törekvéseinek azokat 

a vonásait, amelyek földi életében leginkább kidomborodtak. 

Így azután egy-egy fantom, amit az emberszellem magáról le-

vet, minden egyes földi élettel tökéletesedik, erőben és formá-

ban gyarapodik, és mindinkább nyer kifejező képességben. Ez-

által mindjobban kezd hasonlítani a lélekhez. Ezekben a kikép-

zett hüvelyekben a földi szférák bővelkednek, mert ezeket a 

természet nem engedi szétrombolni. Ezek szétbontására csak 

akkor kerül a sor, ha már annyira megromlanak, hogy lehetet-

len lenne a jóra felhasználniuk a testöltést végző gondviselő 

kezeknek. Ha ez bekövetkezik, akkor a minősítési törvény újra 

felbontja ezeket, és erőiket új képződéshez használja fel. 

 De ha a szellemek törvényesen éltek ezekben a fan-

tomokban, azaz nagyon nagy bűnt nem követtek el, akkor ezek 

a hüvelyek nem az alsó világokba kerülnek többé, hanem a 

felsőbb légkörökbe. És ha az emberi szellem ezeknek a sorsát 

előbbre vitte, jó és törvényes módon használta őket, akkor ezek 

felett a hüvelyek felett rendelkezni fog, mert ezek később lelki-



 109 

erőkké finomulnak, és olyan fluidokká válnak, amelyeket a 

szellem, amikor már a föld légköréből kinőtt, a saját részére 

mint szellemi ruhát felhasználhat. Ezek azok az erők, amelyek 

mint az életszalag a test és szellem között, egyes szellemek 

között kapcsolatokat hozhatnak létre. Így vannak ezekben a 

hüvelyekben bizonyos átváltozási képességek, gyorsan felol-

dódó erők, amelyek különböző médiumitásokat, s e réven ös--

szeköttetéseket hozhatnak létre a szellemvilággal. Azonban 

hogyha a szellem sokat vétkezett ezek ellen a természetes erők 

ellen, és nem adta meg nekik azt a kötelező kíméletet, azt az 

előrehaladást, amire ezeknek szükségük lett volna (s egyúttal 

az ő lelkének is), akkor ezek az erők, mint viszonthatások ott 

maradnak az ő lelkükön, mint külső burkok. Mint periszprit, és 

a benne mutatkozó visszahatás okozza a szellemeknél a test 

képzetét, ami a szellemet megköti, s ami ellen nem tehet sem-

mit. Mikorra az éteri testek fluiddá válnak, akkor már ezeket a 

fluidokat a szellem az ő megjelenése alakjául úgy használja föl, 

ahogyan akarja, mint ahogyan az emberek a földi ruhába öltöz-

ködnek. Amikor a vágya, vagy a szükség úgy hozza magával, 

hogy valamelyik régebbi életének alakjában jelentkezzék a 

földön, akkor egy gondolattal az ő fluidjaiból ugyanazt a for-

mát tudja megrögzíteni magának, amely formát valaha ezek a 

fluidok kifejeztek, s amelyet mindvégig mintegy materiális 

hátterül megőriztek. 

Így a szellemnek megvan sokszor a képessége — persze nem 

az alacsonyabb szférákban — hogy ahol ő maga nem jelenhet 

meg, mert el van foglalva, vagy nagy megerőltetésébe kerülne 

lemerülnie azokba a nagyon sűrű állapotú fluidokba, amilye-

nekben a földi embercsoportok sokszor vannak, és nagyon ne-

hezen tudná ott magát kifejezni, akkor egy-egy ilyen fanto-

mot telít az ő gondolatával, az ő érzésével, és az ő akarat-

erejével mintegy üzenetvivőnek használja azt fel. Nagyon -

sokszor ilyen fantomok jelennek meg az üléseken is és ad-

nak le bizonyos formai igazságokat — mert lényegeket 



 110 

nemigen, vagy legföljebb csak igen rövid életűeket adhat-

nak le. — Így nagyon sokszor fordul elő, hogy fluid beszél. 

 Az ilyen fantomokban tehát olyan gondolatok és érzések 

jelenhetnek meg, amilyen gondolatok és érzések éltek bennük 

annak idején, amikor ezeket egy más szellem éltette. De nagyon 

sokszor más szellemek is felhasználják ezeket és gyakran 

materializados jelenségek létrehozására is az ilyen fantomok 

szolgálnak. Sőt azt lehet mondani, hogy a fizikai médiumitá-

sokhoz, és fizikai jelenségekhez majdnem kizárólag ilyen 

hüvelyek használtatnak fel. Természetesen ezeket a fantomo-

kat mindig aszerint a fokozat szerint veszik igénybe, amilyen 

fokon azok az emberek állnak, akikkel érintkeznek; csak az a 

fontos, hogy a médiumok külső fantomja és ezek a felvett fan-

tomok rokonszenvezni tudjanak egymással. Azért nem lehet 

valaki olyan médium, amilyen akarna lenni. Például valakinek 

van fizikai médiumitása, és ő más egyebet kívánna, ez nem 

következhet be, mert ahhoz a másik fajta médiumitáshoz az ő 

lényének egy más rétegét kellene felhasználni. A fizikai és fél-

fizikai médiumitáshoz majdnem kizárólag a periszprit erői, a 

felsőbb világból pedig ilyen hüvelyeknek az erői használtatnak 

fel. Ezeknek az erői belevegyíttetnek az anyagi természet erői-

be, és a médium periszpritjén keresztül bizonyos fokú elektro-

mosságot véve föl, jöhetnek létre az ilyen fizikai jelenségek. 

 Ha a cél magasabb rendű, pld. ha magasabb szellemek 

úgy találják, hogy az emberek között lábrakapott bizonyos el-

ferdült felfogást a helyes útra kell terelniük (mint ahogy p. o. a 

mai korban az anyagelvű tudomány művelői nagy mértékben 

elhajoltak a hittől, akiken tehát a hit fluidján keresztül nem 

lehet segíteni, hanem csak a fizikai fluidokon keresztül, mert 

lehetnek értelmileg értékes egyének, akik a hitüket elvesztették, 

azonban meggyőződésre mégis vágyakoznak), az ilyenek érde-

kében a magasabb szellemek az ő akaratukat ilyen hüvelyekbe 

beleadva, összekapcsolják azt a médium perisztpritjével, ezen 

keresztül a természet erőiből erőt vonnak ki, s azt a maguk cél-



 111 

jaira felgyűjtve felhasználják azoknak a jelenségeknek a létre-

hozására, amelyeket előidézni akarnak.24* 

* 

Ezeket a hüvelyeket sok mindenre fel lehet használni; ezek sem 

hevernek tétlenül a szférákon. Például sokszor, bár a szellem 

már rég levetette ezt az ő fantom-ját, mégis, miután ez bizo-

nyos emlékezéseket megőriz az ő finom anyagában, az őrszel-

lem, vagy pedig az okozati törvényt (karma) intéző szellemek 

felhasználják ugyanannak a szellemnek a javítására azáltal, 

hogy őt a régi fantomjával összekötve, azokat az emlékeket 

ismét végig engedik neki élni, hogy a szellem bizonyos bűnök-

kel szemben erős tudjon lenni. Ilyenkor azok a dolgok s azok 

az érzések és gondolatok, amiket régen elfelejtett, úgy jönnek a 

szellem elé, mintha csak azokat a jelenben élné keresztül. Mi-

kor pedig már nincsen szükség arra a hüvelyre, akkor a ter-

mészetet vezető szellemek félreteszik. 

 Nem egyszer az a tünet, amit ti megszálltságnak néztek, 

ilyen hüvelynek a felébredése vagy úrrá levésé, hatalommá 

való kinövése, ami pedig a szellem saját énjéből keletkezett; 

talán egy régi énből maradt emlék újult ki nála. 

* 

Minden egyes felébredés, minden egyes átváltozás bizonyos 

halálszerű állapottal jár együtt, amikor is mindannyiszor egy-

egy ilyen hüvely válik le a lélekről, amelynek helyébe talán 

egy másik hüvelyt vagy egy ilyen hüvely természetét kapja a 

szellem. Mert tudnivaló, hogy az asztrálerőkben, az asztrálvi-

lágban tömve vannak ilyen hüvelyekkel azok az állapotok, 

amelyek a szellemeknek otthont nyújtanak, és egyszerűen a 

                                                 
24 * Megjegyzem azonban, hogy nem mindent lehet, amit az emberek, vagy 

szellemek előidézni kívánnak; ez a magyarázata annak, hogy nem minden 

meggyőződést lehet megszerezni, még ha a legjobb akarat van is meg erre 

nézve úgy az emberekben, mint a szellemekben, mert igen sokszor hiányo-

sak a lehetőségek a kivitelre.  

 



 112 

vonzás és taszítás törvényén múlik, hogy a szellem ezeknek az 

alacsonyabb rendű hüvelyeknek a világát magához vonzza, 

vagy eltaszítja magától. Erre ti egyszerűen azt mondjátok, hogy 

ilyen természetű fluidokat vonz; és mi is azt mondjuk. Azon-

ban ne gondoljátok, hogy ezek élettelen erők, hanem olyan 

erők ezek, amelyekben ilyen érzések és gondolatok vannak 

lerögzítve. A szellem az ő vágyaival ezeket keresi föl, és 

ezeket magához tapasztja. Ez nem tudatosan történik, mint 

ahogyan ti sem tudatosan szeditek magatokra az erőket, hanem 

a szellem az ő mozdulatai és törekvései szerint ilyen álla-

potokat vonz, ilyen állapotokat keres fel és ezek őt egy pilla-

natra kielégítik. 

 Ezt emberi nyelven alig lehet világosabban megma-

gyarázni, mivel ennek a folyamatnak ezer meg ezer variációja 

van. Ez mind a felső V. és VI. sz. törvényvilágba tartozik.25* 

Ezek mind a lélek erői, de nem olyan megrögzített formák, 

mind amilyenekben p. o. a szellem saját vétkei és bűnei jelen-

nek meg, — amelyek t. i. teljesen kialakult és a lélek másolatát 

képező alakban élnek — hanem olyan erők, amelyek a lélekkel 

éppen rokonszenveznek, de félig lelkiek, félig a természetből 

valók. Ezek az erők élnek, mert telítve vannak a szellemek 

gondolataival és vágyaival. T. i. asztrálerők ezek; az asztrálvi-

lág pedig telve van csupa csalóka képekkel és érzetekkel, és ha 

a szellem (aki ezekben a világokban ébredezik) nem elég erős 

— mint ahogy nem is elég erős arra, hogy ezeket az erőket az 

értelmével és a jó és rossz közti megkülönböztető-képességgel 

uralni tudná — akkor igen könnyen ezeknek az erőknek a ha-

talma alá kerül, és ezek az erők válnak úrrá fölötte. 

 Azonban hogyha a szellem ezeknek az erőknek hal-

mazát igyekszik levetni magáról — mivel az ő világosságával 

felismerte, hogy ezek nem jók, hanem rosszak — és ami ezek-

ből az erőkből átalakítható, azokat a maga részére és magasabb 

eszmék szolgálatába igyekszik kiválasztani és átalakítani, a 

                                                 
25 * Lásd „A kegyelem törvényvilága” című könyvet 



 113 

rosszat, a felhasználhatatlant pedig eldobni. Akkor ezek az ő 

hatalma alá kerülnek és ezekkel a meghódított, jóra törekvő 

erőkkel a rossz fluidok felett és az ezekbe burkolt szellemek 

felett is uralmat nyer. Ez azt jelenti, hogy azok az erők nem 

tudják őt megszállani, sem semmi hatalmat nem nyerhetnek fö-

lötte, mint érzések és vágyak. Sőt miután ő kiemelkedett belő-

lük, ő fogja ezeket a maga céljai szerint az ő alsóbb világába 

beosztani olyanformán, mint az ő szolgáit. Ez a titka annak, 

hogy az egyik embernél minden veszély nélkül ki lehet fejlesz-

teni a médiumitást, a másiknál pedig nem tanácsos. Mikor t. i. 

az emberek belekapcsolódnak a szellemvilág fluidjaiba azáltal, 

hogy bizonyos céllal és szándékkal spiritista-üléseket tartanak, 

akkor a közös célra irányzott gondolataikkal és akaratukkal 

bizonyos erőket fejlesztenek; ezek az erők tömör fluidokká 

alakulnak és ezekhez a fluidokhoz kapcsolódnak  azok az aszt-

rál-erők,  amelyekben  szintén vannak szellemek. De ezeket 

csak föld körüli, vagyis asztrál-szellemeknek nevezitek, akik 

ilyen jelenségeket hoznak létre, mert ezekben a villamos flui-

dokban ilyen szellemek vannak. Amikor valaki médiummá 

fejlődik, ezek a fluidok dolgoznak rajta és — hogy úgy fejez-

zem ki magamat — az ő benső, tisztább, jobb erőiről lehántják 

az alacsonyabb fluidokat, hogy a jobb és tisztább szellemek 

számára hozzáférhetőbbé tegyék. 

 Mert hiszen az ember bele van burkolva a természetes 

erőkbe és a föld-légköri erőkbe is. Ezeket az erőket rétegenként 

hántják le ezek a szellemek. És amikor ezek az erők le vannak 

hántva, és a kapcsolódás lehetővé válik azoknak az egyénisé-

geknek a számára, akik ezekben a fluidokban benne vannak, 

akkor jönnek létre a jelenségek, sőt alacsonyabb rendű meg-

győző nyilatkozatok is. Mert a szellemeknek is munkába kell 

először szólítaniuk ezeket az erőket, hogy az ő akaratukat és 

gondolataikat szavakban rögzíthessék. Ezek után a magasabb 

rendű erők, lelkibb erők jönnek sorra. Mert a léleknek is van-

nak többrendbeli erői, egyik embernél több, a másiknál keve-



 114 

sebb, egyiknél puhábbak, a másiknál keményebbek. Mikor 

azután elkövetkezett az, hogy a médium magasabb rendű erői-

hez is kapcsolódhat a szellem, akkor már nincs szükség tovább 

az alacsonyabb eszközökre, a keményebb fluidokra és akkor 

ezeket el lehet távolítani a médium környezetéből. Ilyenkor 

olyan fluidokkal vonhatják őt be a szellemek, amelyekre nem 

érzékenyek a föld-légköri szellemek, csak akkor, amikor itt van 

a törvényes érintkezés ideje, vagyis ha a médium önszántából 

engedi át magát. Akiknek már van ilyen letisztítható önálló 

benső énjük, azoknak nem árt a médiumitás kifejlesztése, 

de akik még éretlenek, t. i. akik ezekből a fluidokból lelki-

leg még nem tisztultak ki, azokról még nem lehet és nem 

tanácsos ezeket a külső fluidokat lehántani, mert az ő szá-

mukra még veszélyes az asztrálvilággal való érintkezés, 

mivel még megszálltságba eshetnek. 

 Ezeknek a külső erőknek a természetes leválása nem 

valami erőművi hatás folytán következik be, hanem akként, 

hogy a szellem benső énjéből — azáltal, hogy világosabb és 

tisztább eszmekörben tevékenykedik — ezek a világosabb és 

tisztább eszmék és erők áthatják a lélek külső erőit,26* minek 

következtében körülötte egy új fluidvilág alakul ki. És ezek az 

általa teremtett erők körülötte elhelyezkedve alakot öltenek, 

amelyek a külső burkot mind jobban feszítik, míg az lassanként 

megpattog és lehull a szellemről. A lélek kivonja belőle azokat 

az éltető erőket, amelyeket felhasznált ezeken a fluidokon ke-

resztül az ő ténykedésére s akkor a burok, mint valami élettelen 

dolog megszűnik létezni. A lélek pedig a kivont erőket másfelé 

használja fel, velük más irányban épít, cselekszik, más világot 

formál a maga számára; új erőket von magához, új célokat 

szolgál, új formaképzésre, új gondolatok, új eszmék megvalósí-

                                                 
26 * Mert hiszen a szellem a lélekkel együtt fluidokat képes magából kiter-

melni, még pedig minél magasabb fokú világossággal rendelkezik, és minél 

eszményibb a ténykedése, annál finomabb és magasabbrendü fluidokat.  

 



 115 

tására használja fel azokat az erőket, és Így magasabb szférába 

emelkedik. Ne úgy képzeljétek azonban el ezt az emelkedést, 

mintha eltávolodnék az alacsonyabb szféráktól, hanem azokban 

a tisztább fluidokban, amelyek annak a magasabb szférának 

megfelelnek, a hasonlók közelébe érve, igyekszik összeolvadni 

azoknak gondolataival és érzéseivel. 

 Hiszen éppen a gondolatok és érzések hasonlósága ré-

vén jönnek létre a szférák. Amikor a szellemnek vagy ember-

nek gondolatai és érzései eltávolodnak a hiú, mulandó örömök 

keresésétől, s ahelyett olyan célokat ítél értékeseknek, amelyek 

nem mulandók, amelyek mindinkább Isten akaratához és tör-

vényeihez hasonulnak: akkor elhagyja alsóbb fokú ténykedési 

lehetőségeit. Kivonul az azoknak megfelelő fluidokból, minek 

következtében azok megsemmisülnek, vagy ha nem is semmi-

sülnek meg, de miután ő kinőtt belőlük, azok olyanok számára 

válnak alkalmas burokká, akik addig a fokozatig még nem ju-

tottak el.27* 

Azok az erők pedig, amelyeket a szellem kivont, illetőleg ami-

ket mint eredményeket elért, az ő egyéniségének járulékait ké-

pezik azután is. Ameddig a földi szférákban mozgunk, azt ta-

pasztaljuk, hogy ezek a földi szférák úgyszólván zsúfolásig 

meg vannak tömve ilyen hüvelyekkel és ilyen hüvelyekül fel-

használandó vagy már feloszlott erők anyagával. Azoknak a 

magasabb szellemeknek, akik akár a földön leendő testöltésre, 

akár a föld szféráiban való tevékenységre indulnak, szintén 

keresztül kell nyomulniuk ezeken az erő-halmazokon, még 

pedig úgy, hogy felveszik magukra ezeket a fluidokat, és ma-

guknak valami periszpritet alakítanak ki belőlük. Mindeneset-

re a legkönnyebben alakítható, a leglágyabb fluidokat 

használják fel. T. i. csak a 3. szféra anyagával merülhetnek 

                                                 
27 * Ez a folyamat nemcsak a szellemek körül megy végbe, hanem az embe-

rek körül is; mindössze az a különbség, hogy az emberek nem látják azokat 

a hatásokat, amelyeket földi életükkel a természetre kisugároznak.  

 



 116 

a 2. szférába, a 2. szféra anyagával az 1. szférába. Az 1. 

szféra anyaga már az, amellyel a földi ember előtt láthatóvá 

tehetik magukat. 
Minden szférában vannak ilyen átmeneti — nem mondom, 

hogy megtisztított, de semlegesített — fluidok, amelyeket én 

úgy nevezek, hogy médiumi fluidok. Ezeket használják fel ma-

gasabb szellemek ugyanannak a szférának a szellemei között 

megjelenési alak céljára és felhasználhatják az emberek közötti 

megjelenésre is. Ameddig ezek az erők még nem tisztultak 

meg, nem olvadtak fel fluidokká, azaz nem szabadultak meg az 

1., 2., 3. szféra törvényétől, amelybe tartoztak, addig ezek is 

rotálnak ezeknek a szféráknak a törvényével, s mint ilyenek, 

ahova be vannak osztva, azzal a réteggel együtt haladnak és 

ugyanolyan elbírálás alá kerülnek, mint az őket tartalmazó vi-

lág az okozati törvény révén. Így használtatnak fel a test képzé-

séhez, amely képződéssel a természet erőit szívják fel, vagyis 

az alsóbb világ erőit közvetítik és az anyagot erővé minősítik. 

Ebben a lemerülésben, amikor a fogamzás alkalmával szel-

lemekhez kapcsoltatnak, egy magasabb törvénynek enged-

ve alakul a sorsuk ezeknek a fluidoknak is azoknak a cé-

loknak a szolgálatában, amelyeket az okozati törvény 

(karma) ír elő, hogy t. i. az egyensúlyi helyzetből kimozdult 

életrétegekben javítson, tisztítson, kiegyenlítsen. Ez a ma-

gyarázata annak, hogy vannak sokszor nagyon szépen és ked-

vezően kiképzett fantomok, amelyek már sokszor voltak a föl-

dön és sok testet éltettek, sokaknak adtak megjelenési formát. 

Az ilyen fantomok — hogy úgy mondjam — gyors felfogású 

eszközt adnak a szellemnek a kezébe, ügyességet, hajlékony 

idegeket, amelyek mint finom műszerek a szellem céljainak 

igen jól megfelelnek. 

 Ha valaki ilyen kiképzett fantomot kap ajándékul a ke-

gyelem világában, ez már magában véve is — hogy emberileg 

fejezzem ki magamat — nagy szerencse, helyesebben: kegye-

lem. Mert sok fejletlen, rosszhajlamú szellem kap ilyen kikép-



 117 

zett erőket úgy, hogy ami belőle leginkább hiányzik, az meg-

van a fantomban, vagy pedig ami a lelki erőiben talán túlságo-

san van kifejlődve, és ami neki kárára válnék, az éppen a fan-

tomból hiányzik, miáltal vagy nem nem tud az ilyen rossz haj-

lamainak kifejezést adni, vagy csak nagyon csenevész módon 

tud az jelentkezni. Van rá eset, hogy mint a vegyészek, úgy 

járnak el a Gondviselés munkáját intéző kezek és 4—5 fan-

tom összevegyítésével egy átlag-fluidot alkotnak. Vannak 

bizonyos betegségre való hajlamok is a fluidokban, amelyek, 

amikor a természetes erőkkel összeköttetésbe lépnek, rögtön 

fejlődésnek indulnak; még nem is szükséges, hogy az a szel-

lem, aki ezekbe beleöltözik, valami bűnt kövessen el, s ezek a 

betegségek máris kialakulnak benne. Ilyenek az öröklött haj-

lamok. A betegségekre való hajlandóság nem az egyéni szel-

lemben van, hanem abban a ruhában, amelyet felvett. Ez 

pedig nem mindig tűri meg azt a magyarázatot, amit az 

emberek rögtön kialakítanak a maguk töredék igazságával, 

hogy erre a bűnre ez a büntetés, erre a tévelygésre ez a be-

tegség a felelet.  

 Sokszor vannak betegségek, amelyek annak életében, 

aki az ilyen periszpritet tönkretette, nem is mutatkoznak, leg-

feljebb életének utolsó szakában, mert ez a hüvely talán igen 

erős volt, amelyet nehezen tudott tönkretenni. De a következő 

lemerülésnél ez a hüvely már magában viseli annak a beteg-

ségnek a csíráját, s ha nem ugyanaz a szellem kapja is, aki vi-

selte, hanem egy hasonló, aki már a megtérésnek és a javulás-

nak a munkáját megkezdette a szférákban, az ezekben a vissza-

ütött hatásokban fejezi be az ő földi életében szellemi érését. 

Kimeríthetetlenek itt a változatok, de végeredményben min-

denféle erőknek, mindenféle fluidoknak meg kell tisztulniuk. 

Ezt a tisztítási folyamatot végzi a természet, amikor a felülről 

jövő tiszta erők által — mint ahogyan a tenger megemészti a 

bele folyó tisztátalanságokat — mintegy mossa, tisztítja folyto-

nosan ezeket az elrontott erőket. Új fordulókba, új alakulatba 



 118 

hajtja azokat, s addig csapkodja, addig szűri a törvénynek 

sűrű szitáján keresztül, ameddig a tisztátalanság mindig a 

felszínre jut és az elrontott erőkből lassanként minden 

egyes át-szűréssel tisztább és tisztább természetes erők fej-

lődnek. Mert ha ez nem így volna, a világ idáig sem állha-

tott volna fenn. 

 

A  B Ű N. 

1. Van-e a bűnnek önálló lényege? (**) 
A Van és a Nincsen fogalma. — A hazugság a Nincsen ma-terializációja. — 

A Nincsen, a bűn és a szenvedés lényegbeli azonossága. — A szellembukás 

a Nincsennek Vanná tétele. — A szabadakarat első jelentkezése. — Az 

anyagi természet a szellemnek a lelken keresztül történt kivetítése. — Miért 

kellenek a tömegkatasztrófák? — A „becsületes ember” áldása a földnek. 

 A bűn lényegére azért nagyon nehéz az emberi értelem 

számára elfogadható magyarázatot adni, mert ti emberek a ti 

gondolkodásotokban a két végletre (Isten sátán, erény-bűn, 

stb.) vagytok beállítva. Istennél és a tiszta szellemnél azonban 

ez a két véglet nincsen. Istenen kívül ugyanis nincsen semmi. 

Amikor azonban ezt megállapítom, hogy Istenen kívül nincsen 

semmi, ebből az következik, hogy csak egy Abszolútum van, és 

az a Van, mint fogalom. Csak ez a Van létezik, ezen kívül nin-

csen semmi. Amikor belehelyezkedel az abszolútba, akkor a 

Nincsen számodra nem létezik, mert te az abszolútban bent 

vagy, te magad vagy az abszolút. De amikor a relatívból nézed 

a dolgot, akkor ott áll egymás mellett a két fogalom: a Van és a 

Nincsen. Mert benned keletketzeti a Van fogalma és mivel te 

már ennek a két végletnek a szülötte vagy, azért a te értelmed-

ben a Van mellett ott van a Nincsen. Ha benne vagy az Isten-

ben, az Abszolútban, akkor nincs előtted semmi nem létező, 

csak a Vant ismered, a Nincsent nem. 

Egy hasonlatot fogok használni. Egy üveget megtöltesz vízzel, 

vagy más folyadékkal színültig és gondold, hogy ez a folyadék 

te vagy; akkor ez a van, mert minden el van általa foglalva. És 

mivel abban a térben nincsen semmiféle hely, mert színig meg 



 119 

van töltve, ott a te szempontodból semmi nincs rajtad kívül; 

előtted az a fogalom, hogy nincsen, megszűnt, vagyis az üres-

ség fogalma megszűnt, mert te magad vagy bent. 

 Te a te életeddel benne vagy a Vanban, ezt tudod; de 

mint ember az abszolútba nem tudsz belehelyezkedni, mert 

benned van a halál törvénye, a Nincsen törvénye. Az Isten he-

lyes fogalma tökéletesen kizárja a másik fogalmat: a Nincsent; 

de amikor te mint ember gondolkodol róla, akkor a Nincsen is 

van és tulajdonkép amikor a Nincsen Vanná lesz a számodra, 

akkor már megvan a fénynek az árnyéka, megvan az Abszolút-

nak követője Hozzá viszonylagosan. Mert hiszen csak Őhozzá 

viszonyítva kelhet életre a Nincsen az értelemben28* És ezzel 

megteremtődik az első lehetőség, mihelyt elfogadod a Nin-

csent, hogy az van. Az Istentől való eltávolodás tette lehetővé 

a Nincsen fogalmát. A Nincsenből, a lehetetlenből veszi a 

szellem azt a fogalmat, ami valójában csakugyan nincs. És 

így a rossz, a bűn tulajdonképpen egy „Nincs”. De mivel-

hogy a szellem, vagyis a Van a Nincsent lehetővé tette, a 

Nincsen-nek életet adott, azért a Nincsen hatalommá vált a 

felfogásban. Mert a Van az egyedüli igaz, az a valóság. Mert 

mi az igazság? A dolgok valósága. Azonban amikor a szellem 

a Nincsen felé fordul, és elfogadja a lehetetlent és megpróbálja 

lehetővé tenni, beleviszi a lehetetlennek a gondolatát a lehető-

ségbe, ezzel a Nincsent lehetőséggé teszi, megvalósítja. 

 Mi a hazugság?  A Nincsennek a materiálizációja. És 

ki adja neki a materializációt ? A Van. (Vagyis a szellem.) 

És mert lehetővé teszi, s a Van-lényegével életre hívja, ezzel 

                                                 
28 * Isten van s minden, amit és akit teremtett (életprincípium, vagyis élet, 

és szellem) tényleg vannak, a valóságban létező dolgok. — Minden más 

azonban, amit nem az Isten teremtett, (bűn, és annak következményei) csak 

az értelemben, a felfogásban vannak, de önmagukban, a valóságban nincse-

nek meg. Miután ezek tisztán szellemi dolgok, ezek megértésénél az ember 

testi megjelenésétől, továbbá a tér és idő kategóriáitól teljesen el kell vonat-

kozni. 

 



 120 

bukást követ el, mert az ő Van-lényegét megfertőzi a Nincs 

fogalommái s ezzel árnyék képződik. Hiszen az ősbukás 

lényege is ezen fordul meg. A szellem a Nincsent lehetővé 

teszi, Vanná akarja tenni. Mert hisz a szellem gondolkodik, 

kutat, önmagából akar kihozni új produktumokat, az isteni lé-

nyeget továbbfejleszteni, mert hiszen az Isten lényege titok, 

aminek a végére járni nem lehet. Kimeríthetetlen mélység az 

isteni lényeg, az isteni szikra. Ezért a bűn nem Isten akarata, 

mert ez nincs az Isten lényegében. A tévedő szellem a sötét-

ségből, vagyis a Nincsenből vesz magához és azt akarja to-

vábbfejleszteni a Vanban. Erre azonban soha nem képes. 

És amíg a tévedéséhez, a Nincsenhez — ami az Isten lénye-

géből hiányzik — ragaszkodik, addig semmi sem nyújthatja 

neki azt a természetének megfelelő, tökéletes boldogságot, 

ami az ő lényegét kielégítheti. Nem lehet boldog mindaddig, 

ameddig vissza nem tér az Abszolúthoz, a Vanhoz, vagyis 

az igazhoz és abból nem hozza ki azokat a fejleményeket, 

amelyeket Isten a teremtés pillanatában beléje helyezett. 

Két véglet nincsen az Istenben, és éppen úgy az Istenből kipat-

tant tiszta szellemlény részére sincs a Nincsen. A szellemek 

közt ugyan nagyon sokan voltak, akiknek részére a Nincsen is 

lett; de mikor belátták, hogy a Nincsen céltalan és oktalan, s 

elfordultak tőle, rögtön nem volt a Nincsen. Ameddig a hazug-

ságot, a nem létezőt, a valóságtól eltérő valamit akarja a lélek 

kierőszakolni, addig mindig csak szenvedés és fáradtság lesz az 

osztályrésze.29* 

 Azt hiszitek, hogy amit így neveztek: sátán, ördög, 

az létezik? Ez sincs a maga valójában, csak elvei vannak, de 

ezek az elvek is, mivelhogy nem az Abszolútból jöttek, való-

jában nem léteznek, mert nincs és nem is lehet örök életük. 

                                                 
29 * Ezen a törvényen alapszik annak is a helytelen, téves, és rossz követ-

kezményekkel járó volta, ha valaki fantasztikus és képtelen terveket akar 

megvalósítani, ha munka nélkül, hazugsággal akar előnyökhöz jutni stb., 

stb. 



 121 

Ezeket csak a Van, az Isten hosszútűrése30** engedi létezni, 

mert önmaguknak nincsen életük, mert amikor a szellem 

eldobja magától ez elveket, ezek azonnal meg is szűntek 

létezni. Ilyképpen ez nem valami külön hatalmasság, ha-

nem csak egy tévedés. Nem látjátok-e abból is ezt, hogy a bu-

kás nem egyszerre való zuhanás, hanem fokról-fokra való alá-

süllyedés, amivel együtt az értelem világossága és az érzelem 

melegsége is csökken?!31* Amit a biblia, meg a „Szellem, erő, 

anyag” mond, hogy „kitaszíttattak”, ezt nem szó szerint kell 

érteni, hanem a szellemi képességekben ők maguk zárták ki 

magukat a lehetőségekből, mert a Nincsen hova-tovább sűrűb-

bé vált, sötétséggé lett, és ezáltal az értelmet befolyásolta. Mert 

a sátáni elvnek csak az emberen keresztül van betekintése a 

mennybe, maga az elv onnan száműzve van az anyag fogságá-

ba. Csak a szellem élete által jut felszínre. 

 És miért nevezzük a durva és tompa bűnöket nagy bű-

nöknek? Mert azoknak már álig van életrezgésük, csak a leg-

durvább ingerekre reagálnak. Hiszen a föld sem képes a maga-

sabb világok rezgéseit átvenni ugyebár? Éppúgy az ellentétbe 

alásüllyedt szellemek bizony csak nagyon durva rezgéseket 

tudnak magukból kibocsátani és magukba felvenni. A durva 

bűnökbe alásüllyedt szellem nem képes a finom megérzéseket 

magába felszedni, mert ha képes volna,  mindenütt zavart csi-

nálna. De ő nem képes erre. A gonosz tehát nem tökéletes va-

lami, hanem tökéletlen töredék. Van benne is isteni lényeg, 

mert hiszen az élet maga isteni lényeg. De az Isten szellemét 

felfogni csak bizonyos tisztasági fok elérése után képes a szel-

lem; az alacsonyfokúak nem tudják felfogni, mert hiányzanak 

hozzá a megfelelő fogalmaik. 

                                                 
30 ** Vagyis az, hogy Isten meghagyja teremtményei szabad akaratát. 
31 * Holott, ha léteznék egy személyes ördög, ez természetesen azt a szel-

lemet, akit megragad, azonnal lerántaná önmagához a legmélyebb kárhozat-

ba s nem csak lassanként, fokról-fokra süllyedne alá a tévedezö szellem.  
 



 122 

* 

Isten Egy, Ő a Valóság; Őrajta kívül nincsen semmi valóság; 

mert ami van, ami létezik, az Őbenne van. Őbelóle van, mert 

Őrajta kívül nincsen semmi egyéb. A szellemek teremtése, a 

világok keletkezése, minden az Isten lényegének — hogy úgy 

mondjam — a szétterjeszkedése. Ahogyan az ember látja a 

világot, a világmindenséget, amennyit ő fel tud fogni és a lel-

kében, mint valóságot meg tud rögzíteni, ebben mindenben az 

Isten van jelen. Mert Őrajta kívül nincsen semmi. 

Ez a Nincsen nem hatalom, nem létező valami; ezt a szellem 

csak a maga lényegének kisugárzásában veszi észre akkor, 

amikor megállapítja önmagában is, hogy azon kívül, amit ő fel 

tud fogni, nincsen semmi. A Nincsen mindig a létezőnek a hatá-

rát jelenti. Már most, ha ez a határ elkövetkezik a felfogásban, 

akkor a szellem kénytelen visszahúzódni, hogy az életét, a 

ténykedését a létezővel, a Vannal folytathassa. De hogyha az 

ember — mert itt csak az emberről beszélek — mindig a léte-

zőnek ennyire a szélén jár, a maga létezésének a Nincsennel 

érintkező határvonalait mindig meglátja, akkor ez azt jelenti, 

hogy a Vantól, az Istentől messze eltávolodott. A tulajdonkép-

peni eltávolodás onnan kezdődik, hogy a lélek az abszolút 

Igaztól, az abszolút Jótól elfordult. És az őáltala teremtett és 

kigondolt igazat és jót — amely csak részben volt a valóságnak 

az eredménye, részben pedig a Nincsené, a lehetetlené — teszi 

lehetővé elfordulása és elfajulása folytán. Mivel pedig az Ő 

Teremtőjével való összeköttetését csak részlegesen tartotta 

meg, az ő további ténykedéseiben ez a hiányos összeköttetés 

érezteti a hatását: a gondolataira, az értelmi énjére homály bo-

rult, az érzelmi világára pedig sűrűség és dermedtség szállt alá 

és mint valami köd árnyékolta be az egész lényét. Nem tudta, 

helyesen megítélni azt az eredményt, amit ennek következ-

tében az ő munkálkodása létre hozott, s azt hibásan jónak 

és igaznak fogadta el. Ez volt az ő tévedése. Mivel pedig ezt 

jónak és igaznak fogadta el, s ezen az úton indult el tovább 



 123 

az ő ténykedéseiben, ennél fogva a második eredmény még 

hibásabb lett és még nagyobb tévedéseket szült, a követ-

kezmény pedig mindig nagyobb sötétség és mindig nagyobb 

sűrűség lett. Végül ott vette észre magát a lélek, hogy a 

Nincsenhez közel érve, a valóság és ezzel együtt az ő tény-

kedésének az ereje is nagyon csekély lett. Így az élet mindig 

szűkebb és szűkebb határok között mozgott és mind korlá-

tozottabb és kötöttebb lett a szabadsága. 

 Mert minden lélek a maga kicsiny világát — t. i. amit 

maga teremtett magának — alakítja, javítja, tisztítja, tökéletesí-

ti, vagy pedig benépesíti a Nincsennel való egyesülés gondola-

taival, és hibás ténykedéseivel. Így azután az ő külön világa 

más hasonló gondolkodású, és érzésű szellemek világával ös--

szekapcsolódva mind nehezebb és nehezebb életfeltételeket 

teremt az azokat létrehozott szellemek számára. A Nincsen az a 

homály, az a semmi, az a lehetetlen, az a köd, amely ráborul az 

értelemre. Az a merevség és hidegség, amely az érzésvilágot 

megbénítja és későbben, későbbi eredményekben nehézzé és 

súlyossá teszi a mozgási lehetőséget s folyton szűkebb határok 

közé szorítja a szellemet. És ez természetes is, mert hiszen az 

isteni lényeg mind nagyobb és nagyobb hiányt mutat fel 

abban a teremtésben, amelyet a szellem önmagának alko-

tott. Így mind nagyobb és nagyobb hiányokat észlel a szel-

lem. Ez az a bizonyos bűnbeesés, a teremtésnek az elkor-

csosodása és eltévelyedése, amely az ő eredményeivel együtt 

a szellemre nézve bűnhődést, kárhozatot, dermedtséget és 

halált okoz. 

 Az isteni lényeg kevesbedése folytán mindig nagyobb 

és nagyobb szükségérzések állnak elő, a szellem vágyvilágában 

mindig nagyobb és nagyobb hiányok keletkeznek, amelyeket 

semmivel sem tud áthidalni, mert hiszen mindig ott mozog a 

lehetetlenség mesgyéjén. Mivel pedig ez a hiány, mint termé-

szetes következmény, mint a bűnbeesés tulajdonképpeni ered-

ménye állt be a szellemnél, ennél fogva nem képes e hiány- és 



 124 

szükségérzet igazi okát megtalálni, nem képes belátni, hogy mi 

okozza a szenvedéseket, azt a hiányérzetet, amelynek hát-

rányait szenvedi. És mivel még mindig kifelé, a semmi felé 

van fordulva: tévelygésében azt hiszi, hogy a hazugságnak 

létrehozásával, a lehetetlenségnek lehetővé tenni akarásával 

új alkalmakat és új lehetőségeket teremthet, amelyek bizto-

sítani fogják számára mindazokat az előnyöket, amelyeket 

az ő teremtett világában nélkülözni kénytelen. Ennél a leve-

zetésnél mint vezető szálat, a szellem tévelygésének vezető 

szálát mindenütt abban a hibában találhatjuk meg, hogy a szel-

lem az Istennel való összeköttetést meglazította, illetőleg meg-

tagadta. A tagadás az, amit a léleknek első, kicsiny, téves rez-

dülésében, a gőgnek megszületésében látunk jelentkezni. A 

gőg az Istennel szembehelyezkedésre kényszeríti a teremtett 

lényt, s arra indítja, hogy önmagát Istenhez hasonlónak tartsa. 

Ennek következtében az érzésvilágában nem nyújtja az ő Te-

remtőjének a köteles szeretetet és hálát, nem akar Tőle függeni, 

nem engedelmeskedik Neki, nem akarja a saját akaratát a Te-

remtő akaratának alárendelni, mivelhogy ő is ráeszmélt a tu-

dás32* által arra az igazságra, hogy ő is nagy és hatalmas a ma-

ga mivoltában, ráeszmél a maga istenségére, azaz isteni szár-

mazására. És mikor erre ráeszmél, ez a tudat őt megszédíti, és 

ez a szédülés okozza azt, hogy elszakítja magát az engedelmes-

ség érzésétől és elfordul a Teremtőjétől. Azt hiszi az első pilla-

natban, hogy neki nincsen szüksége az összeköttetésre, nincsen 

szüksége a Teremtőjével folyton-folyvást való egyesülésre, 

mert hiszen ő hasonló az ő Teremtőjéhez és ő is képes lesz 

mindazokat megcselekedni, amiket az ő Teremtője cselekszik. 

 Ez az a bizonyos szabadakarat a maga őseredeti formá-

jában, amikor a szellem tudatára ébred annak, hogy ő kicsoda 

és micsoda, annak a nagyságnak, ami tulajdonképpen tényleg 

benne van az ő lényében, azoknak az erőknek, és annak a hata-

lomnak, amelynek birtokában érzi magát. Egy kicsiny gondo-

                                                 
32 * V. ö. a szentírásban a paradicsombeli „tudás fájának” allegóriájával.   



 125 

latszál csupán az értelemben, amely máris megbontja az össze-

köttetést és ezt fokról fokra mindig kevesbíti. Miután pedig 

elfordult, a saját akaratával új célokat keres, és új célokat lát 

maga előtt. Csak egy gondolatnyi kicsiny árnyék ez, amely 

közibe férkőzik a Teremtőnek és a szellemnek, illetőleg ame-

lyet a lélek magában kialakít, és hatásaiban óriási elkülönülést 

hoz létre. Ennek a kezdetnek folyományaként az érzelmi szálak 

is elválnak és a lélek azáltal, hogy nem köti magát folyton-

folyvást jobban az ő Teremtőjéhez, az erőforrásnak azokat a 

szálait is elszakítja, amelyek vele az ő isteni mivoltát éreztetik 

és lefokozza azokat a lehetőségeket, amelyek őt a tökéletesség 

elnyerésére vezető úton előresegítették. És amennyire érzelmi-

leg hidegül és halványul a szeretet Isten iránt, annyira veszít a 

szellem az ő ragyogásából és érzelmi melegségéből és egyszer-

smind az ő hatalmából és ténykedési lehetőségeiből. És ez ter-

mészetes is. Hiszen nincsen többé, ami pótolja azt az erőfor-

rást, amelyből az ő ténykedéseihez, az ő alkotásaihoz, az ő te-

remtéséhez erőt meríthetne. 

 Mert igenis megvan a lehetőség arra, hogy a teremtett 

lény is teremtsen, továbbfejlessze a teremtettséget, az ő egyéni-

ségének termékeivel behintse a Nincsent, a Semmit. De ezek-

nek a teremtettségeknek, ezeknek a termékeknek élő, eleven 

erőt kell magukból kisugározniuk, hogy ezek az élő eleven 

erők mindenütt világítsanak a Semmiben, hogy a Semmit, a 

Nincsent hatályon kívül helyezhessék. Nem mintha a Semmi-

nek volna valamiféle hatása, vagy ereje, de mint lehetőség a 

szellemnek gondolatvilágára mégis árnyékot vethet. Egyedül 

Isten Maga a Van az Ő tökéletessége folytán; Őrá nézve a 

Semmi nincsen, nem bír semmiféle hatással, az az ő részére 

nem létezik, mert Ő maga a Van. A teremtett szellem számára 

azonban ez a Nincsen már Vanná lesz a képzeletben; mert ab-

ban a pillanatban, amikor eltávolodik a tökéletesség forrásától, 

ő maga máris nem képes a tökéletességre, mert ő még nem tö-

kéletes, bárha a tökéletességre képesítő mindazok a le-



 126 

hetőségek benne vannak a lényében, amelyek szükségesek neki 

arra, hogy teljesen tökéletessé lehessen. Mivel azonban — bár-

ha a Vanból lett — mégis a Nincsen felé kénytelen terjeszked-

ni, ennél fogva szükségképpen tudomást vesz a Nincsenről, 

amikor a maga lehetőségeit kibocsátja az árnyékba és ezáltal 

arról tudomást vesz. Abban a tudatban rejlik tehát az ő részére 

a megpróbáltatás, hogy ha ő a Nincsenre hat, akkor azt benépe-

sítheti önmagából a Vannal. De ez is csak látszat és csak az ő 

számára fennálló lehetőség, mert még akkor nem tudja azt, 

hogy az Istenen kívül nincsen semmi. 

 Amikor a szellem elszakította magát az ő Teremtőjétől, 

s tovább folytatja a Nincsen felé a munkálkodását, az ő mun-

kálkodása már árnyékossá válik. A még tovább való munkál-

kodás még sötétebb árnyékba borítja őt egészen addig az utolsó 

pontig, amikor számára megálljt parancsol az a lehetőség, ame-

lyet ő még kihasználhatni vél. Ezt a homályt, ezt az árnyékot 

természetesen folyton szedi magára a szellem; mert hiszen a 

szellem élete és mozgása éppen abban áll, hogy felszednie és 

leadnia kell: felszednie magára az isteni lényegből és leadnia 

magából, azaz telítenie a Nincsent az isteni lényeggel. De 

hogyha egyszer megszakította az összeköttetést az Istennel, 

akkor nem telítheti a Nincsent az isteni lényeggel, mert csak 

önmagából adhat, és csak önmaga fogy el (az ő fénye és ereje 

t. i., amellyel telíti a maga körül teremtett világot). Így oda jut, 

ahol a sűrű anyagi világok állnak; amit ti mint anyagi ter-

mészetet láttok magatok körül ezen a földön, az mind a ti 

szellemeteknek a lelketeken keresztül történt kivetítése. Ide 

jutottatok és ide jut minden lélek, aki felébred itt a földön s 

látja, hogy körülötte egy szilárd világ van; előtte állnak az 

óriási hegyek s az átlábolhatatlan tengerek, előtte áll a ter-

mészet kegyetlensége, körülötte van az állatvilág, a mérges 

növények világa, stb., stb., mind megannyi ezer meg ezer 

ellenség, amelyet neki meg kell semmisítenie, amelyet fel 

kell dolgoznia, ha boldog akar lenni. Persze ő nem tudja 



 127 

azt, hogy ez mind az ő lelkén keresztül elfolyt isteni erők-

nek a materializációja, anyaggá változása, nem tudja, hogy 

mindezt az ő akaratával, az ő vágyával teremtette meg ma-

ga körül. Mert az ő akarata, vágya testesült meg; a Nin-

csenből, a lehetetlenből vett eszme megfogta és körülzárta 

őt és megállította az ő terjeszkedésében s most ott áll a 

Semminek, a Nincsennek a küszöbén, körülötte minden 

van, él és fogva-tartja az Ő akaratát. És előtte áll a rémek-

réme: a megsemmisülés, a halál, amely minden egyes alka-

lommal újra meg újra a szellem tudatába vájja magát, 

éreztetve vele, hogy nem vég nélküli az ő létezése, hanem 

véges. 

 Amikor azután ebben a véges életnek tudatában meg-

érkezik a szellem az ő fluidi világába, az erőknek ebbe a for-

rongó állapotába, Isten kegyelme utána küldi a mélyen bukott 

szellemeknek az ő szeretetét a kegyelmi törvény alakjában. És 

az engesztelődés lehetőségét nyújtja a fogságban sínylődő szel-

lem felé azáltal, hogy azokat az erőket, amelyeket a szellem 

megrontott: a hazugságnak, a tagadásnak, a gőgnek erőit flu-

iddá morzsolja fel, és időközönként megengedi azoknak, hogy a 

felszínen megjelenhessenek. T. i. felhozza a fizikai síkra mind-

azokat a teremtési eredményeket, amelyeket a szellem terem-

tett s mindennek a saját természete és fokozata szerint meg-

jelenési formát ad, hogy abban a formában megjelenve ro-

táljon annak a törvénynek keretében, amelyet követni tar-

tozik, hogy minden egyes fordulóval nemesedjék, tisztuljon, 

veszítsen merevségéből, mozdulatlanságából; hogy minden 

egyes fordulóval puhábbá, jobbá és a világosságot elfoga-

dóbb természetűvé alakuljon.  

 Az a növény-lélek (ami alatt nem egyéni lelket, hanem 

fluidot kell érteni), amely az egyik fordulóban még mérges, 

káros hatású erőket, gázokat dolgozott fel a latens pihenő flui-

dokból és elemekből, a következő fordulónál már egy fokkal 

enyhébb, és magasabb rendű — hogy úgy mondjam — engesz-



 128 

teltebb elv szerint termi meg az ő hatásait, az ő gyümölcseit. 

Így az engedetlenség folytán keletkezett fluidokból és erőkből 

az Isten kegyelmi törvénye folytán később előbbre vivő, hasz-

nálható, jót szolgáló növények testesülését hozza elő. 

 Hiszen tudjátok, hogy vannak olyan növények, ame-

lyeket semmiféle állat nem fogyaszthat el, mert mérgesek. De 

ugyanannak a növénynek a lelke (elve) minden egyes forduló-

nál veszít mérgességéből és később már olyan ártatlan fűszál 

sarjad ki azokból az elemekből, amelyeket felszed és felhasznál 

a maga megjelenési formájának felépítésére, amely már em-

bernek, állatnak egyaránt táplálékául szolgálhat. Mikor már a 

füvet, a növényt megeheti az ember és az állat, akkor már an-

nak a növénynek a lelke óriási nagyot emelkedett a minősí-

tésben. Ugyanígy van az ásványokkal is, a kővel, a vassal, stb. 

A kő elporlik, a vas feloszlik és a többi fémek és ásványok is 

anyagi szempontból úgyszólván a megsemmisülés állomásain 

mennek át, amikor elemeikre bomlanak, hogy egy-egy turnus 

elvégzése után következő megjelenésükben már egy szelídebb 

formát nyerjenek és más, finomultabb, hasznosabb kőzet, vagy 

ásvány alakjában jelenjenek meg. 

 Mennyivel inkább szükséges, hogy az emberben mű-

ködő átalakító erő, az az olthatatlan nagy vágy, amely őt mun-

kára készteti, dolgozzék, gondolkozzék, törekedjék arra, ho-

gyan tudná a körülötte lévő világot átalakítani, kényelmesebbé 

tenni az életet, irtani a rosszat és mindinkább térhez, lehetőség-

hez juttatni helyette a jónak mindennemű megjelenési formá-

ját! Így szükséges és megengedett dolog, hogy az ártalmas dú-

vadakat, amelyek az ellentét-gondolatnak és érzésvilágnak 

megjelenési formái, pusztítsa és tőlük bizonyos időben meg-

szabadítsa magát az ember, hogy a bennük fogva, lévő elv az-

után jobb, tisztább megjelenési formákat éltethessen. De mind-

azok a gondolatok és mindazok az eredmények is, amelyekkel 

az ember maga körül a világot át akarja alakítani, és mindazok 

az eszközök, amelyekkel ezt a célját közelebb viheti a megva-



 129 

lósuláshoz, Isten szerint megengedett eszközök, mert a fejlődés 

processzusát segítik elő. Ugyancsak a fejlődés érdekében 

szükséges, hogy mindazok a csapások, katasztrófák és fel-

fordulások — ha még olyan szeretetelleneseknek, sőt ke-

gyetleneknek látszanak is — bekövetkezhessenek a földön, 

amelyek sokszor egész embercsoportokat irtanak ki. Ezek-

nek célja az, hogy egy-egy ilyen embercsoportban kifejlő-

dött bizonyos igazságok és elvek (amelyek természetesen 

csak őszerintük igazságok, de mint megrögzített elvek a ha-

ladásnak gátjául szolgálnak) megsemmisüljenek a földön, s 

ne tudjanak újból formába öltözködni; hogy ezáltal kény-

szerüljenek azok a szellemcsoportok fejlettebb igazságokat 

és elveket kialakítani maguknak. Szükséges, hogy népek, 

nemzetek kihaljanak, állatfajok kipusztuljanak, hogy a jobb és 

igazabb princípiumok érvényesülhessenek. 

 Azonban az ellentétes gondolat és az ellentétes eszme is 

védi a maga jogait, mert hiszen az öntudatra-ébredés által nem-

csak a jó, de a rossz is öntudathoz és az ismeret birtokába jut. 

És miután az általa képviselt elv, ami az ő törvénye az anyagi 

világban, szintén testhez jutott, ez is a maga fennmaradásáért 

küzd, és a nálánál jobbat és haladottabbat támadja és pusztítja. 

Ugyanaz ez, mint az a törvény, amelynek hatását magatokban 

is észlelitek, akik a felvilágosodásnak, a jónak, az igazságnak 

ismerői és a szeretetnek és a kegyelemnek tudatos élvezői 

vagytok. Bennetek is megmarad az ősi természet mindaddig, 

amíg csak a lelketek minden részében teljes-tökéletesen meg 

nem tértek. Ez a természet tüzeli a jót, hogy a jobbat ne fogadja 

el. Azért ellene szegül annak mindaddig, ameddig az maga is a 

jobbnak a fokozatára nem emelkedik. A nagy hegyek az em-

ber lelkének a gőgjét ábrázolják, amellyel az ember fel-

emelkedik abba a magasságba, ameddig csak önmagát a 

tudás által feltolni képes. De a hegyek nem nyúlhatnak az 

égig, bárha azok az elvek, amelyek ezeket létrehozták, igye-

keznének is az égig emelkedni, így az emberi lélek igyekszik 



 130 

az ő gőgjével mindenen felülemelkedni, mert ez az ő természe-

te; ez az a természet, amely őt az Istentől való elszakadásra 

kényszerítette. Ez az a természet, amely az Istentől való füg-

gését megszakította. És mindaddig, ameddig az ember ezt az ő 

tudatában fel nem ismerte, mindaddig, ameddig ezt az igazsá-

got az ő lelki világában ki nem alakította, nem tudhat Istenhez 

kapcsolódni, mert nem tud engedelmes lenni. Ameddig pedig 

nem engedelmes, ameddig nem alázatos, ameddig nem bízza 

magát Isten, kegyelmére és nem helyezi az ő lelkét Isten gond-

viselő akarata alá: mindaddig ellenszegülő szellem ő, legyen 

bár az ismeretnek birtokában, vagy legyen bár a hatalom leg-

magasabb fokán és ismerjen bár minden nyílt és rejtett tudo-

mányt. Sőt még ha birtokában van a Krisztus által adott igaz-

ság, az Ige, az egyetlen felemelő létra is: ameddig a lelkét át 

nem adja az ő Teremtőjének és engedelmességgel meg nem 

hajol Előtte és a létét össze nem kapcsolja Istennel, mindaddig 

ott áll a kísértő az ő számára; a tudattalanból jövő kísértés még 

mindig ott áll a tudatos határán és mindig lehúzhatja őt a ho-

mályba, a fogságba. 

 Azért hiába van az emberiség elbizakodva az ő elért 

óriási vívmányaival és eredményeivel; hiába képzeli magát 

nagy és világos értelműnek: ez csak az ő szellemi gőgjét 

hizlalja fel, hogy Isten helyett önmagát tekintse istennek, 

aki korlátlanul rendelkezik mindazokkal a javakkal, ame-

lyeket ebben a földi világban ő a maga kutatásának ered-

ményeiként a maga munkájával szerzett meg magának. 

Milyen messze áll ez az emberiség minden tudományával és 

eredményeivel a boldogságtól! Míg így gondolkozik, mindad-

dig hasonlatos a kötélen járó emberhez: nehezen és életveszé-

lyesen egyensúlyozza magát, és bár lehetséges, hogy egész 

élete végéig kiegyensúlyozhatja magát. De amikor a másik 

végletbe akar átlépni — mert végül mégis csak át kell lépnie 

abba a másik végletbe, ahol az ő szellemi felvilágosodottságát 

valóra kellene váltania, vagyis bele kellene kapcsolódnia az Is-



 131 

ten törvényébe az alázatosság és engedelmesség által — akkor, 

az utolsó pillanatban, megtéveszti a lépést és alázuhan a mély-

ségbe. Ugyebár világos, hogy milyen nagyon nehéz Isten nél-

kül a felvilágosodott, sőt tudó embernek a sorsa is? Mert hiszen 

minél magasabbra emelkedik ki a tudat a homályból, az ellen-

tét annál nagyobb árnyékot vet arra a lehetőségre, hogy ő az 

Istennel összekapcsolódjék. Mert a tudás növekedésével a gőg 

növekedési lehetősége is fennáll, amely megtéveszti őt, és 

arra a hiedelemre indítja, hogy mindezeknek végokát ön-

magában találja meg, és azt higgye, hogy ez a világosság 

belőle, az ő szelleméből származik, s magában véli feltalálni 

a teremtőerőt, a teremtőképességet. 

 Ebből látható, hogy az alázatosság mily végtelenül fon-

tos és szükséges kellék, hogy az alázatosság az erényeknek 

forrása és koronája. Míg a sokat tudó ember önmagában képze-

li a végokot, a nem tudó — bárha mindenütt másutt keresi és 

találja is meg — mégis Istent sejti benne, s az ő lelkének bi-

zonytalan kereső és reszkető tekintetével az Isten felé vágyik, 

hogy Vele kapcsolja össze magát. Íme az alázatos, hívő lélek 

— habár az ő hite nem is a teljes igazságból táplálkozik (mert 

ez a földön igen nehezen közelíthető meg) ha tévtanokból indul 

is ki, sőt ha tévesek is az ő mozdulatai és cselekedetei, ame-

lyekkel az ő Teremtőjének tetszését keresi — ha hiszi, hogy 

eléri azt: ez a hite lépcsőfokul szolgál számára az igazsághoz. 

És engedelmessége által fokról-fokra levetkőzi a lelkének 

ellentétes természetét, és akkor nagyobb és tisztább mér-

tékét tudja elfogadni az igazságnak. Hiszen természetesen az 

ő lelkében is sok gonosz kinövés marad még ennek dacára is, 

mert a fény mellett az árnyék ott van mindenütt. És ha az Isten 

igazsága templomot épít az igaz Isten tiszteletére, azon-

nyomban mellette, annak közvetlen közelében templomot épít 

a sátán is a tudatos rossz számára, amely nem az emberen kí-

vül, hanem az ember lelkében vesz magának szállást, és abban 

építi föl a maga palotáját.  



 132 

 Mert az üdvösségre való legigazabb vágyakozás mellett 

is ott él az egyéni célok elérésére irányuló vágy; a legigazabb 

és legtisztább eszmék mellett is ott burjánzik az uralomvágy, a 

gőg, a hiúság, a dicsőségszomj. És ott áll a makacsság, mert a 

lélek a maga tökéletlenségében és kicsinyességében nem tudja 

megítélni, hogy mikor, miben kell szilárdan megállania, és mi-

kor, miben kell engednie; és enged ott, ahol az ő egyéni énje 

számára hízelgőbb, — mert hiszen a dicséret és a hízelgés 

mindig megejti a lelket — míg az igazság kemény hangja el-

lenszegülésre és makacsságra indítja őt. A finom lélek ugyan, 

aki az isteni szeretettől át van itatva, az igazságot sohasem kő 

alakjában dobálja a másik fejéhez, hogy sebezzen vele, hanem 

illatos gyümölcs alakjában kínálja. És nem megy neki csákán--

nyal annak a léleknek, akit az önzés és félreértés sziklái bástya-

falként vesznek körül, vagy a hazugság szövevényével van 

beburkolódzva, mert tudja, hogy az annak a léleknek fájdalmat 

okoz. 

 Hiszen az ilyen lélek, ha bármilyen módon építkezett is 

az érdekeinek előbbre vitele céljából, mégis csak építkezett, és 

az ő lelkének téves munkáját nem kell erőszakkal lerombolni 

akarni, hanem ha másként nem lehet, kerülő utakon igyekezni 

hozzájutni, hogy a lélekben a jóság, a szeretet isteni virágai és 

következményei elhinthetők legyenek. Mert amikor az ilyen 

lélek megízleli a jónak, az isteni igaznak a gyümölcsét, ő maga 

siet lebontani a maga körül hazugságból épített válaszfalakat. 

És az az igazi öröm, amely eltölti a lelket, amikor ezek a romok 

megsemmisülve hevernek és a régi romok omladékain a megté-

rés örömünnepét ünnepli a lélek. Mindazt, amivel a lélek így 

körülveszi magát, mindazt, amit a lélek így épít maga körül, 

hogy kidolgozza magának az ő boldogulását, a ferde irányból, 

a hazugságból, a Nincsenből, nem pedig az Istenből meríti. S 

ezeket a Nincsenből merített eszközöket teszi Van-ná, azáltal, 

hogy az ő lelkének isteni erejéből felruházza azokat az eszmé-

ket, azokat a gondolatokat és vágyakat, amelyeket megvalósí-



 133 

tott maga körül, és élettel, tartalommal telíti azokat. És mivel 

az ember lelke ezt a körülötte lévő világot felruházza és az ő 

szeretetével és akaratával életben tartja, az mindaddig él s 

mindaddig bázisul szolgál a gonosz cselvetései, kínzó és fáj-

dalmat okozó ténykedései számára, ameddig annak a szellem 

életet nyújt. 

 Nagyon sok ilyen boldogságot megzavaró dolog van az 

emberek életében, amelyeket emberi elmék gondoltak ki, em-

beri szívek kívántak, emberi gondolatok és érzések alakítottak 

ki; és ezek mindaddig élnek, ameddig ezeket a lelkek önma-

guktól meg nem semmisítik. És én azt mondom nektek: amit az 

ember az ő földi életében kigondol és az helytelen, mert nem 

egyezik az Isten szerető igazságával és ellentétben áll az önzet-

lenséggel, azzal egykor meg kell küzdenie. Mert hiába tér meg 

a szellemvilágba, hiába látja be annak rossz oldalát és káros 

következményeit, ő a szellemvilágból nem tehet többé semmit. 

Hiába akarja ledöntetni azokat az építkezéseket, hiába akarja 

megsemmisíteni azokat az elveket, amelyeket más emberek lel-

kében hatékonnyá tett, vagy mint törvényeket és helytelen igaz-

ságokat elhelyezett. Hiába látja mindezeknek rossz következ-

ményeit a szellemvilágból, és hiába látja be tévedéseit: addig, 

ameddig ő azokat itt, a fizikai világban le nem rombolja, azok 

élni fognák.  

 Gondolhatjátok, mennyi szenvedést okoznak azok az 

ellentét eszméjétől indított cselekedetek, eszmék és igazságok, 

amelyeket egyesek világgá kürtöltek és velük megtévesztő hatá-

suknál fogva sok emberszellemet bűnbe döntöttek! Milyen sú-

lyos szenvedéseket okoznak bizonyos u. n. „felvilágosult” 

embereknek és szellemeknek a földön hagyott munkái, 

amelyekkel meg akarták dönteni Isten létezését, hazuggá 

tenni a jót, hiábavalóvá tenni az alázatosságot és helyette 

mindenben a nyers erőszaknak érvényesülési jogát hirdet-

ve, és ezzel a világ és az emberiség boldogulásának akadá-

lyait hintve szét a földön az emberek lelkében!  Mennyit kell 



 134 

ezeknek szenvedniük, míg ezeket az ő lelkűkből kibocsátott ha-

tásokat megszüntethetik a fizikai világban! Mert mindennek 

ismét oda kell fejlődnie, ahol volt. A szellemnek ismét arra a 

pontra kell feljutnia, ahonnan lebukott, be kell látnia, hogy Is-

ten nélkül semmit sem cselekedhetik. Be kell látnia, hogy vezé-

relje bár őt a legjobb akarat, az igazságnak legnagyobb ismere-

te, önmagából mégsem tud tökéleteset alkotni, mert ő maga 

nem tökéletes s általa csak a tökéletes Isten cselekedhetik tök-

életeset. És ameddig őt a tökéletes Isten a tökéletlenség eshető-

ségeinek megismertetése által a tökéletességre vezeti el, addig 

egy örökkévalóság járódik le. És amikor ez az örökkévalóság 

lejáródott, a szellem az istenségnek egy részévé válik, hogy ott 

csakugyan Isten gyermekévé lehessen, Istenhez csakugyan ha-

sonlatos mindenben. Csak akkor kezdődik el számára az a fél-

ben maradt munka, az alkotásoknak ama nagyszerű, kimeríthe-

tetlen eshetőségei, melyek előtte a végtelenségben állnak. 

Ennek a boldogságnak ismeretében nem vagyunk még, de azt 

állíthatom, hogy amint a szellem az isteni tökély felé fokról-

fokra fellép, abban a mértékben nyílnak meg a lelkében a bol-

dogságnak újabb meg újabb forrásai. Minden egyes megisme-

rés által gazdagszik, növekedik, világosodik, tisztul, s habár 

benne nem is tökéletes gondolatok és eszmék születnek meg, 

de viszonylagos tisztaság és viszonylagos boldogság veszi őt 

körül, amely a lelkét mind magasabbra és magasabbra emeli. 

 Nézzetek csak körül itt ebben a ti zűrzavaros és az el-

lentét által sűrűvé és homályossá tett világotokban, és lássátok 

meg, hogy akinek lelkében az isteni szeretet csak egy kicsiny 

tért hódított is, annak mennyivel biztosabb, mennyivel boldogí-

tóbb, mennyivel békességesebb és tisztább az élete! Vegyétek 

csak egyszerűen azt a fogalmat, amelyet ezekkel a szavakkal 

jelöltök, hogy „becsületes, megbízható és igaz lélek”. Ezzel 

még nem mondtátok, hogy tökéletes a jóban, hogy nem eshetik 

tévedésbe, hogy az emberi gyarlóság egyszer-másszor nem 

uralkodhat felette. De nyilvánvaló, hogy a lelkében az isteni 



 135 

lényeg mennyire igyekszik az ő alsóbb énje felett uralkodóvá 

válni és alsóbb rendű énjének bűnökre, tévedésekre vezető ösz-

töneit mint veri béklyóba az a gondolat, hogy: „ez nem igaz, 

nem becsületes, nem Istennek tetsző gondolat, vagy cseleke-

det”. Mily szigorúan áll őrt a lelkiismeret az ő felsőbb rendű és 

alsóbb rendű énjeit összekötő kapuban! Milyen nagy önmegta-

gadó cselekedetekre, lemondásokra képesíti az Istenhez való 

tartozandóság, az örökéletnek reménye. Milyen békét és bol-

dogságot árasztó az a szeretet, amely bizalommal teljesen te-

kint előre és a körülötte lévőkre! Csak egy embernek a megté-

rése, aki igaz és becsületes lélekkel törekszik a jóra, csak egy 

lélek, aki a reárótt kötelességeket híven teljesíti, mennyi meg-

nyugvást, mennyi békességet, mennyi előrehaladást rejt az es-

hetőségekben s mily áldást jelent annak élete és megjelenése a 

földön! Az alázatos lélek, aki engedelmesen odaáll mintegy 

hullámtörőnek a viharzó tenger elé. Aki megáll az ellentétek 

csapkodó viharában, és nem engedi keresztül magán sem a 

csábításokat, sem a félelmet keltő és rosszra kényszerítő kö-

rülményeket, aki nem terjeszti tovább a bűnt, hanem megáll 

szilárdan annak ellenében és hitében engedelmesen Istentől 

várja az ő szabadítását. Mennyi rosszat feltartóztat az a to-

vábbterjedésben, a hatványozódásban, ami mind egyedül az ő 

lelkierejének szilárdságán törik meg! Mennyi gonoszt semmisít 

meg a szelídség, az egyszerűség; mennyi jónak az előrejutásá-

hoz egyengeti az utat a szerénység, mennyi igaznak a ter-

jeszkedéséhez ad módot és alkalmat a békességes tűrés és a 

megelégedettség! 

 Ha szellemszemekkel néznétek ezt, akkor látnátok 

csak, hogy valóban az alázatosság erénye újjáteremtő ereje 

a földnek. A szeretet meleg, fejlesztő telepévé válik az alá-

zatos lélek. Talán sokat kell szenvednie, sokat kell eltűrnie, 

sok hányattatásban van része az alázatos léleknek, de mindeze-

kért hálás tud lenni az Úrnak, mert érzi a lelkében azt a kifogy-

hatatlan és kimondhatatlan reménységet, amely mindig na-



 136 

gyobb bizalommal készteti őt ragaszkodni Teremtőjéhez. Mert 

érzi a hitnek, sőt a meggyőződésnek azt a sziklaszilárd bizo-

nyosságát, hogy nem lehet más igazság, mint csak az, amit az 

Isten adott az Igében és nem lehet semmi más módon előrejutni 

a haladás útján, mint csupán a rossznak feltartóztatása árán. 

Emellett épít jót a lelkekben, engedelmeskedik az Istennek, 

hogy az igazság terjeszkedhessek a földön. Úgy él és úgy érez, 

mint a régi zsidók, akik hittek Istenben és egyik kezükben a 

kard, a másik kezükben az eke szarva volt. Az igaz embernek is 

egyik kezében az alázatosság fegyverével kell küzdenie, a má-

sikkal munkálkodnia a jóban és igazban, hogy ez ter-

jeszkedhessek el a földön. 

 Ha az ember így él és így végzi a munkáját a földön, 

ezzel semmisíti a Nincsennek hatóerejét és építi az ő lelkének 

otthonát a Vanban, az Isten Országában tégláról-téglára az által 

az ismeret által, amelyet ebben a lélekben az Isten igazsága rak 

le hasonlóképen tégláróltéglára, hogy felépülve az ő lelkének 

otthona, abba vonuljon be, hogy ott lakozhassék az Istenben és 

az Isten is őbenne. 

 

2. A bűnök és a betegségek összefüggése. (**) 
A hét természetes ösztön és ezek ellen az ember hétféle vétkezése. — Ütkö-

zések a testi és a lelki természetben. — A jó és a rossz elvek viszonthatásai. 

— Az elfogadott jó hatásai az utódokban. — A vétkek következményei: 

betegségek. — Az 1—2 szférák szellemei mind betegek. — A delejezés 

gyógyító hatásának magyarázata. — Az öngyilkosság. 

 Minden fűszál, minden gyümölcs, minden kis virág az 

emberi lélek teremtménye, amelyeket Isten törvénye nem ha-

gyott a káoszban, hanem felgombolyított és rétegesített, s ré-

tegről-rétegre felhozott a föld felszínére amaz erők és elvek 

által, amelyek azoknak formát és alakot adnak s amely princí-

piumokat a szellemek megteremtettek, így van a földön sok 

szép, jó, kívánatos, de van sok gonosz, félelmetes, rettenetes és 

utálatos dolog is. Az emberszellem köteles a jóért éppúgy 

munkálkodni, mint a rosszért, mert hiszen a rossz is az ő lelké-



 137 

nek a terméke. A rosszat azonban irtani köteles s ezt — látva a 

rossz eredményét — ösztönszerűleg meg is cselekszi. A dúva-

dakat irtja az ember, mert kártékonyak, irtja a tüskét, a csalánt, 

a bozótot, mert ezek elfoglalják a helyet a nemesebb és tápláló 

növényektől és elvonják a létlehetőséget azoktól. A vadállatok 

megtámadják azokat az állatokat, amelyek az embernek jó tö-

rekvésében mintegy segítő-eszközökül szolgálnak, hogy ezáltal 

előrejuttathassák a világ természetét. 

 Az ég, mielőtt az áldást hozó cseppeket kiárasztaná a 

földre, tüzes villámokat szór, amelyek meggyújtják az emberek 

otthonát, az erdők fáit és pusztítást visznek végbe. Ezekben 

mind-mind az ellentétes erők nyilatkoznak meg. Az egész föld 

felszíne meg van mételyezve a rossztól, a gonosztól, a félelme-

testől. A vizek mélységei az embercsoportokat elválasztják más 

embercsoportoktól úgy, hogy vannak emberek, akik nem is 

tudnak egymásról; a természet mostohasága sokszor éhínséget 

okoz az embereknek, mert olykor némely helyen nem terem 

semmi, ami az embereket táplálhatná. Elemi csapások, jégve-

rés, árvíz, tűzvész örökös rettegésben tartják az embereket még 

akkor is, amikor szeretnék becsületes munkájuk gyümölcsét 

élvezni, amikor szeretnének fejlődni és értelmüket közelebb 

vinni a világosság felé, hogy az őket körülvevő világ titkait 

megismerjék, hogy azokon a veszedelmeken és csapásokon 

túltehessék magukat és uralkodhassanak rajtuk. 

 Az elemek azonban bezárkóznak a kutató emberek 

előtt, nem engednek egykönnyen magukba tekinteni a szellem-

nek emberi megjelenési formájában, hanem szinte kényszerítik 

az emberszellemet, hogy gondolkozzék és találjon ki olyan 

dolgokat, amelyek segítségével az ő titkuk megnyilatkozhat 

előtte. Az ember gondolkozik, s amikor a legkisebbet is elő-

relépett az ismeret útján, a titkoknak alighogy csak a határait 

érintette, máris elbizakodva hirdeti, hogy nincs Isten, nincs 

szellem, hanem csak ész, amellyel minden titkoknak nyitjára 

lehet jutni. Mert az ember ellenszegülő természete összefog az 



 138 

őt körülvevő természettel, egybe folyik azzal. És ahelyett, hogy 

örülne, és hálát adna annak a szellemi hatalomnak, aki őt ké-

pessé tette arra, hogy az anyag tatalmának törvényszerű követ-

kezményeit megsemmisítse, és az ő szellemét föléje emelte 

azok hatalmasságainak, ahelyett, hogy keresné a szellemnek 

mélységeit, a szellemi titoknak gazdagságait: az első pillanat-

ban rögtön megtagadja azt, mert több benne a rossz, mint a jó. 

Pedig az ember hiába küzd, hiába fárad, hogy ezeket a tit-

kokat Isten nélkül megoldja, mert a természet ereje és sok-

oldalúsága egyre jobban és jobban zsákutcába szorítja őt, 

mert alighogy az egyiknek hatalmát megvilágítva látja, 

alighogy az egyik hatalmat jármába hajtotta, már ott áll 

előtte a másik hatalom. 

 Mert az ember csak véges lény és nem győzheti le a 

végtelent. Mert hisz őbenne magában és az őt körülvevő világ-

ban is a végeset szemléli ugyan, de amiből mindez táplálkozik, 

az a végtelen. Az ember a látszat világában él és fejlődésének 

mindig csak azt a folyamatát látja, amely éppen előtte áll. 

Honnan indult, hova megy, hol vész él a nyom, azt a véges em-

beri elme kikutatni képtelen. A halálban elvész a látható nyom, 

a születésnél ismét új alakban, új formában jelenik meg, és az 

eredmény sokszor egyenesen ellentmond a kiindulási pontnak. 

Ha csak az ember születését és a világban elfoglalt helyzetét 

szemléli is, lépten-nyomon ellentmondásokra bukkan: a gyer-

mekek nem ütik meg azt a mértéket, és nem folytathatják ott a 

fejlődést, ahol az apák abbahagyták, alacsony fokozatú apák-

nak magasabb rendű eredményeket teremtő gyermekei lesznek, 

és magas fokozatú szellemi képességekkel bíró emberek gyer-

mekei sokszor hülyék és szellemi nyomorékok. 

 Mindezek és ehhez hasonlók megmagyarázhatatlan 

talányokként állnak a kutató emberi elme előtt. Tehát az ember 

reá van szorulva, hogy magát a láthatatlan világ Kormányzójá-

nak kezébe helyezze, Reá bízza sorsát, Tőle várja a segítséget, 

az indíttatást, mert Benne bizakodva acélozhatja meg akaratát, 



 139 

hogy valamit is elérhessen. Isten nélkül az emberi lélek nem 

tud feljebb emelkedni, csak a testet, a megjelenési formát 

látja, és nincs tovább! Azonban ha Istenbe helyezi hitét és 

bizalmát, akkor Isten elvezeti őt szent Lelkével ahhoz a for-

ráshoz, ahol minden eddigi tudását lerakhatja, hogy új tu-

dással kezdhesse újra az útját. Íme, itt van az embernek csak 

a maga testi élete is. Mennyi betegséggel, mennyi gyötrődéssel 

jár a testben való időzés! Mily rövid a földi élet és telve van 

szenvedéssel és nyomorúsággal még akkor is, ha minden a leg-

kedvezőbben megy részére, mert szenvedéssel jár az egész élet. 

Hiába mondják az emberek az ő részleges tudományukkal, 

hogy a helytelen, vagy a helyes táplálkozás okozza a nyavalyá-

kat, vagy az egészséget; hiába töri rajta a fejét az emberi tudo-

mány, hogy az életet szebbé, nyugodtabbá és boldogabbá te-

gye. Hiába emelkednek fel a porból a díszes paloták; hiába 

rendelkezik a kényelem minden eszközével az emberi test: a 

nyavalyákat mégsem tudják kiirtani, mert azok a bűnnek, a 

szenvedésnek elkerülhetetlen következményei. Hiába akar-

nak még a szellemek is rendszert csinálni abból, hogy ez a be-

tegség ennek, amaz a betegség amannak a bűnnek a következ-

ménye. Ezt emberi ésszel sohasem fogjátok rendszerbe foglal-

ni, és nem fogjátok sohasem számokban kifejezhetni azokat az 

eshetőségeket, amelyek a földön körülvesznek benneteket, 

hogy testi szenvedésekbe sodorjanak. Mert a test az egyénnek 

is, meg az összességnek is a szolgálatára van rendelve, és aki 

az összességnek csak abban a formában tud szolgálni, hogy 

alkalmas testi erőkkel és fizikai egészséggel rendelkezve kény-

szeríti őt rabigába a hatalom, hogy mindennapi kenyerét nehéz 

testi munkával keresse meg: annak egészségesnek kell lennie 

testi erőinek minden rongálása és túlerőltetése dacára is. Az 

ilyennél éli a test a maga életét, amíg rendeltetését be nem töl-

tötte, amíg el nem jutott a hervadásnak időpontjához, amikor ez 

a fizikum széthull, és elemeire bomlik. 



 140 

 Aki arra van rendelve, hogy fizikai testében a lélek 

nagy buzgalommal keresse a szellemi igazságokat és meg-

oldásokat, bizonyos elvek kapcsolódását és szétválását: az 

ilyennek a teste nem örvend annak a fizikai egészségnek, s nem 

rendelkezik azzal az erővel, amivel a kőtörő munkás. Nem 

eszik olyan jó étvággyal, mert nem is élvezi a táplálkozást; 

nem élvezi az ágy melegét és az alvás öntudatlanságát, mert a 

léleknek más a hivatása, amelyet be kell töltenie a testben. Egy 

más egyénnél a testében magával hozott törvénytelenségek 

— amelyek talán nem is az ő hibájából, talán nem is az ő 

mulasztása folytán keletkeztek — szolgáltatják az eshetősé-

geket. Ez a test megfelelő eszközül szolgál arra, hogy a lélek 

el ne feledkezzék feladatáról, amelyet magára vállalt, mert 

a szellem ezt a testet találta alkalmasnak arra, hogy benne 

a földi életét megfussa. Ez a test fontos figyelmeztetőjévé vá-

lik a léleknek, hogy siessen, és ne időzzék itt a mulandók vi-

lágában, mert az idő rövid, amely őt attól az életformától vis--

szatartja, ahol jól és boldogul érzi magát. És az ilyen lélek, 

amikor leveti a testet, nem gondol tovább arra, hogy miért volt 

olyan a földi élete, mert úgy jár, mint a gyermekszülő asszony: 

örül, hogy elvégezte a munkát a testben és megpihent. És nem 

találja többé sürgősnek azokat a kérdéseket, amelyek őt a földi 

testben szenvedései okának kutatására ösztönözték. 

 Mindezt Isten igazságosan osztotta szét az egyete-

messég javára. Ezért nem élhet senki csupán magának a földön, 

és nem munkálhatja egyedül a maga boldogságát, hanem le van 

kötve, hogy a nagy egyetemes egésznek haladását szolgálja 

még egy kicsiny fogfájással is. Mert szükségesek a szenvedé-

sek, a háborúságok, nyomorúságok; nem mintha valami okos 

dolgot cselekednék az, aki ezeket felidézi, hanem azért, hogy a 

homály az értelemről letisztuljon, és a lélek megtalálja azokat 

az eszközöket, amelyekkel ezt a homályt a földi életben őutána 

jövők látóhatáráról eltisztítsa, hogy azok tisztábban lát-

hassanak. Minden szükséges, amit az ember a közjó érdekében 



 141 

cselekszik, mert az ember nem élheti a maga életét. És aki csak 

a maga életét akarja élni és a nagy egészet az ő érzékelésének 

határán túlhelyezi és nem akar belevegyülni az egésznek életé-

be, hanem megelégszik a maga külön életével, a maga külön 

érdekeinek munkálásával: az az ember, legyen bármilyen ér-

telmes, a következő fordulónál olyan helyzetekbe és állapotok-

ba kebeleztetik be, hogy éppen a nagy egésznek szolgájává kell 

lennie. Pedig a szolgálat terhes dolog, különösen annak szá-

mára, aki abba beleilleszkedni nem akar. Aki nem akarja az ő 

egyéniségét, az ő kényelmét feláldozni, azt kényszerítik a kö-

rülmények, és rabbilincsévé válik számára a munka, amit a sors 

kimér a részére. 

 Nem sokkal jobb-e hát, ha az ember megismerve az 

Isten akaratát és célját az ő mulandó életében, feláldozza ezt az 

egésznek érdekéért, hogy az egésztől nyerjen az örökkévaló 

élet számára lekötelezettséget és hálát? Olyan vagyont gyűjt 

így, amely sohasem fogy el, amely önmagát növeli a kamatok 

által. Azért azt mondom nektek: amikor valamit a jóért és igaz-

ért áldoztok a ti lelketek megismert igazsága szerint a földi 

életben és nem azért, hogy a földi életben elnyerjétek a jutal-

matokat, hanem a jót csupán magáért a jóért cselekszitek, mert 

a ti lelketeknek a jó iránt való lelkesedése nyer benne kielégü-

lést: akkor megszerzitek magatoknak a földet. Ahogyan az 

írásban meg van írva, hogy: „mindörökké lesznek a földön”, 

amit nem úgy kell érteni, hogy a föld a tiétek lesz, hanem hogy 

a föld nektek le lesz kötelezve. Mert a föld fejlődése és hala-

dása a megismerés és a tudomány arányában lép előre; a tudo-

mány pedig, ha csak a földből, a látszatvilágból merít, mindig 

oda térhet csak ismét vissza. De az a tudomány, amely Istenből 

merít, felemeli önmagát, felemeli a földet és a rajta lévőket az 

Istenhez, az üdvösséghez.   Nagyobb tudományt ad a földnek 

az egyszerű hitű, igazat cselekvő ember, aki egyszerűen él, 

de érzéseivel és gondolataival Isten törvényébe illeszkedik 

bele és cselekedeteivel — ha nem is világra szóló nagybecsű 



 142 

dolgokat cselekszik — előbbre viszi a földet, mint az a tu-

dós, akinek tudománya ismét a föld porába veti vissza a 

szellemet. 

* 

Az ember a földön az ő akaratával, törekvésével és szándékai-

val olyan kicsiny és jelentéktelen, mint egy rohanó, örvénylő 

folyamba beledobott falevél. Minden lélek azzal a szándékkal 

ölt testet, hogy javuljon, és feljebb emelkedjék a küzdelem ál-

tal, amely a lelket megedzi, s abból olyan erőket vált ki, ame-

lyek feltétlenül szükségesek azoknak az ismereteknek megszer-

zéséhez, amelyeket semmiféle más módon nem tudott volna 

magáéivá tenni. Ti emberek nagyon könnyen veszitek az igaz-

ságot, s hamarosan lerögzítitek, hogy az az igazság, amit ma 

tudtok. Pedig ha mégannyit tudtok is, és ha mindent tudtok is, 

amit csak a földön meg lehet tanulni, az igazságnak akkor is 

csak elenyésző csekély töredékét szereztétek meg magatoknak. 

A szellemi igazságokat nagyon hiányosan és nagyon gyengén 

vagytok képesek felfogni, annál kevésbé vagytok képesek azo-

kat rögzíteni. Pedig ha nem helyesen rögzítitek, akkor éppen az 

igazság ellentéte alakul ki bennetek sokszor tudtotokon kívül 

is. Azért jobb kevesebb igazságra szert tenni, és azt igyekezni 

szellemesítenie az embernek a saját természetében. Ne feledjé-

tek el, hogy soha, egy pillanatig sincs megállás: ami ma igaz-

ság, az holnap túlhaladott álláspont, és a ma igazsága a holnap 

adott körülményei között nagyon nehezen küzd a holnap igaz-

ságával, mert a holnap körülményei a holnap igazságának ked-

veznek, hogy a megoldás sikeresen legyen keresztülvihető. 

 Azzal tisztában vagytok, hogy minden tévedésnek, 

minden bűnnek megvan a maga következménye a fluidi világ-

ban és ennek következtében a testi világban is. Mert hiszen a 

test is fluid, habár a testi világ, amelyet ma reálisnak hisztek, a 

ti állapototokhoz mérten tielőttetek bizonyos rögzítettséget 

mutat is. Ez azonban csak csalóka kép, mert nincs rögzítve 

semmi. Óráról-órára, percről percre megújulnak a testek sejtjei 



 143 

és azokban felfelé irányuló tendenciák és lefelé gravitáló, szét-

hulló természeti erők hullámzanak. Nincs megállás egy pilla-

natra sem, sem a lelki, sem a testi életben; az életfolyó, az élet-

áram folyton-folyvást árad és elmossa a meglévőt, a régit, hogy 

újat teremtsen. Ez az új, ez az elkövetkezendő mindig a megle-

vőnek bizonyos formáját viseli magán, mert az élet megújuló 

hullámzásában a formák, az alakok csekély változásokat mu-

tatnak; a lényeg mindig alkalmazkodik ahhoz a formához, amit 

a lélek az ő ténykedésével alkotott a természet világában. Így 

vannak betegségek, szenvedések és vannak örömök, amelyeket 

maga a természet hoz létre és vannak olyanok, amelyeket a 

testet öltött szellem vetített bele a természetbe. 

 Azonban mivel az ember nagyon nehezen tudja magát 

szabaddá tenni az idő gondolatától és egyáltalában képtelen az 

örökkévalóságot felfogni, és magában helyesen feldolgozni, 

azért azt hiszi, hogy azok a szenvedések és megpróbáltatá-

sok, amelyeket végigél, mindig olyan előzmények követ-

kezményei, amelyek mint büntetés, vagy mint valami bos--

szúállás jelentkeznek,   (az ember hibás igazsága szerint), 

sőt hogy azért kell szenvednie a léleknek, mert az Isten 

bünteti őt! Ez súlyos tévedés, mert Istennek nincsen abban 

öröme, hogy a bűnös szenvedjen, gyötrődjék, vergődjék. 

Isten örömöt és boldogságot nyújt a bukott léleknek is épp-

úgy, mint a tisztának. Isten kezében nincsenek fegyverek, 

büntető eszközök; az ő kezében csak áldások és különböző 

fokozatú boldogságok vannak, amelyeket a léleknek nyúj-

tani kíván. A szenvedések az ember lelkének hibás termé-

szetében gyökereznek. 

 Ha az ember nem tévedne, és bűnt nem követne el, ha 

helyesen és tökéletesen tudná felfogni azt az ajándékot, amit 

életnek neveztek, akkor boldogság lenne az élet nemcsak a 

földön, hanem még a földnél alantasabb világokon is, mert az 

élet maga, az életnek nagyszerű áradata éppen mert Istentől jő, 

örömöt, boldogságot, jó érzést és fejlődést hord magával. Azért 



 144 

mondják, hogy az öngyilkosság bűn, még pedig nagy bűn, 

amelyet az öngyilkosok tudatlanságból követnek el, mert hi-

szen az élet óriási ajándék. Sőt maga az egészség is óriási 

ajándék, mert a lélek olyan a testben, amely nincs elrontva, és 

amelyben a maga fejlődését élheti, jól érzi magát, törekvései 

fölfrissülnek, érzései megvidámulnak, és ilyen testtel csak 

előbbre juthat a fejlődés vonalán. Azonban az ember tökélet-

len; elvesztette a világosságát és elvesztette az irányt; nem tud 

tájékozódni ebben a nagy áradatban és az ő bukott természeté-

vel minduntalan olyan elemekhez köti magát, amelyek őt min-

dig nagyobb és nagyobb tévelygésekbe viszik bele. A termé-

szet maga megmutatja, hogy mit kíván, mi a tennivaló. A meg-

született gyermeknek a legelső ösztöne a lélegzés. Ehhez nem 

kell tudat, ezt nem kell tanulni, mert már magával hozza, mint 

ösztönt. Az ösztön pedig nem más, mint a szükséges jóknak a 

követelése, az élet fenntartó eleme. A lélegzés, evés, ivás, 

mozgás, életösztön és fajfenntartó ösztön: ezek mind szüksége-

sek a testben a léleknek, mert ezek természetes ösztönök. És ha 

már természetesek, akkor szükségesek is. 

 Annak az embernek, aki józanul figyeli az életet, magá-

tól is rá kell jönnie, hogy tulajdonképpen mi a helyes, mi a jó: 

mindent a maga idejében, mindent mérsékelten, a szükséghez 

képest kielégíteni. Az ember azonban nem így cselekszik. 

Ameddig a gyermeknek nincsen hozzá értelme, addig az élet 

szabályozását az ösztönök végzik, amelyek abban az életelvben 

vannak lefektetve, amely a testet fenntartja. Ezeket a természeti 

ösztönöket tökéletesíteni, tisztábbá, jobbá tenni annak a tudat-

nak lenne kötelessége, amely a felnövekedő emberben kibonta-

kozik, s amely az ösztönök helyét elfoglalja a lélekben. Azon-

ban az embernek megfordult természete ahelyett, hogy ezeket 

az ösztönöket finomítaná, mindig jobban igyekszik eldurvítani, 

ezek ellen cselekedni és ez ösztönöket folyton izgatni. Min-

dennel visszaélnek az emberek; olyan dolgokat cseleksze-

nek, amelyek ártalmasak az egészségre. A természetes ösz-



 145 

tönök ellen az egész vonalon vétenek: a megromlott levegő, 

amelyet belélegzenek, a testre nézve ártalmas és méregként hat. 

A túlfűtött ínyencség a gyomor természetét rontja meg. Olyan 

foglalkozást találnak ki, amelyek a testnek szükséges mozgást 

és szabadságot gátolják vagy a szükséges pihenést elvonják, és 

egymást rabságra kényszerítik csak azért, hogy valamilyen 

szenvedélynek, valamilyen ferde nézetnek eleget tehessenek. A 

fajfenntartó erőt, amelynek tulajdonképpen a legtisztább, a 

legérintetlenebb erőnek kellene lennie, hogy az elkövetke-

zendő nemzedéknek megtisztított, feljavított erőket juttat-

hasson az ember, csak öncélnak tekinti, a jövendővel sem-

mit sem törődvén. Pedig ha tudná, hogy ezekben az erőkben 

életének minden eredménye, minden haladottsága mintegy 

visszfényszerűen tükröződik vissza, s azokat ajándékképpen 

hagyja utódaira, bizonyára jobban igyekeznék a tisztaságra és 

az igazságra. Ugyanúgy az életösztönnel is folyton visszaél az 

ember, mindenfélével izgatja, és bódító szereket alkalmazva 

rengeteget ront ezen az ösztönön annyira, hogy az élet nem 

egyszer elviselhetetlenné és annyira fájdalmassá és szenvedés-

sel teljessé válik, hogy ezt az ösztönt, amely az életre serkenti, 

legyőzi és öngyilkosságot követ el. Mindezek olyan dolgok, 

amelyeket a természettel, a természet erőivel kell az embernek 

tisztáznia. 

 Mindezek után pedig — miután a természet erőit egy, 

két vagy több testöltésen keresztül ily nagymértékben megron-

totta — az ember megismerve az örökkévalóságot, a hitéle-

tet, azt hiszi, hogy megtérésével a múlt bűneihez többé 

semmi köze. Ez azonban nem addig van. Megrontottad a ter-

mészet erőit ahelyett, hogy azokat feljebb emelted volna? 

Ugyanezekben a természet-erőkben újból és újból meg kell 

jelenned, és a megismert igazsággal és a megismert jóval fel 

kell emésztened az általad létrehozott rosszat, a magaddal ho-

zott jót pedig az elkövetkezendő nemzedékre kell hagynod, 

hogy az folytassa a te kiegyenlítő munkádat. Ha pedig valamit 



 146 

már tettél a köznek, azaz a magad életével a köznek életét fel-

javítottad, akkor ezeket a jó eredményeket már magad is élvez-

ni fogod az elkövetkezendő testöltésedben. Ámde az ember 

nem mindig ugyanazokkal a fluidokkal és erőkkel találkozik, 

amelyeket levetett, mert ki tudja, hogy azok mikor jönnek is-

mét a természetes világba testöltésre. Olyan ez, mint mikor 

valaki egy nagy folyóba, vagy a tengerbe egy kisebb mennyi-

ségű megrontott, színétől és ízétől megfosztott vagy megvál-

toztatott folyadékot önt. Ez abban a nagy víztömegben eloszlik. 

Vannak azonban ennek a nagy életfolyamnak olyan részei, 

ahol bizonyos tévedések, bizonyos bűnök egy helyre torlód-

va, a hasonlóság törvénye folytán egy tömeget képeznek. 

Ezeket bizonyos szféráknak nevezzük. A meglévő salak 

ezekben a kis öblökben felgyülemlik, és az isteni gondviselés 

úgy intézi a dolgot, hogy ezekből hol egyik, hol másik oldalról 

bizonyos részeket bele enged folyni a természetbe, nem ugyan 

olyan módon, ahogyan az a természetbe belekerült, hanem ös--

szeelegyedve a tisztával és a másfajta tévedések eredményei-

vel. Ez a tisztátalan áram ott hullámzik az életben, és folyton 

csapkodja és nyaldossa a megszületés, a testesülés törvényének 

partjait. Mikor azután elkövetkezik a megbánás, a kijózanodás 

ideje a szellem számára és pihent erőivel képes újra felvenni a 

testet, akkor a természet odaszállítja őt a testesülés világába, s 

olyan helyzetbe állítja, és olyan állapotba helyezi, hogy ezek-

ből az elromlott életnedvekből, életáramokból formálódik az ő 

éterikus teste33*, és azt körülveszik azok az anyagrészecskék, 

                                                 
33 * Tehát a „jóvátétel” nem úgy értendő, hogy az elkövetett bűnöket kell 

elszenvedni ugyanolyan alakban másoktól, hanem úgy, hogy a bűnök által 

megrontott erőkben kell élni a jóra való törekvéssel, s azokat a megrontott 

erőket kell   segíteni megtisztítani. Tehát ugyanabban a munkában kell részt 

venni, amit a tisztább és tiszta szellemek folyton végeznek. Mert a munka 

egyetemes világtörvény. — Hol itt a különbség a tiszta szellemek munkája 

és javuló szellemek munkája között? Hol itt a bűnhődés? Nincs, csak munka 

van, amit Isten kinek-kinek képességeihez mérten oszt ki. 

 



 147 

amelyeket az éteri test folyton-folyvást magára szed, hogy ve-

lük önmagát építse és táplálja. 

 Mikor pedig eljön az az idő, amit meghalásnak ne-

veztek, ugyanaz az éteri test, amely összetartotta az anyagré-

szecskéket, kivonul belőlük azokkal az elvekkel, amelyeket a 

szellem úrrá tett felette. Az anyagrészecskék ismét elemeikre 

bomlanak. De ezek az anyagrészecskék nem pihennek, hanem 

ismét más elemekkel ütköznek, vegyülnek, átalakulnak, formá-

lódnak, míg ezek is el nem érik a létnek azt a fokozatát, a lét-

nek azt a formáját, amelyet az az elv, amely ezeket éltette, már 

magához tud vonzani, vagyis ameddig azt az elvet ismét fel-

vonzza az a szféra, az a fokozat, és ezáltal ezeknek az anyagré-

szecskéknek elemei légköri erőkké válnak. Ezek az elemi 

anyagrészecskék olyan éteri részecskékkel is ütköznek, ame-

lyek szerves élettel még nem voltak kapcsolatban; az ütközések 

folytán megoszlanak és azok az elemi részecskék, amelyek 

elérték a megfelelő színvonalat, felemelkednek, és légköri 

erőkké finomulnak, azok pedig, amelyek még nem érték el ezt 

a fokozatot, visszahullanak a földre, hogy további ütközések-

nek menjenek eléje. 

Minden folyamat ütközés. Az anyag szétesése is ütközés, mert 

anyagrészecskék ütköznek a természeti erők részecskéivel, ame-

lyek amazokat, mint ellenségeket szétrobbantani, szétbomlasz-

tani törekszenek. 

 Az ember élete maga is csupa ütközésekből áll. A le-

vegő, amelyet beszívtok, ütközés, mert a levegőt a tüdő elemei-

re bontja, és ami nem szükséges a szervezetnek, azt ismét kile-

heli, a levegőnek tápláló és éltető elemeit pedig, amelyekre a 

testnek szüksége van, megtartja. A táplálkozás szintén ütközé-

sek sorozatából áll, mert ha nem ütköznek meg az erők, az azt 

jelenti, hogy a test egyáltalán nem képes táplálékot kivonni az 

anyagokból. Az ütközés által alakul át a táplálék hővé, delejes-

séggé, elektromossággá és a test építésére szükséges különböző 

anyagokká. Ha nincs ütközés, vagyis a testnek nincs már annyi 



 148 

ütközési ereje, hogy a táplálék anyagait felbontsa, akkor nem 

képes továbbélni; felhasználja a saját anyagát a végsőkig, az-

után a test mint ilyen megszűnik élni, azaz az életnek egy for-

mája megszűnik.34* Ütközés áll élő úgy az állati, mint a növé-

nyi szervezeteknél a hím- és nőnemű petének és csírának egy-

beolvadása révén, amely folyamat hasonló testeket, új formákat 

produkál. Ez tulajdonképpen nem egyéb, mint annak az elvnek, 

amely az eredeti lényeket alkotta, folyton való tökéletesedése. 

A hímnemű csírasejtnek a nőnemű petével való egyesülése 

nem új élet kezdete, mint az ti gondoljátok, hanem csak az 

életnek új alakban való megjelenése. Amely folyamat az 

anyagban és a természetben végbemegy, ugyanaz megy végbe a 

lélekben is, de szebb, tökéletesebb, magasztosabb formában, 

még pedig úgy az érzelmi, mint az értelmi világban a hasonlók 

egyesülésének és új alakban való továbbélésének formájában. 

Az érzelmi világban ezt az új alakulást, amely a két különnemű 

lény meglévő érzelmeinek ütközéséből keletkezik: szerelemnek 

hívják, amely a két elvnek, az adó és elfogadó elvnek kiegyen-

lítődése, amely az érzelmi világban új produktumokat hoz létre, 

a meglévőt elhagyja és a kívánt, a sóvárgott után siet, amelyet a 

szellem az ő érzés- és gondolatvilágában magának megálmo-

dik, megsejt, hogy ilyen meg ilyen formáknak kellene kialakul-

niuk. És érzelmi- és gondolaterőivel ezeknek megjelenési ala-

kot ad. 

* 

Az ember képtelen az örökkévalóság gondolatába beleélni ma-

gát s azért tűnik fel neki olyan hosszúnak a földi élet; azért 

tévedezik, türelmetlenkedik és kapkod az ő tökéletlen értelmé-

vel, minélfogva hibásan dolgozza fel feladatát a földi életben, 

mert nem tud várni, s azt hiszi, hogy mindent egy földi életben 

                                                 
34 * Éppen itt rejlik az életnek nagy titka, amelyet az emberek még nem 

tudtak felfedezni, hogy miképpen történik az, hogy mindenféle ütközések, 

vagyis a hasonlóban való ellentétes erők egybeolvadása tulajdonképp az élet 

külső formáját hozza létre. 



 149 

kell elvégeznie. Ebből a nagy kapkodásból támadnak a még 

nagyobb tökéletlenségek, amelyek bűnt hoznak létre, és mindig 

jobban lehetetlenné teszik a szellem fejlődését. Nem más a 

földi élet, mint oktalan kapkodás a boldogság után, mert a leg-

több ember azt hiszi, hogy csak úgy érheti el vágyai beteljesü-

lését, ha mindent megszerez magának, ami csak jó a mulandó 

világban. Nem képes a gondolatában lerögzíteni azt az igaz-

ságot, hogy hiába szerez meg mindent, hiába törekszik 

minden erejével, ha egyszer azok az elvek, amelyekkel cél-

jai felé tör, nem törvényesek, vagyis nem felelnek meg az 

Isten akaratának. Mert ha ilyen eszközökkel éri el a célját, 

akkor úgyis csak ideig-óráig tartó örömöt szerez magának, 

mert olyan az emberi élet, mint egy könnyű sajka a háborgó 

tengeren: egyik percben felemeli a hullám, hogy a következő 

percben a mélybe sújtsa alá. 

Hiába törekszik az ember a maga akaratával, nem bírja meg-

fogni a mennybe vezető szálat, ha mégoly magasra emelte is őt 

fel az anyagi világ hullámverése, ha az ő lelke nem tud tájéko-

zódni, s nem tudja megítélni, hogy mikor és hol ragadja meg 

azt az erősséget, amelyhez lelkének vágyait rögzítheti. Ha fe-

lülről nézhetnétek a földi életben való hiábavaló kapkodást, 

akkor látnátok csak, mily kicsiny a földi ember minden 

tudásával, minden ismeretével együtt! Az a nagy és áthatol-

hatatlannak látszó sötétség, az a nagy tudatlanság, az a nagy 

értelemhiány, amely annak következtében állott elő a szelle-

mek egy nagy tömegénél, hogy Istentől eltávolodtak, viszi őket 

tökéletlenségük folytán tévedésből-tévedésbe, s még csak meg-

ítélni sem tudják, hogy mit kell cselekedniük, hogy maguknak 

azt az örömöt és boldogságot rögzítsék, amely után a lelkük 

vágyik. Ezért bármit akarnak is maguknak megrögzíteni, nem 

képesek rá, csupán azzal az egyetlenegy adott móddal, amelyet 

az Üdvözítő mutatott a tévedő emberek részére, amikor Önma-

gát feláldozta, Önmagát adta oda az emberek összességének 

megváltására. 



 150 

 Azonban ne higgye a földi ember, hogy ha ő mindent 

feláldoz, és mindent odaad is, ezzel ő az emberiségnek valami 

számottevő jót tehet! Nem tehet addig, amíg az embereknek 

érzelmi és értelmi világához hozzá nem fért. Csupán ha jó és 

igaz érzésekkel van telve a lelke, és Istenhez van kapcsolódva 

és e jó és igaz érzése révén a többi emberek lelkében hasonló 

érzéseket képes felébreszteni, akkor nyerte meg azokat a maga 

számára azáltal, hogy most már azok is dolgoznak és munkál-

kodnak és hozzájárulnak ahhoz a munkához, amelynek célja: a 

tévedések rengetegéből széles utat vágni ki. Erre pedig igazán 

csak azok képesek, akik maguk is át vannak hatva ezeknek az 

elveknek nagyszerűségétől és isteni természetétől. Aki pedig 

ezektől át van hatva, az többé nem keresi a maga emberi dicső-

ségét és felmagasztaltatását, hanem inkább azt kívánja, hogy 

mint személy elmerüljön az ismeretlenségben, hogy az általa 

nagyra becsült elveknek az ő személye útjában ne álljon, hogy 

az emberek könnyebben elfogadják és megszerezhessék azokat. 

Amikor pedig önmagát feláldozta, és a saját érdekeit másod-

sorba helyezte, ugyanakkor azok az elvek gondolatok és isteni 

igazságok felemelik az ő énjét, és előtérbe helyezik azt, hogy 

azoknak az áldásoknak hordozója legyen, s az azokból kiáradó 

örömöt és boldogságot élvezze. Ezt azonban az ember semmi-

képpen nem tudja magának megszerezni, egyedül csak úgy, ha 

önmagát feláldozza. Ezek az elvek viszik előbbre az egyes cso-

portokat a fejlődés útján. 

 Ha a megromlott, sötét tévelygéseknek és bűnöknek 

szövevényébe tévedt szellem-egyéneket tekintjük, és fi-

gyelembe vesszük ezeknek a tévelygéseknek a természetbe 

elhintett eredményeit: magától értetődik, hogy ezekből sok 

szenvedés és megpróbáltatás, kemény küzdelem vár arra, aki a 

következő fordulónál testbeöltözése által ebben a sűrűségben 

előre akar jutni. Mert meg kell az embernek tapasztalnia, hogy 

az ő téves gondolata, eszméje mit eredményezett a világban. 

Mert az gondolatról-gondolatra, érzésről-érzésre, lélekről-



 151 

lélekre ragad, és ezek a létrehozott természetes erők eredmé-

nyeket produkálnak az ütközések folytán is. Így jönnek létre a 

természetben, az újra megalkotott testben már a betegségre 

való hajlandóságok. Mert bár az anyagok megtisztítva, feljavít-

va, felrissítve kerülnek a szellem birtokába, de azért mégis 

bennük lappangnak a megrontott elvek, amelyek folytán teljes 

megtisztulás nem lehetséges. Azonkívül pedig a megtisztulás-

nak igen nagy akadályául szolgál az, hogy az itt maradt for-

mák, az itt maradt sejthalmazok szintén meg vannak fertőzve. 

Mert ahogy már mondottam, az emberi testben és az emberi 

test körül ott vannak azok az erők, amelyeket felszív, és lead 

mint gondolatokat, érzéseket és hajlandóságokat, amelyek 

ezekben latens fekszenek. S az emberi testnek sejtvilága milli-

árd és milliárd sejtből áll, amelyek mind különböző hajlandó-

ságokat, különböző elveknek az érvényesülési tendenciáit hur-

colják tovább. 

 Tapasztalhatjátok sokszor, hogy a gyermekek sem az 

apjukhoz, sem az anyjukhoz nem hasonlítanak, hanem a nagy-

szülőkre, vagy azok szüleire ütnek, vagy éppen egy mellékági 

rokonra, akire egyáltalán nem is lehetne gondolni. A gyermek 

szelleme a meglévő csírákból ezeknek a tulajdonságait és külső 

kifejezését vonta magához. Mikor az ember az ő testét felépíti, 

és már ifjúi éveiben tudatosan küzd rossz hajlamai ellen, és 

tudatosan küzd meglévő rossz szokásai ellen férfi korában, ez 

által a küzdelem által az ő sejtrendszerében bizonyos princí-

piumokat teremt meg. Ezek a princípiumok azonban az ő köz-

vetlen utódaiban már nem juthatnak kifejezésre, de kifejezésre 

juthatnak unokáiban — amennyiben az ő gyermeke továbbfej-

leszti e helyes elveket; — sőt esetleg a dédunokáiban látja azo-

kat a tulajdonságokat kiütközni, amelyeket ő nagynehezen 

szerzett meg magának. Az ilyen megszerzett tulajdonságok-

kal az ember hasznos lelki és testi korlátokat ad az elkövet-

kezendő nemzedék mellé egyszerűen azáltal, hogy ő maga 

megtérve a hibáiból, helyesen és törvényesen él. 



 152 

 Aki késői korban tért meg és nem tudott az ő éle-

tében semmit valóra váltani abból, amit jónak és igaznak 

ismert el, az az ő természeti világában nem adott semmit a 

földnek, mert nem maradt ideje küzdeni a meglévő rosszal. 

Az ilyen az ő hibás természetét elhinti a természeti világban a 

földön, hogy amikor újból testet ölt, találkozzék ezekkel a pro-

duktumokkal, s a saját jó elveivel az azokhoz hasonló más jó 

elvekhez kapcsolódva javíthasson a maga természetén. Ilyen-

kor t. i. az a kis jó, amit a maga részére mint lélek elraktározott, 

ha a kegyelemben van — mint ahogy minden megtérő kegyel-

met nyer — olyan gondolkozású egyénhez kapcsolja, aki asze-

rint az igaz jó szerint él, amit ő késő öregségében megismert és 

elfogadott. Ilyen egyénhez kapcsolódva és a saját sejtvilágában 

is ott élvén az az elv, ami az ő tudatalattiját képezi, úgy érzi, 

hogy ez a jó elv az ő természetében van. Ez azonban még nem 

az ő egyéni sajátja, csak akkor válik azzá, amikor a tudatában 

felébred a rossz, és ellene eredményesen küzd. Mert csak az 

válhat egyéni tulajdonná, ami felett a szellem úrrá tudott lenni. 

 Természetes, hogy ezeknek a küzdelmeknek eredmé-

nyeképpen a földi testben mindig fájdalmak, betegségek, szen-

vedések lépnek fel. Hiszen ha ezek a küzdelmek és szenvedé-

sek nem volnának, akkor a földi test az ő normális életműködé-

sében sem a felfelé-emelkedésnél, sem az aláhanyatlásnál, mi-

kor t. i. a sír felé közeledik, fájdalmat és betegséget nem érez-

hetné, csak elhervadna, mint a növény, amely megérik, magot 

termel, azt elhullatja a következő nemzedék számára, azután 

fokról-fokra elhervad és elszárad. Nem volna szükséges a 

szenvedés és a betegség. De éppen mivel az ember sokféle tu-

datos és tudatalatti bűnöktől és tévedésektől izgattatik, ez az 

izgatás először az éteri testben és azon keresztül az anyagi test-

ben is kifejezésre jut. Az emberek rosszul táplálkoznak; lelkü-

ket mindenféle gonosz érzések hevítik: irigység, bosszú, telhe-

tetlenség, gőg, dicsőségvágy. Ezek az idegszellemben mind 

pusztításokat visznek véghez, aminek a következménye, hogy 



 153 

az ember idegessé, hirtelen-haragúvá, heves természetűvé vá-

lik. Az ilyen természet mindenféle gyulladásokra és lázas be-

tegségekre alkalmas talajt teremt. 

 Azután az érzékiség hatalmas ragasztószere minden-

nemű lelki és testi nyavalyának. Minden ilynemű visszaélés az 

idegszellemre, az idegekre, a vérre hat és különféle kiütések, 

rosszindulatú daganatok, sebek, kelevényék és elnyálkásodás 

formájában mutatkozik. A kegyetlenség, a gőg, a számítás, 

amely csak a maga hasznát keresi és a testiség ezer- meg ezer-

féle nyavalyái mindenféle meghűléseket, az ebből származó 

különféle bajoknak következményeit hozzák létre. A restség, a 

falánkság, a részegség, az ínyencség a gyomor, máj, vese és a 

belek mindenféle megbetegedéseit és a szív megnagyobbodását 

okozzák. A hitetelenség (amit én bálványimádásnak is nevezek), 

amelyben bent foglaltatik mindenféle sötét dolgokkal való fog-

lalkozás (fekete mágia), a hazudozás, a tagadás, a szívnek és a 

léleknek mindenféle megbetegedéseit (epilepszia) és megszállt-

ságokat (ez is betegség), őrültséget hoz létre. A hidegszívűség, 

a szeretetlenség, a zsarnokoskodás mindenféle kínzó nyavalyá-

kat és hasogatásokat okoz az egész testben. 

 Mindezeket azonban nem úgy kell értelmezni, hogy 

minden egyes lélek, akinek ilyenféle baja van, egy régebbi, 

vagy éppen a mostani életében szerezte meg azokat. Vannak 

azután olyan betegségek is, amelyek hosszú küzdelmeknek az 

eredményei, a léleknek fáradtságai; olyan emberek állapota, 

akik ilyen fáradt lélekkel jönnek az anyagi világra. Ezeknél a 

leggyakrabban fellépő betegség a tüdőbaj, vérszegénység, 

gyengeség, rövidlátás, szembetegségek, fül- és gégebajok. Akik 

sokáig nagy titkot hordozták magukban: azoknál a félénkség. 

Ezek mind, mint millió és millió vegyülékek jönnek elő az 

egyes lelkekben, mint azoknak tükörképei. A szellemek az 

első-második szférában majdnem mind betegek. Nincs kö-

zöttük olyan, akinek valamiféle fájdalma ne volna addig, 

amíg a test képzetében érzi magát. Az asszonyoknak és leá-



 154 

nyoknak a gyermeknemzés és gyermekszülés körüli óriási 

mulasztásaik mind bizonyos változásokat hoznák létre. 

Szellemek különösen a harmadik szférában nagyon sokat szen-

vednek különböző betegségektől, ameddig a teljes megismerés 

világosságára nem jutnak, és csak azok gyógyulhatnak meg, 

akik megtérnek, vagy akiknek egyáltalában van a lelkükben 

olyan gondolat és érzés elrejtve, amely ha felszínre kerül, őket 

bizonyos igazságok megismeréséhez juttatja. Ilyen esetben sok-

szor önmaguktól meggyógyulnak. 

 Ezek apró dolgoknak látszanak, és mégis nagy fon-

tosságúak és nagy horderejűek, s ha az emberek ezeket 

megismernék és ha a földi orvosok nem volnának annyira 

hitetlenek, az emberek lelkének meg gyógyításával sokkal 

több betegséget meggyógyíthatnának, mint gyógy-

szereikkel. Maga a delejezés sem más, mint ütközési folyamat. 

A jóakaratú delejesség megtámadja és felbontja az elrontott 

fluidokat, új irány követésére serkenti azokat és az új gondolat 

által, amelyet a delejező delejességével besugároz, új életfo-

lyamat indul meg a delejparányokban, amelyek kénytelenek a 

delejezett egyén elvétől függetlenül oly irányt követni, amely az 

ő részükre egészséget és megújulást jelent. Ez a folyamat a 

szervezet többi részével is ütközéseket hoz létre, és az ütközé-

sek által megbolygatja a tespedő fluidokat. Ezért kell a deleje-

zést többször és elég sűrű időközökben megismételni, hogy az 

ütközés folytán a besugárzott delej új erővel, új gondolatokkal 

fölfrissítve állandó zsongító, élénkítő hatással legyen a szerve-

zetre. Ez az erő az éteri test erőire hat. Még jobb azonban, ha a 

lélekre is hathat, ha t.i. a lélek és az éteri test összhangban van 

egymással. Ilyenkor könnyen lehet autószuggesztió útján is 

eredményeket elérni. De ha ez az összhang hiányzik, akkor 

nem lehet autoszuggesztiót létrehozni. 

* 

Akiknél harmónia van a lélek és az idegszellem között, vagyis 

akik meglehetősen meg vannak békélve az életük körülménye-



 155 

ivel, környezetükkel, érzéseikkel és gondolataikkal, azoknál, 

amit a szellem éber állapotban gondol, érez, vagy akar, az a 

természetes álom ideje alatt átfolyik az idegszellembe, onnan a 

szervezetbe és abban hatásokat vált ki. A természetes álomban 

különben is nagy vegyi átváltozások mennek végbe a szervező 

életerőben: a nappali gondok, kétségek, félelmek, amiket az 

ember átérez, az álom alatt lassanként átszűrődnek és kicseré-

lődnek a benső, lelki hatásokkal. És ha ezek a benső, lelki hatá-

sok erősebbek, s az akarat, a vágy hatalmasabb a testből jövő 

átsugárzott fájdalmas és letargikus érzéseknél, akkor újult erő-

vel és új, egészséges életakarással ébred fel az ember. Egy 

nyugodtan átaludt éjszaka alatt teljesen meggyógyulhatnak a 

betegségek; olyan átalakulás következhetik be, amely az egész 

szervezetre a külső életben is domináló hatással lehet. 

 Az álom óriási titok. Azért az ember életében nagyon 

fontos az, hogy jó, nyugodt alvása legyen. Gondok, bajok, töp-

rengések, lelkiismeret furdalás és minden olyasmi, ami az em-

ber lelkéből jön, és nagyon igénybe veszi az életerőt, vagyis az 

ember egész lényét túlságosan munkába szólítja: majdnem 

mindig átváltozást idéz elő először a szervező életerőben, az-

után a testben. Aki erőteljes akarással bír, és ura tud lenni 

önmagának, az alsóbb fokú énjének, alsóbb fokú természe-

tének, az egész könnyen irányíthatja az egészségi állapotát, 

sőt még a lelkének haladását is. Mert minél egyenesebb 

irányban halad a szellem, minél nagyobb a hite valamiben 

és minél nagyobb a vágya és az akarni tudása, annál bizto-

sabban eléri azt, amit maga elé tűzött. Míg ellenben az inga-

dozó, önmagának parancsolni nem tudó emberek, akik szenve-

délyeik játéklabdái, semmit sem tudnak keresztülvinni, bármit 

akarnának és óhajtanának is. Az ilyet az élet úgy dobálja, mint 

a víz a szalmaszálat. Azonban, mint mondom, aki erősen akar 

és hisz abban, hogy célját el is éri, legyen az bármiféle cél, csak 

minél becsületesebb és minél igazabb legyen az, amit el akar 

érni: azt annál inkább meg is valósíthatja. Mert az álom ideje 



 156 

alatt az ő szelleme az eshetőségek világában jár, és az eshe-

tőségeket ő maga vonzza magához, vagy taszítja el magától 

és olyan eshetőségeket teremthet és úgy munkálkodhat 

azokban, ahogyan a célját legjobban meg tudja közelíteni. 
Ugyanez a magyarázata annak is, hogy valakiben óriási válto-

zásokat lehet előidézni delejezés áltál, ha az látszat szerint nem 

is dolgozza fel momentán azt a gondolatot és érzést, amit a 

delejező jóákaratúlag beleszuggerál; mert az alvás alatt, ha 

hisz benne és vágyik utána, egész könnyen feldolgozhatja azt a 

szabaddá vált szervező életerő. 

 Persze így, ennek a tudásával valaki tudatosan cse-

lekedhet jót is, meg rosszat is. De ha valaki tudatosan cselekszi 

a rosszat, nagyobb a felelőssége, mint azé, aki nem tudja, mit 

cselekedett. Az emberek is befolyásolják egymást, mert a ha-

sonló hasonlót vonz s a hasonló vágyak, gondolatok és törek-

vések mindig egy cél felé, egy irányba mozognak, és ezek a 

gondolatok és érzések találkoznak, még mielőtt maguk az em-

berek találkozhattak volna testi énjükben. A lelkekből kiküldött 

vágy- és gondolatszikrák ebben a világban, amelyben ezek a 

gondolatok és érzések élnek és mozognak, már bizonyos hatá-

sokat váltottak ki s az emberek előtt kívánatos dolgok nagyon 

hamar elfogadásra találnak. Mert amikor a másik embernél is 

látják azt szembetűnő formában megjelenni, akkor nagyobb a 

hitük abban, hogy ők is elérhetik ugyanazt, mint ameddig csak 

magukra vannak hagyva. De az emberek befolyásolják egymást 

külső megjelenésükkel, hanghordozásukkal, beszédükkel, gon-

dolataikkal és eszméikkel is. Ezek a befolyások mindig egy 

benső folyamatot indítanak meg a lélekben: új gondolatok, új 

vágyak, új formák keletkeznek, amelyek azután a külsőben is, 

az idegszellemben is megábrázolódnak és ez után a forma után 

vágyakozva megtalálják azokat a gondolatokat és érzéseket, 

amelyek még nem is voltak a felszínen, amelyekről nem is tu-

dott az ember. Így nagyon sokszor az egyéniségben rejtetten 

élő gondolatok, ötletek, tervek, amelyekről még nem is tudott 



 157 

az ember, egyszerre csak kipattannak. Ezért van, hogy szinte 

ragályossá válhat a rossznak behatása, de a jónak a befolyása is 

a példaadás által. 

 Az ember teste, az ő külső formája — mint ahogy már 

mondottam — a bensőnek nem tudatos megnyilatkozása, vagy 

más szavakkal: a tudattalannak a megnyilatkozása. Azonban 

mindig bizonyos formák, bizonyos bevett törvények uralkod-

nak felette. Amikor az ember testben megjelenik, sohasem úgy 

jelenik meg, mint ahogyan azt ő talán mint ember szeretné, 

ámbár mint ember nem is tudná elképzelni azokat a formákat, 

azokat a jobb megjelenési alakokat, amilyenekbe őt a törvény 

felöltöztethetné. Ez az ő megjelenési formája — legyen az rá-

nézve bár kívánatos, vagy nem kívánatos, sőt sokszor ellen-

szenves — nem mindig úgy alakul ki az ember életében, mint 

ahogyan azt ti emberek gondoljátok. Ti azt hiszitek, hogy a 

szellem az ő testét így vagy amúgy teremtette meg, mert 

ilyent érdemelt. Nem úgy van, hanem az ő fejlődéstörvénye 

köti őt ilyen vagy amolyan gondolatokhoz, következésképen 

azoknak megfelelő formákhoz. Nem az ő egyéni vágya vagy 

akarata érvényesül, hanem az ő lényegtörvényében elrejtett 

megnyilatkozási lehetőség, ami sokszor nem is neki, az egy-

nek, hanem talán éppen többnek az érdekét szolgálja. Így 

tehát ezer meg ezer eltérés van attól a formától, amit ti úgy 

szoktatok rögzíteni, hogy mindenki a maga lelki és szellemi 

fokozatának megfelelő alakban ölt testet és olyan betegségek, 

fájdalmak és megpróbáltatások érik, amilyenekre rászolgált. 

 A bűn olyan, mint egy szövevény, amely behálózza az 

egész világot és a természetet; nincs egyetlen lélek sem, aki 

kivétel volna. Többé-kevésbé egyetlen lélek sem szabadulhat 

tisztán a föld légköréből, aki itt egyszer testben megjelent, mert 

reátapad a föld természete, a füst, a por, a szenny. Senki sincs, 

aki ettől megmenthetné az embert, egyedül az Isten kegyelme. 

Tehát senki a maga igazsága, a maga erénye folytán nem sza-

badulhat meg ettől, mivel a bűn egészen elárasztotta a világot. 



 158 

Egyik vagy másik népnél jobban kidomborodik az egyik vagy 

a másik tökéletlenség; ez azonban még nem mértékadó arra 

nézve, hogy talán az a népfaj bűnösebb volna, mint a többi. 

Mert ki tudja, hogy nem egy másik népcsoport-e az oka annak 

(dacára, hogy az magát bűntelennek hiszi) hogy amazoknál a 

durvább erkölcsiség az uralkodó. Tehát nem lehet semmit em-

berileg meghatározni, megállapítani, lerögzítni a látszat világá-

ban a megjelenési forma alapján, mert a földön minden csak 

látszat. Vannak alacsonyabb szellemek, akik egy magasabb 

fokú, fejlettebb megjelenési formába kebeleztetnek be, és vi-

szont vannak fejlettebb szellemek, akik alacsonyabbra emlé-

keztető formákat vonzanak magukhoz egy-egy testöltésben. 

Mindig a cél érdekében történik az ilyesmi. 

 Vannak nagyon sokat szenvedő emberek, akik testileg és 

lelkileg üdék és frissek maradnak. Ez azért van, mert a lélek 

nem azonosította magát a testtel, és nem a lélekből származnak 

a betegségek, hanem a látszatvilágban úgy csoportosultak az ő 

eshetőségeik, hogy ilyen életet eredményeztek. És vannak na-

gyon bűnös és rossz múltú emberek, akik egészséggel élik vé-

gig az életet, nem azért, mintha ez nekik érdem szerint járna, 

mintha nem vétettek volna az ilyen törvény ellen, hanem azért, 

hogy az ő lényegtörvényük éppen ilyen állapotba helyezte őket, 

ami az ő részükre szükséges és célszerű volt a továbbfejlődés 

érdekében. 

Azért azt mondom, hogy az ember ne akarja kiokoskodni a 

betegségekből az ő felebarátjának múltját, mert ez nem célra-

vezető. Az ember akkor tesz helyesen és jól, ha mindent, ami 

rossz, mindent, ami szenvedést okozó, ellenségnek tekint és 

küzd ellene a szeretet fegyverével, és mindent meggyógyítani, 

kiengesztelni, kijavítani törekszik. 

 A Krisztus lelkétől áthatott egyénnek nem lehet más 

dolga, mint a szenvedések enyhítése. Ne keresse soha, hogy 

mi az igazság, mert ha az igazság mértékével mér em-

bertársának, akkor a saját mérlege nagyon alászáll, mert 



 159 

mindenkit a saját mérlegével mérnek meg. Hanem keresse 

az ember a szeretet igazságát, a Krisztusban való ígéret 

beteljesedését. Ne ítélkezzék a bűnös felett, és ne tartson pré-

dikációt, hanem segítse a bűnből kivetkőztetni és feloldozni 

azokat, akik még benne vannak. A bűn bünteti önmagát, és ha 

Isten azt mondja, hogy nem akarja a bűnös halálát, hanem 

hogy az megtérjen és éljen, akkor miért akarja az egyik bűnös 

ember látni a másiknak szenvedését?! Mert ezt akarja mindad-

dig, amíg úgy gondolkozik, hogy helyes és jó, ha az embertársa 

szenved, ahelyett, hogy segítségére sietne. Aki így gon-

dolkozik, nem érdemli meg, hogy őrajta is segítsen a Ke-

gyelem. Nagyon sokan vannak a földön, akik alig hogy egy 

kicsit felkapaszkodtak a megismerés által a szekérre, már 

hajlandók magukat jóknak, feddhetetleneknek gondolni és 

könnyen ítélkeznek azok felett, akik talán náluk jobbak és 

igazabbak. És nincsen szívük és érzésük ahhoz, hogy mások 

szenvedésén segítsenek. Ezek azután egy elkövetkezendő meg-

jelenési formában úgy lelkileg, mint testileg szintén elhagyatot-

tak lesznek, nem segít rajtuk senki, nem érdeklődik utánuk sen-

ki, egyszerűen csak azért, mert ők maguk körül ilyen atmoszfé-

rát teremtettek. És bármihez nyúljanak, még ha a legjobbat 

akarják is, semmi sem sikerül nekik, minden ellenkezőleg üt ki, 

mert nem ahhoz nyúlnak, ami jót eredményezne, hanem ahhoz, 

ami rosszat eredményez, mert a lényegtörvényük így vezeti 

őket. És mindez nem azért, mintha ők felettébb bűnösök volná-

nak, bűnösebbek, mint más emberek, hanem azért, mert nem 

tudták megérteni a szenvedőt. 

 A felette igazságosoknak és felette erényeseknek is eb-

ben a legkeservesebb a helyzetük. Azért én mindenkit óvok, 

aki az igazságnak valamiként egy sugarához hozzájutott, őriz-

kedjék attól, hogy ítélkezzék, vagy olyan igazságokat keressen 

és találjon ki, amelyek a látszatvilágban az egyikre nézve — 

öntudaton és cselekedeten kívül — terhelők, a másikra nézve 

felemelők lennének. Vagyis olyan dogmát állítson fel, amely 



 160 

szerint jelekből következtetve, anélkül, hogy azt az illető élete 

vagy cselekedete igazolná, az egyiket alacsonyabbra, a másikat 

magasabbra értékelje. Azért sohasem lehet megállapítani senki-

re nézve sem, hogy ki miért szenved, és mi okozta azt neki. 

Örüljön és adjon hálát Istennek az a lélek, aki ha valamilyen 

hibát követett el földi életében, arra a hibára nyomban követ-

kezik a bűnhődés, mert akkor meg tudja ismerni az utóízről a 

hibát és tud őrizkedni tőle. Nem jó, ha az igazság hosszú ideig 

várat magára, mert az ember gyarló és könnyen képzelődik 

magáról. Minden szférának megvannak a maga betegségei. De 

egyik sem kizárólag csak annak a szférának szellemeit sújtja, 

hanem bizony átterjed az más szellemek testeire is éppúgy, 

mint ahogyan a gondolatok és érzések kapcsolódnak. Amint a 

vágyak összehozzák az emberlelkeket a tudattalanban, éppúgy 

összekapcsolják őket a rossznak a következményei a tudatos-

ban, a testben, a földi életben is. A végzet mindenkinek, aki a 

földön él, kiszab bizonyos útirányt, amelyen az ő egyéni termé-

szete szerint haladnia kell. Le is térhet erről az útról szabad 

akaratánál fogva; és aki így letér az ő természetének megfelelő 

útról, arra azt mondjátok, hogy eltévesztette a pályáját. Éppígy 

eltévesztheti az életét is. Ilyenek az öngyilkosok. Az öngyil-

kosság sincs senki részére mint végzet kiszabva, éppúgy, mint 

a gyilkosság és bűn sincs senkire végzetszerűen rámérve, mert 

mindenkinek csak feladatok vannak az életútjára kitűzve. 

Azonban vannak olyan ember-lelkek, akik nagyon terhesnek 

találják azokat a feladatokat és azokat a törvényeket, amelyeket 

be kell tölteniük, és azért sokszor elerőtlenedve afelé az es-

hetőség felé fordítják a figyelmüket, hogy hogyan tudnának 

ezek elől kitérni. Így jön létre az öngyilkosság. 

 Itt azonban megállok egy pillanatra. Az öngyilkosság 

bűn, mert senki sem adta magának az életet, tehát nem is vethe-

ti azt el. De vajon nem bűn-e az Isten akarata ellen az is, ha 

valaki másoknak elviselhetetlen terheket rak a vállára, mások-

nak lehetetlenné teszi az életet? Úgyszintén nem nagy bűn-e 



 161 

valakit belekergetni a kétségbeesésbe? Ha valaki valakit bármi-

lyen formában is az ő lelki egyensúlyának megbillenéséig haj-

szol és nem tér észhez, hogy milyen gonosz dolgot cselekszik 

ezzel: vajon melyik a nagyobb bűnös, az-e, aki fáradt lelkében 

elveszti az uralmat önmaga felett és letántorodik a keskeny 

útról, vagy pedig az, aki a gonosz túlhajtásával embertársát 

idáig juttatta?! És vannak esetek, mikor tömegesen történik 

ilyesmi és még hozzá olyan emberek rendelkezése folytán, akik 

nagyobb intelligenciával bírnak, olyan helyzeteket és állapoto-

kat teremtve ferde törekvéseikkel, hogy a másik oldalon, az 

árnyékban, megbillentik a lelkek egyensúlyát, és úgyszólván a 

kezükbe adják az öngyilkosság fegyverét. Nem a fegyver kéz-

beadása, hanem a gondolat megérlelése a legnagyobb bűn. El-

ítélik az öngyilkosokat, azokat ellenben, akik öngyilkosságba 

kergetik az embereket, futni hagyják. A szeretetlenségnek és a 

túligazságoskodásnak túlhajtásai ezek. 

 Ezért a keresztény léleknek őrizkednie kell mindentől, 

ami más embernek nemcsak az anyagi javait, hanem a lelki 

javait is kockázatossá teheti, mert ez közvetett úton való gyil-

kosság. A gyilkosokat a törvény elítéli, azonban az öngyilkos-

ságig kergető lelki hajszát és a gonoszságra vivő törekvéseket 

büntetlenül hagyja, mert ezek a törekvések csaknem minden 

lélekben megvannak, és ezért szemet huny felette. Azonban a 

természettörvény, amely nem ismeri a kegyelmet, időközönként 

felszínre hozza ezeket a rejtett tévedéseket a lélekben és megbé-

lyegzi vele a bűnt. Az öngyilkosokat az igaz keresztény lélek 

nem ítéli el, hanem sajnálja. Csakugyan kétszeresen sajná-

latraméltók ők, először azért, mert az okot is hordozzák, 

azt a keserűséget, ami az életösztönt legyőzte, másodszor, 

mert eldobnak balgán oly értéket, amiért még egykor sok 

könnyet hullatva könyörögnek. A könnyelműségből, gondat-

lanságból bekövetkezett öngyilkosság is bűn, ami a tö-

kéletlenségnek, a lélek fejletlenségének szomorú bizonyítéka. 

Ezeknek még meg kell tanulniuk az élet értékét megbecsülni; 



 162 

azért ezek olyan helyzetbe és olyan állapot elé állíttatnak, hogy 

ezt megtanulhassák. 

 És mindezekért összevéve valamennyiért felelős az 

egész emberiség, különösen azok, akik azokban a tévedésekben 

otthon érzik magukat, amelyek a kétségbeesésig hajszolják 

azokat, akik eldobják maguktól az életet. Nem kárma-szerű 

esetek ezek, nem előírt végzet az ember életében, hanem 

eshetőségek, amelyeket a Krisztusban hívők csoportjának 

egészen távolba kellene helyeznie. De éppen mivel közel 

vannak ezek az eshetőségek, és megvannak, azért nem valódi a 

hitük a Krisztusban hívőknek sem, mert csak kívülről kereszté-

nyek, belülről azonban a bűn szolgái; mert ha igazán keresz-

tények volnának, akkor küzdenének a bűn ellen azokkal a 

fegyverekkel, amelyeket az Úr adott a kezükbe. Azért őrizked-

jetek a tömeg-bűnöktől, azoktól a rejtett bűnöktől, ame-

lyeknek nincsen nevük, amelyekért a törvény nem büntet, 

amelyek az emberek előtt csak mosolygást keltenek, mert 

ezek mindennél veszedelmesebbek. 

Őrizkedjetek a felettébb igazságoskodástól, a felettébb való 

szenteskedéstől, mert ez álarc, ami az igazit, a gonoszt fedi. 

Legyetek egyszerűek, természetesek, mindenekfelett pedig 

szeretetteljesek. És akkor mindent megértetek, akkor mindent 

át tudtok tekinteni, akkor könnyű lesz az élet, ha kívülről nehéz 

is, mert a ti benső énetek, a lelketek felszabadult a nagy emberi 

tehertől, mert megtanultátok a bensőt, az igazságnak a lénye-

gét. És amikor megtanultátok az igazságnak a lényegét, hogy 

tulajdonképpen mit is kíván tőletek az Isten, akkor megszaba-

dultatok a kényszer-testöltéstől, az eshetőségektől, az árnyak-

kal való küzdéstől és a formáktól, mert akkor megtanultátok, 

hogy egyedül csak az Isten kegyelmére támaszkodva emelked-

hettek fel. 

 



 163 

KRISZTUS MEGVÁLTÓ MUNKÁJÁNAK  ÉR-

TELMEZÉSE. 

1. rész. (**) 
Az Isten célja a földdel. — A Genezis értelmezése. — A szellemek felébre-

dése előtt nem volt szférája a földnek. — A kiválasztott nép. — Az Úr 

munkája földi megszületése előtt. — Miért kezdte az Úr földi munkálkodá-

sát csak harmincéves korában? — Halála után negyven napig a szférákban. 

— Az úrvacsora misztériuma. 

 Az írásokban megtaláljátok azt a kijelentést, hogy az 

Isten a megváltás munkáját már tervbe vette a világ fundamen-

tumának felvettetése előtt. Mi sem bizonyítja jobban azt, 

hogy már e világ fundamentumának felvettetése előtt bűn-

beesett szellem-csoportról van szó, amelynek felemelését és 

megtisztítását az istenség már e világ megteremtésekor, 

vagyis az élet felébredésekor célul tűzte ki, mint e világ 

megteremtése. E világ megteremtésére nem azért volt szük-

ség, hogy az Isten ezeket a mélyen bukott szellemeket elves-

se Magától, hanem hogy e világ megteremtése által őket 

Magához vonzhassa és ismét igazi gyermekeivé tehesse. 

Tehát e világ megteremtése a szeretetnek, a kegyelemnek, 

az engesztelésnek, a jóvátételnek műve volt.  

 A szentírásnak az a kifejezése, hogy az Isten „hat napon 

át teremtett, és a hetediken megnyugovék” azt jelenti, hogy a 

földi világnak hét teremtési korszakon kellett keresztülmennie. 

Amelyek közül hat korszakon végig a természet ereje fejlődött 

arra a legmagasabb fokra, hogy immár a földön a szellem tes-

tet ölthetett, azaz az ember megjelenhetett (a szellem az erővel 

és anyaggal formába öltözhetett). A hetedik napon pedig az 

Isten mintegy szellemi sugárzásban fürdette meg ezt a világot, 

mintegy — hogy úgy mondjam — végigszemlélte és jókedvvel 

tekintett a világra. Ezt jelenti a hetedik nap; a megnyugovás 

kifejezése pedig azt, hogy az Isten befejezettnek tekintette a 

teremtést azáltal, hogy e megteremtett világon most már szel-

lemlények tevékeny életet nyertek, miáltal ennek az alkotásnak 

megvoltak a feltételei arra, hogy továbbfejlődhessék a szelle-



 164 

miesülés felé. A kegyelem törvényvilágáról írott munkámra 

utalok itt azzal, hogy a teremtési korszaknak ebben az állapotá-

ban állt készen az alsó 7 háromszög, fizikai sík akkor lett telje-

sen kész.35* 

 Ezután keletkeztek a szférák (a légkörök) vagyis az 

ember lelkének a hazája; mert addig a lélek és a szellem az 

anyagban volt, s az anyaggal a természettörvénnyel latens 

rotált. „A világ fundamentumának felvettetése” kifejezés an--

nyit jelent, hogy a törvénytelen fluidokat, erőket, s a bennük 

fogva tartott szellemeket a törvény osztályozta és ezeket minde-

nestül fogva, mintegy felgombolyította s mindent a maga helyé-

re állított. (2—3—4—5. sz. törvények.) És így a maga helyén 

mindegyik felébredt az életre, és minden erőréteg a maga for-

mája és természete szerint testbe öltöztetett. (6. törvény.) Ek-

ként a teremtés műve az emberrel, mint a teremtés koronájával, 

befejeződött. Mert valójában az egész természet nem másért, 

mint csupán az emberért van, mert hiszen az egész világ a ma-

ga természetével s mindennel, ami látható és nem látható, tu-

lajdonképpen az emberszellemé, az emberszellemnek a járulé-

ka; nincs egyetlen porszem, egyetlen fűszál, fa, kőzet, vagy ás-

ványrészecske, amely nem a szellem, járulékaképpen került vol-

na a fizikai síkra a szellemek munkálkodása folytán. Mert hi-

szen mindennek haladnia, fejlődnie kell; valaki nem tud jót 

cselekedni, cselekszik rosszat, de tevékenykednie, mozognia 

kell, mert a mozgás be van iktatva a léthez tartozó ösztönök 

közé. Ezek szerint tehát amilyen természet az embereket körül-

veszi, ez a természet nem idegen az emberi lények számára, ezt 

s ennek járulékait mind ők teremtették meg s ezeket a termé-

szettörvény csupán megfelelő formával ruházta föl. 

 Nos tehát, a felfelé haladó természettörvény ezt a ter-

mészetet lecsiszolta, megtisztította, alakba öltöztette, megjele-

nési formával ajándékozta meg, amely ma már egy fejlettebb 

                                                 
35 * L. A kegyelem törvényvilága 2. ábráját.  

 



 165 

állapotát tünteti fel annak az erőnek, amely benne van, azaz 

annak a lelkiségnek, melyet az emberszellem az idők végtelen-

sége folyamán mintegy önmagából való teremtést, hogy úgy 

mondjam, kiizzadott. Amikor az ember megjelent a földön, 

még nem volt szférája a földnek, mert addig még nem volt élet, 

amely a maga hatásait a fizikai síknál továbbvetítette volna. 

Csak amikor a fizikai síkra került ember elkezdett a földön dol-

gozni, mozogni, önmagából ismét életet kibocsátani, akkor te-

remtődött meg az első légkör; ez szabályozódott a maga erőivel 

s hozzákapcsolódott a földhöz. Ebben a légkörben mindennek, 

ami csak a földön megjelent, mintegy éteri hazája létesült. Ezt 

az első légkört megteremtve, megkezdte spirális mozgását az 

erő, hogy fölemeljen a föld mélyéből a fizikai síkra új erőket s 

azokat a fizikai sík működésébe beállítva, ismét alámerüljön az 

élettelenbe, hogy onnan erőket, amelyek a fizikai síkon eddig 

még meg nem jelenhettek, a megszületéssel ismét magával hoz-

zon. 

        

   

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 A ROTÁCIÓ SÉMÁJA                    A FEJLŐDÉS ÉS ASSZI- 

                                                                MILÁCIÓ SÉMÁJA 



 166 

   

 
           3.ábra.                                                               4.ábra                       

 

Ez az erő minden ilyen alámerüléssel nagyobb és nagyobb 

munkát végez és mindig magasabb és magasabb fokozatot te-

remt meg magának; és minél magasabbra emelkedik tisztító 

munkájában, szükségképpen annál mélyebben képes alászállani 

az élettelenbe is.36* Ezzel együtt jár, hogy minden egyes ilyen 

spirális periódus megtételével nagyobbodik a fizikai sík terjed-

elme is.37** (Lásd a 4. ábrát.) Minél nagyobb a fény terjedése, 

annál nagyobbat von magához az árnyékból is. 

Mikor a fejlődés folyamán az emberszellemek feljutottak addig 

a pontig, ahol az alapigazságokat nekik mint törvényt pontokba 

                                                 
36 * Minél finomabbá, minél éteribbé fejlődik az erő, annál mélyebben tudja 

áthatni a legtömörebb, a legélettelenebb anyagot is, hogy az abban halálos 

dermedtségben rejlő életet felsodorja. (L. a 3. ábrát.) 

 
37 ** A fizikai sík nagyobbodása alatt nem azt kell érteni, mintha a föld 

felülete megnagyobbodnék, mert hiszen ez csupán gondolkozási séma, 

hanem kiszélesedik a földi élet terjedelme és az ember értelme, lelki- és 

megérző képessége. S ezáltal az alsóbb világokból mindig többet és többet 

vonz magához azokból az erőkből, amelyek eddig számára latens feküdtek, 

de amelyeket amint asszimilál, mind jobban és jobban fel tud használni 

ismét a saját képességeinek és erőinek kiterjesztésére.  

 

FIZIKAI  SÍK 

ÉLET ÉLET 

   HALÁL HALÁL 



 167 

foglalva ki lehetett nyilatkoztatni, (Mózes törvénye), akkor már 

a Kegyelem is lehajolt hozzájuk, ami abban nyilvánult meg, 

hogy mind tisztább és magasabb szellemek ölthettek testet a 

földön, hogy az életükkel példát mutassanak azoknak, akiket 

tulajdonkép még csak a természet ereje és nem Isten szava hí-

vott életre. Az egész világon egy maroknyi nép — az ú. n. ki-

választott nép — van kijelölve és ideküldve abból a világból, 

amely világ közvetíteni volt hívatva a Megváltóval leendő 

kapcsolatot a földön. 
 Ez a magasabb rendű világ a Nap, s az ebből földre 

szállott szellemek: Ábrahám, Izsák, Jákob és azok az elődök, 

akikről a szentírás említést tesz, akikben az Isten eszméje mint 

mag hintetett el, hogy azt a földre hozzák. Nem maga a népfaj, 

vagy a vérszerinti embercsoport a kiválasztott nép, hanem az 

az eszmét hordozó és felfogó csoport, amely folyton való meg-

újulással és felfrissüléssel nemzedékiről-nemzedékre fejleszti és 

választja ki önmagából az isteneszme megőrzésére és letétemé-

nyezésére alkalmas eszközöket, akik majd annak idején felfogó 

edényeivé válnak az Igének, megízesítő sója és összetartó ra-

gasztó szere a földnek. Ezek képezik a kiválasztott népet, 

nem pedig az a tömeg, amely ehhez hozzátapadt, amelyet 

test szerint magába olvasztott és asszimilált a zsidó népfaj. 

Ezek csak keretét képezik annak a magnak, amelyben az 

eszme megőriztetett. 

 Az Isten a zsidóknak a csillogást, a kiváltságokat nem 

azért adta, mintha erre nagyon rászolgáltak volna, hanem hogy 

fennmaradásukkal nemzedékről-nemzedékre ápolják azt a szel-

lemet, amely majd bölcsőjévé válhat az új kijelentéseknek. Mert 

hogyha a fajból történt volna a kiválasztás vér szerint, mint 

ahogyan azt ők hitték, s amiben még ma is sok emberlélek el-

botlik és eltéved, akkor a Krisztusnak nem kellett volna oly 

nagy szenvedésekkel és oly zord halállal megpecsételnie az ő 

munkáját. De mivel a lélek szerint hivatalosak alig különböz-

tethetők meg a test szerint magukat kiválasztottaknak tartóktól, 



 168 

így mindenhova odaférkőzik a tévelygés szelleme és megfertő-

zi az emberek tudatát. Ez az oka annak, hogy az ősbűn, az em-

berszellemek nagyot akarása, az önmagát magasabbra értékelé-

se, mint amennyi tulajdonképp, vagyis az a hit, hogy önmagát 

mindig többre tartja, mint a felebarátját, áthatotta azt a csopor-

tot is, amely csak külsőleg, formailag képezte keretét a kivá-

lasztottaknak.  

 Mikor a fejlődés során a föld fluidrétege annyira el-

készült, hogy az igazságot sok szenvedés árán már a maga 

meztelenségében is képes volt felismerni, az igazságtalanság is 

ezzel arányos magaslatot ért el. Mert amily magas fokra fel-

emelkedik a szellem testöltésről-testöltésre az ő értelmével és 

az ő tisztább erejével (lásd a 3-4. ábrákat), és amint ezáltal ré-

tegről-rétegre megteremti az egyes szférákat: éppoly mélyen 

kell lehajolnia az alsóbb világokba is. Eszerint, amint a harma-

dik szféra is kifejlődött, ennek értelmi ereje lehatolt az alsóbb 

világok törvényébe is és ott is élettel, világossággal látta el 

ezeket az alsóbb rétegeket. S mivel az árnyékból erőket vont 

magához, nyilvánvaló, hogy az árnyékból kiemelt gondolatok 

és érzések éppolyan sötétséget mutatnak, mint amilyen fényt és 

világosságot ért el az értelmi, és érzelmi fejlődés. Amikor pe-

dig kifejlődik a negyedik szféra, ebben már a testöltés kénysze-

rének és a körforgás vonzóerejének csekélysége folytán pihe-

nést találtak azok a lelkek, akik hittek és hitükkel a törvényt 

betöltötték. Ekkor még a negyedik szféra korántsem volt olyan 

csillogó szép, mint amilyen ma. Mindazonáltal a negyedik 

szféra megteremtésével a természettörvény a legalsó világba, a 

legutolsó szögletbe is bejutott s vele az élet, az elevenség és a 

világosság, ami ott is felébresztette a szellemeket. 

 A földi légkör be van fejezve a negyedik szférával; ez a 

mennyország, mert itt pihenés, igazság, szeretet honol. A te-

remtő munka azonban itt sem szünetel, hanem folyton-folyvást 

alkot és munkálkodik a földi szférák érdekében, — t. i. a három 

alsó szféra érdekében — hogy ezeken keresztül eljusson a fizi-



 169 

kai sík alatti   rétegekbe, amelyek még akkor a halálban pihen-

tek, hogy   azok   is élettel és világossággal telíttessenek meg. 

* 

Az Úr ez alatt az idő alatt folyton munkálkodott. Kapcsolódá-

sokat teremtett azokkal a szellemekkel, akik között meg kellett 

jelennie. Szakadatlanul gondolatokat, érzéseket, igazságokat 

adott le; így Mózes által és a nagyobb próféták áltál mindig 

magasabb, tisztább, jobb, az embereknek jobban megérthető 

alakban. Ezek áltál az újabb, magasabb, tisztább igazságok és 

erők által s azoknak a földön élő emberek és szellemek révén 

váló hatása áltál újabb, magasabb szférák álltak elő, amelyek 

kizárólag azért teremtődtek meg, hogy szolgálatára lehessenek 

az Úrnak a testöltésben. Íme: fokról-fokról kezdte az Úr a ma-

ga megváltó munkáját. Nem egyszerre lépett be a világba, ha-

nem először a földet körülvevő rétegeket hatotta át az ő igazsá-

gaival, az ő szeretetével. És csak mikor ezek az erő-rétegek át 

voltak hatva és ragyogták az ő igazságától, akkor érkezett el az 

idő, hogy testet ölthessen a földön. Amikor testet öltött, azok a 

szellemek, akik át voltak hatva az ő világosságától, körülfogták 

Őt, és segítségére állottak, szolgáltak Neki, erősítették, bátorí-

tották őt. 

 Mert talán szükségtelen is mondanom, hogy mivel Ő a 

legmagasabbról jött, tehát az ő hatása a legmélyebbre bukott 

szellem-fluidokat is felébresztette, és élettel hatotta át, mert 

minél nagyobb a fény, annál messzebb világít. Az ő szellemi 

ereje, az ő fénye a poklokra is aláhatott és az ott lévő szellemek 

is érezték és tudták, hogy valami nagy dolog történt. Így meg-

mozdult minden erő, minden hatalom és mind életet nyert a 

Belőle áradó életből. A világ forrongott, elégedetlenkedett, a 

zsarnok járma alatt nyögött az egyik, és diadalmámorban úszott 

a másik embercsoport. A legnagyobb végletek voltak akkor a 

földön. Mámor, dőzsölés, zsarnokoskodás, kegyetlenkedés, 

kéjhajhászás és — amennyire az ő fejlettségük, értelmük meg-

engedte — a legnagyobb kényelem, pompa és fényűzés az 



 170 

egyik oldalon, s a legkeserűbb elnyomatás és szenvedés a má-

sik oldalon. 

 Ez az idő volt kiszemelve arra, hogy az Úr áthidalja, 

összekösse ezeket a széjjelvált erőket, mert különben a világ 

már azon a ponton volt, hogy széthulljon a széthúzó erők hatá-

sa alatt. A szférákban dübörgött a bosszú és minden eszköz jó 

volt arra, hogy a halált, mint megtorlást alkalmazásba vegye az 

elnyomottak serege. S ezekben a nagy fluidi és szellemi ellen-

tétes állapotokban állította Őt oda a természettörvény, hogy az 

ellentéteket kiegyenlítse s azokat, akik már érettebbek voltak a 

szellemi igazságok befogadására, s akik a hit által Hozzá kap-

csolódtak, megmentse. Mivel az Úr, amikor alászállott a földre, 

a szférákat is áthatotta az ő igéjének, az ő világosságának fé-

nyével, ezáltal a felsőbb szférákba nagy csendességet, békessé-

get, boldogságot vitt, míg az alacsonyabb szférákba forrongást. 

Azaz az ő fluidjai által az itt élő szellemek mintegy élettel telít-

tettek meg, a jók a jóban, a rosszak a rosszban váltak hatéko-

nyabbakká. 

* 

Mikor az Úr Jézus elérte életének azt az időpontját, hogy 

kilépett a világba, nyilvános működésének megkezdésére, 

akkor már mindazoknak az erőknek újra birtokába jutott, 

amelyeket testbeöltözésekor letett, hogy ne legyen Ő se ha-

talmasabb és nagyobb, mint a többi emberszellem.38* Reá, 

                                                 
38 * Minden létező anyagi szubstancia, és légyen az bár a legtömörebb, 

vagy a legéteribb anyag: szellem-produktum, egyszerűen azért, mert a szel-

lem gondolatokat és érzéseket teremt; — a gondolatok és érzések: erők, az 

anyag pedig megsűrűsödött, összetömörült erők halmaza. A szférák anyagát 

szellemek gondolatai és érzései hozták létre. De maguk a bolygók és a boly-

gók anyaga, a föld, a tenger, a hegyek, egyszóval mindaz, amit ti anyagnak 

neveztek, erőknek, gondolatoknak, érzéseknek megsűrűsödései. Magában az 

emberi testben, amely egy sejtesített tömeg, gondolatok és érzések vannak 

összetömörítve, amelyek ebben a sejtesített anyagtömegben latens rejtőznek. 

Ezeknek elgondolása után világos, hogy miután a szférák anyaga is szelle-

mek által kibocsátott gondolat- és érzéserők tartálya, egy tiszta szellemre 



 171 

miután földi anyagba öltözködött, éppúgy hatott az alacso-

nyabb szférák nyomása, mint a magasabb szférák emelő 

hatása. Az ő földi testi életének ideje arra szolgált, hogy 

azokat az erőket, amelyekkel ezek az alacsonyabb szférák 

hatottak Reá, átszellemesítse; s mivel ezeket átszellemesítette, 

mintegy az ő anyaguktól megtisztította, azért volt Neki hatalma 

ezek fölött az erők fölött, azért tudott az ú. n. ördögöknek pa-

rancsolni, azért volt képes a halál és a betegségek fölött dia-

dalmaskodni. Szelleme mindinkább erősebbé és erősebbé vált a 

test felett annyira, hogy mikor kilépett a világba, a test már 

csak puszta eszköze volt. Az összes természeti erőknek paran-

csolt; nem azért, mintha ezt a képességet Magával hozta volna, 

mert hiszen Ő csak szellemi erőket hozott Magával; de ezeknek 

a szellemi erőknek folytonos munkájával legyűrte, meg-

tisztította a természeti erőket és azért ezek a megtisztított ter-

mészeti erők rendelkezésére állottak. Ez tette Őt misztikussá és 

érthetetlenné a földi ember szemében, aki testi énje fölött ural-

mat venni nem képes. 

 Ő azonban ezeket az erőket sohasem állította az ő saját 

egyéniségének a szolgálatába, hanem csupán az igazság szolgá-

latába. És éppen mivel ez erőket csak az igazság szolgálatába 

állította, és csak a hit megerősítésére vette igénybe, azért nem 

tudott vele kikezdeni Vele, mint egyenrangú fél szembeszállani 

az elűzött, vagyis erejétől és hatalmától megfosztott sátán. (ld. 

IV. részt) Ez tehát csakis az embereken keresztül vélte a harcot 

                                                                                                        
nézve a szférák anyagának felöltözése — annak dacára, hogy a szférák 

anyagában a gondolat- és érzéserők latens fekszenek — kísértést jelent. Az 

Úr Jézus Krisztusnak tehát akkor, amikor a földön testet öltött és sorra 

Magára vette a legfelső szféráktól a legmélyebbekig e földi világ anyagát, 

ebben az anyagban rejlő ellentét-eszmét mint kísértést, sorozatosan le kel-

lett győznie, ez anyagokat « bennük lévő ellenszegülő elvtől tökéletesen meg 

kellett tisztítania, a maga abszolút tiszta, isteni erőivel át kellett sugároznia. 

És az ő isteni lénye csak akkor érvényesülhetett a maga teljes fenségé-

ben ezen az anyagon keresztül, amikor ennek legyőzése és átsugárzása 

teljesen és tökéletesen befejezést nyert. 



 172 

a maga részére diadalmasan eldönteni. Az a szenvedés, küzde-

lem, megaláztatás, lelki- és testi-meggyötrés, amiben az Úr 

részesült, természetes visszahatás volt olyan nívójú szellemek 

részéről, amilyeneket Ő gonosz erejüktől megfosztott. Mert 

azok a szellemek, akiktől megszabadította az embereket, akiket 

ördögöknek neveznek, azáltal, hogy Vele összeköttetésbe kerül-

tek, elvesztették az ő erejüket, s mivel az ő fluidjaik, azaz az ő 

erejük, tehát az ő vagyonuk tönkrement, azért könyörögtek Ne-

ki, hogy hagyja őket békén, hadd cselekedjenek tovább. Ezek az 

események óriási horderővel bírtak nemcsak a földön, hanem 

az alacsonyabb szférákban is, az elkárhozottak szféráiban. A 

sötétség és mozdulatlanság helyett mindenütt élet, mozgás, erő 

és fényjelenségek jelentek meg s azok a lelkek, akik a bűnben 

úgyszólván tehetetlen merevségben szenvedtek, megelevenedtek 

a kegyelem sugarának érintésétől. Itt is az elvek (princípiu-

mok) harcoltak. Nem a szenvedélyek, hanem az isteni elvek és 

az ellenszegülés elvei. 

 És miután Krisztus Magától mindent megtagadott, min-

dent visszautasított, semmit el nem fogadott a földtől, az ellen-

téttől, csupán annyit, amennyire Neki a testi élet fenntartására 

szüksége volt, tehát csak a mindennapi kenyeret — és ezért is 

megdolgozott. Mert hiszen mindenfelé jót cselekedett, hirdette 

az örömhírt és hitet ébresztett. Ennélfogva az ellentét nem tu-

dott Ellene semmit felhozni, egyetlen ponton sem tudott Vele 

kapcsolatba jutni anélkül, hogy le ne győzetett volna. Maradt 

tehát a legutolsó, a legnagyobb: a kereszthalál. Hiszen az em-

berré-levés nagy átka a fájdalom, a szenvedés, a halál; ebben 

fejeződik be az ellentét eszméjében élők rövid diadala a földön; 

ezzel kell fizetnie mindenkinek, aki a földön testet ölt: a testtől 

váló megválás fájdalmával, és rettegésével. Az ő részéről pedig 

a halálnak halála a legkínosabb, a legmélyebb elvettetés volt, 

mint természetes sors, mivelhogy ő a legmesszibbre világította 

be a sötétséget. A sötétség más téren nem tudta magát kitom-

bolni Vele szemben, mint csak a test fogalmánál, mivel sem a 



 173 

szellemiségéhez, sem a lelkiségéhez egy pillanatig sem tudott 

kapcsolódni, mert Ő hű volt az utolsó pillanatig az isten-

eszméhez, amit lehozott Magával, s attól soha, egy pilla-

natra sem tért el sem érzésben, sem gondolatban, sem cse-

lekedetben. Mivel pedig mindvégig hű maradt, azért ő tisz-

tán, minden járulék nélkül merült alá a halál birodalmába, 

a halál törvényébe (7. törvény) s onnan a minősítési tör-

vénybe, (4. törvény) amely törvény egy pillanat ezredrésze 

alatt már választotta is ki a fényt önmagából, az ő ragyo-

gását. Mivel pedig az ellenségeiért is imádkozott, az ellen-

ségeit is szeretetébe fogadta, s azok részére is készen tar-

totta a megbocsátás érzését és gondolatát, azért az ő vilá-

gossága átvilágította a halál birodalmát is. Mert neki is ke-

resztül kellett mennie a sötét folyosón, de az ő léptei ott ra-

gyognak a halál folyosóján ma is, a hívők részére örök fénnyel 

világítva. Tehát amikor az Úr feltámadott, egy igen rövid idő 

alatt tette meg az utat, amelyet az ellentétben élő szellemek, 

akik testet öltöttek a földön, évezredek alatt tudnak csak meg-

tenni; s bevilágította a halál barlangjait (7., 4. és 2. törvény) 

mind a kegyelemmel, a szeretettel, és máris ismét a fizikai sík 

fölött (IV. törvény) volt, hogy ott időzzék addig, amíg eljön az ő 

ideje, hogy szellemileg is elváljék azoktól a fluidoktól, amelyek 

Neki itt ezen a földön szolgáltak. 

 Tehát negyven napig a szférákban, a szellemvilág-

ban időzött s ezeknek törvényeit (VII—l-ig) mind át- meg 

áthatotta, s az ő jelenlétével mindent átvilágított és meg-

tisztított. És mivel Ő testi anyagot nem vett magához, azaz 

az anyagnak amaz átkos részét teljesen megtisztította az ő 

tisztaságával és hűségével: azért az ige azt mintegy felbon-

totta és erővé, vagyis lélekké alakította át. Ez a lélek az, ami 

a szférákban él. Minden szférában, még a legutolsó rétegben 

is hagyott Magából valamit. S valakik hisznek, és lélekben 

Hozzá fohászkodnak, egy pillanatra megvilágosodik bennük a 



 174 

Krisztusnak Lelke.39* Ezzel a lélekkel maradt Ő a földi embe-

rekkel: „Én veletek maradok e világ végezetéig.” Ez a lélek itt 

maradt, velünk maradt és ez az, ami nem szűnik meg munkál-

kodni, dolgozni, kegyelmet és szeretetet gyakorolni. Ennek a 

léleknek minden egyes kicsiny részecskéje az ő arcát viseli, 

mert mind az ő tetteivel, emlékeivel, érzéseivel van telítve. És 

minden egyes lélekkel, aki ezt a szeretet fluidot, vagyis ezeket 

a lelki erőket hittel magához vonzza, vele marad Ő, és örök, 

felbonthatatlan összeköttetést tart fenn vele. 

 És aki ezt a lelket magához vonzza és megsokasítja 

önmagában, azt Ő felöltözteti az igazság ruházatába. Ez az, ami 

megvilágít, ezen keresztül szólunk, tanítunk, cselekszünk cso-

dákat, mert Ő cselekszi azokat a saját Lelkével a mi lelkűnkön 

keresztül. Azt is mondja Ő: „Ha együtt vagytok ketten, vagy 

hárman az én nevemben, én veletek vagyok.” Azaz az Őutána 

való vággyal az ő Lelkét vonzzuk magunkhoz. Ez az a lélek, 

amely alakot formál magában és megjelenik mindenütt, ahol 

reá szükség van és mindazok előtt, akik hisznek, sőt még azok 

előtt is, akik ellenségei és Őt általszegezték. Az úrvacsorában 

is — aki hisz és hittel veszi azt magához, mint az Úr testének 

és vérének jegyeit, abban az ő emlékét — az ő Lelkének eleme-

it vonja magához a hívő, és ezek az elemek, ha elég erős a hite, 

felemelik és megtisztítják őt, vagyis megválthatják az ő bűnei-

ből.40* Ilyképpen az a titokzatos elrendelés, amelyet ő adott az 

úrvacsorában az ember számára — annak, aki hisz és magáévá 

teszi azt — csakugyan meghalást jelent a test vágyainak és aka-

ratának, a kárhozatra vivő ellentéteszmének, amely a testi ter-

mészetben kifejezésre jut, de megelevenedést jelent a lélek szá-

                                                 
39 * Mert minden Krisztusban hívő emberben van abból a lelki anyagból, 

amelyet Krisztus átvilágított, és amikor az ember lélekben felemelkedett 

hangulatban van, ez a részecske világít benne 
40 * Nem kell azt gondolni, hogy a kenyér és a bor változik Krisztus valósá-

gos testévé. 



 175 

mára, amely a test rovására növekedik, fényesedik, tisztul, 

megigazul, hogy majd egykor megdicsőüljön. 

Az úrvacsora nem a szellemek számára van adva, hanem 

azoknak, akik itt élnek a fizikai síkon, akik végigharcolják 

és végigszenvedik az emberré levés nagy törvényét, akikre a 

kegyelem napja süt, de akikre ugyanakkor a tévesztés szel-

lemei is rájuk vetik sötét árnyékukat. Olyanok számára, 

akik küzdenek az életben a jóért, az igazért, akik az ő lel-

kük megmentésére Hozzá kiáltanak segítségért. Ezekért 

van adva, hogy el ne merüljenek. 

 A szellemek, akik bűnben költöznek el, csak elméletileg 

részesülhetnek benne, csak elméletileg juthatnak arra a világos-

ságra, hogy meg tudják ítélni, mit cselekedtek, amikor az Isten 

törvényét megsértették és az ellentét törvényének éltek. A szel-

lemeknek javulniuk kell, és elveiket megmásítaniuk, hogy fel-

kerülhessenek a fizikai síkra, hogy itt küzdve és szenvedve a 

kegyelem részeseivé lehessenek az által a hit által, amit Ő ad 

mindazok részére, akik szeretnének kijutni a tévelygés világá-

ból és megpihenni a küzdelemtől; akik óhajtják és várják az ő 

segítségét. Ezek részére készen áll a szövetség, az új lelkiálla-

pot nemcsak elméletben, hanem a valóságban is. 

 Így, aki elfogadja az Igét, az ő igazságát, hisz benne, 

lelkében igaznak és jónak tartja, de gyengének érzi magát, az 

bármikor, ha reszket, fáradt s az Úrhoz kiált segítségért, újra 

összeköttetést talál az Istennel és az ő egyszülött Fiával, aki 

csakugyan Megváltója lett a földnek. Aki felemeli az ember 

lelkének érzéseit, léikének erejét a hit áltál az eszmények vilá-

gába, csakugyan megtisztítja, megigazítja azokat, akik az ő 

kicsinységükben él vannak mindentől riasztva, s akik keresik a 

Nagyot, a Hatalmasat, akinek senki nem árthat, akit senki vis--

sza nem tarthat. S mivel Ő meggyőzte e világot, minden kí-

sértés, rémítés ellenében meggyőzte a poklok minden rémsége-

it: tehát akik hittel ragaszkodnak az ő szavaihoz és cselekedete-



 176 

ihez, ő azokban is meggyőzi e világot azzal az erővel, amely őt 

mindenekfelett-valóvá tette. 

 

2. rész. (**) 
Az anyag titkos élete. — Az anyag hatalma az ember fölött.— A föld anya-

gának élete. — Az anyagba dermedt szellemek.— A tudatos és tudattalan 

fogalma. — A főbűnök kialakulása. — A megváltás misztériuma. — Az 

utolsó ítélet. — Az újjáalakult föld természete. 

 Az a fogalom, amit ti anyagnak neveztek, mint holt, 

érzéketlen és mozdulatlan valami él a képzeletetekben. Ez 

azonban nem így van. Az anyag nem érzéketlen és nem holt; az 

a mozdulatlanság, amelyet ti az anyagban föltételeztek, csak a 

ti időmértéketek és időbeosztásotok folytán, és a ti rövid földi 

megjelenésiekhez viszonyítottan látszik halálnak, mert a ti meg-

jelenésetek a földi létben nagyon rövid ahhoz, hogy az anyag 

felbontását és ismét erővé való visszaalakulását felismerjétek. 

A vegyészet és elektrokémia azonban napjaitokban máris sok 

szép eredményt tud felmutatni, és nem nagyon soká ki fogja 

mutatni az eddig holtnak tartott anyagban az élet mozdulatait. 

Természetesen ezek az élet-mozdulatok olyan parányiak, hogy 

azokat igazán csak nagyon fejlett tudományos módszerekkel 

tudjátok majd megállapítani. 

Ha azonban a testi ember nincs is arra képesítve, hogy az 

anyagban megnyilvánuló életet konstatálja, de a lélek már igen, 

mert a lélek előtt a pillanat és az örökkévalóság egy; a pillana-

tot fel tudja bontani és az örökkévalóságba áthelyezni, és az 

örökkévalóságot ismét egy pillanatba bele tudja sűríteni. Innen 

van az ember előtt a lélek titokzatos, misztikus és érthetetlen 

volta. 

 A holt anyag tehát magában véve, látszólagos mozdu-

latlanságával semmi, de a lélek szemüvegén keresztül, amely 

az örökkévalóságból tekint a mulandó képre, az anyag is ha-

talmas forrása a megismerésnek; nem a maga állapotával (aho-

gyan t. i. az anyag a földi ember előtt megjelenik), hanem 

azoknak a hatásoknak a révén, amelyeket neki a lélek kölcsö-



 177 

nöz, vagyis amit a lélek rá kivetít41* Azok az erők, amelyek a 

maguk sorrendjében rétegenként kerülnek a föld felszínére, 

láthatatlanok, s az ember létezésükről nem vesz tudomást;   de 

fokozatosan megsűrűsödnek, és anyaggá válnak. Az emberek 

lelkére nézve ezek az anyag-erők élnek; nem a testre nézve — 

mert a test maga is anyag (habár mint legmagasabb-rendű 

anyag fokozottabb mozgással (rotációval) bír is) — hanem a 

lélekre nézve él az anyag, (t. i. az anyagnak a lelke) amelyre az 

összekapcsolódás folytán az embernek a lelke, az embernek a 

tudata hatást gyakorol, s e hatás révén az anyag lelkének életét 

bizonyos viszonylatba hozza a saját életével, ami a kettő között 

bizonyos kiegyenlítődést, bizonyos felszívódást hoz létre. 

Amíg az anyag az emberi tudaton, a lélek képzeletén keresztül, 

mint különálló lényeg és hatalom tűnik fel, addig az emberi 

léleknek küzdenie kell az anyaggal; mikor azonban az emberi 

lélek a maga hatalma alá hajtotta, akkor uralja ezeket az erőket, 

azután már nem kell küzdenie velük, és ezek az erők engedel-

meskednek neki. A természettudomány az anyagot mindig csak 

kívülről tekinti, mert nem képes azt lényegében megérteni; 

előtte az ember és az anyag két különböző dolog, mert az em-

ber az anyagot egy másik anyagon — a saját testén -— keresz-

tül szemléli. Azonban mikor a saját testét legyőzte és felette 

uralmat nyert, akkor az anyag (vagyis azok a gondolat- és ér-

zésprincípiumok, amelyek abban rejlenek) megszűnt rá nézve 

mint hatalom létezni. 

 Hogy az anyag miért jelent olyan nagy hatalmasságot a 

gyenge ember előtt, annak oka az, hogy a test erőiben minden-

ből, az egész világból van; ahány része van a testnek, az mind 

külön-külön erőknek és hatalmaknak a produktuma és a testnek 

minden egyes része egy-egy külön összeköttetést jelent a vi-

                                                 
41 * Nem jelent semmit az anyag, amíg a te lelkedhez hozzá nincs kapcso-

lódva; de mihelyt a lelkedhez van kapcsolva, többé rád nézve az anyagnak 

nem az állapota bír fontossággal, hanem az a hatása, amelyet reád gyakorol. 

 



 178 

lággal. Az emberi test magasra fejlődött, gyors rotációjú, míg a 

külső világ sokkal lassúbb rotációjú anyag. A kőzet és az ásvá-

nyok élete évezredek alatt alig mozdul; ezeknek egy nagyobb, 

hatalmasabb erő adja meg mindig az átváltozást és újból-

alakulást. Ilyen vegyi és mechanikai átváltozások mennek vég-

be a föld anyagában, amelynek mélyében mint erőközpontban 

feszülő villanyos és delejes erők és a kívülről ható villanyosság 

és delejesség által mintegy összesajtolva, folytonosan a felszín-

re vetődnek egyes produktumok, hogy később ismét alámerül-

jenek, majd új átdolgozásban megint felkerülhessenek a fel-

színre. Amikor pedig már annyira megromlott valamely 

anyagi erő, hogy a föld felszínének minőségi nívóját nem üti 

meg, akkor folyékonnyá válik és kivettetik. Ilyen kivetődé-

sek hozták létre a földet és a bolygókat, valamint a földnek 

és más bolygóknak a holdjait is, és a föld most is egy ilyen 

folyamat elé néz. Ezzel fog befejeződni egy korszak a föld 

életében. 

 S mivelhogy annyira egy a földi világ az emberrel, a 

testtel s a testen keresztül észlelő lélekkel: a földnek ilyen foly-

ton forrongó, átalakuló mozgása következtében rég elvetett és 

aláhanyatlott igazságok újra meg újra előkerülnek. Ezeket a 

lélek a testen keresztül szemléli, s ezek az ő előhaladása és fej-

lődése folytán mindjobban és világosabban fölismerhetőkké 

váltak előtte, mert ma már, amikor lelki szeméhez, vagyis az ő 

érzésvilágához ismét közel kerülnek, úgy szemléli azokat, mint 

mikor parányi dolgokat mikroszkópon vizsgál az ember. Vizs-

gálata eredményeként azután vagy magáévá teszi azokat az 

eszméket, azaz felveszi a maga lelki világába, s ezáltal a lelki 

világát telíti, módosítja, formálja, vagy pedig elutasítja magá-

tól; egyszóval a szellem a lelken keresztül minősíti azokat. Ha 

félredobta, vagy átszellemesítette ezeket a hatásokat, akkor 

„legyőzte a kísértést”, vagyis a szellemi, az abszolút jó, az is-

teni fogalom győzött, és az anyagot, amelyet a testen keresztül 

eddig mint különálló hatalmat tekintett, besugározta az ő lelké-



 179 

nek világosságával, s ő formálta át azt, nem az az ő lelkét. 

Vagyis nem az anyag lelke győzött az ember lelke fölött.42* 

 Mindenesetre az anyag is lélek; és ahol lélek van, ott 

szellemek is vannak. Ne higgyétek azonban, hogy ezek a szel-

lemek mind tudatosak. De ezek a tudattalan szellemek, (illető-

leg lelki mozgások) a tudatos, a felébredt szellemekre is von-

zást gyakorolnak, mert ez az ő atmoszférájuk, ez az ő világuk, 

és ennélfogva vágyakoznak ezek után az erők után, mert hiszen 

ők ebben a gondolat- és érzésanyagban éltek, tehát ezt ottho-

nuknak erezik. Miután tehát nemcsak tudattalan, hanem tuda-

tos erők (szellemek) is voltak és vannak abban az anyagban, 

amelyet a fejlődő emberszellem minősített és legyőzött, győ-

zelmével ezeket a szellemeket is a maga hatása alá hajtotta, és 

hatalmába kerítette annak dacára, hogy azok éppen ellenkező 

körülmények között éreznék jól magukat. Ezek a tudatos erők 

megtévesztett szellemek, akiknek nincs fogalmuk az abszolút 

Jóról; ezek fokozatosan süllyednek, vagy emelkednek azokból 

az ütközésekből kifolyólag, amelyeket a földi világból kapnak. 

Amikor győznek, akkor süllyednek, amikor legyőzetnek, akkor 

akaratuk ellenére emelkednek, mert az anyag, amelyhez kap-

csolva vannak, egy fokozattal feljebb került és ők kénytelenek 

az anyagba tapadt szellemek erőivel együtt a magasabb hatáso-

kat elfogadni, azokkal is megküzdeni, s amikor azoktól is le-

győzetnek, egy fokkal ismét feljebb kerülnek. 

 Amikor a tudattalan erők a fizikai síkon megjelennek, 

mielőtt a szellemek felébresztetnének, nekik vissza kell marad-

niuk, és tovább kell dolgozniuk a tudattalan mellett a tudatos-

                                                 
42 * Azokról a lelki hatásokról van itt szó, amelyek anyaggá sűrűsödtek, de 

a fejlődés rendjén újból felszabadultak kötöttségükből, s mint a bukott 

anyag lelke, kísértést jelentenek a szintén anyagban élő szellemre nézve. Ha 

tehát a szellem ezt a hatást kísértésnek ismerve föl, annak ellenáll, vagy 

magasabb megismerésével helyesbíti, akkor ő győzött az anyag lelke, vagy-

is a kísértés fölött.  

 



 180 

ban. Ez minden szférának az életében így van. A fizikai síkon 

azonban, amikor a tudatos is testbe öltöztettetik és hatásokat 

képes elfogadni a jótól és éppúgy a tudatos, mint a tudattalan 

rossztól is, tehát az a maga természetét érvényre juttathatja: 

akkor érkezett el számára a jutalmazás, vagy bűnhődés idő-

pontja. A bűnhődés ilyenkor már sokkal inkább fáj neki, mert 

az érzékszervei sokkal finomabbakká váltak még a legdurvább 

testben is, mint amikor még test nélkül a tudattalan mögött idő-

zött. 

 Magyarázat: Az anyag erőiben szellemek vannak 

latens lekötve, tudattalanul, vagyis még fel nem ébresztve. 

Az ilyen szellem csak gépies rotációt végez, ahova őt sorsa 

löki. Ő maga nem végez semmiféle kísértést, neki nem lehet 

gondolata, vágya, őt az a princípium hajtja, amelybe bele-

dermedt. Ezt a princípiumot pedig a rotáció hajtja, űzi 

széteséseken, bomlásokon, újból való tömörüléseken ke-

resztül, mivel a minősítési törvény minduntalan szétszedi és 

újból alakítja. Ez a tudattalan. Mellette van pedig a tudatos, a 

felébredt szellem, aki azonban mint felébredt szellem még nem 

tudja, mi a jó és mi a rossz; ő is csak az ösztönét követi úgy, 

mint az állat, illetőleg az állatnak a lelke. Ez a tudatos. És van-

nak sokszorosan visszaesett, bűnös szellemek, akiknek ez a tu-

datos állapota bizonyos intelligenciával van összekötve, és ép-

pen e tudatuk folytán dobatnak ki a földből. Hogyha a tudatos 

nem üti meg azt a mértéket, amelyet tőle a minősítési törvény 

megkíván, t. i. ha nem fogad el semmi jót, amellyel a minősíté-

si törvény őt egy fokozattal feljebb lökhesse,43* akkor egy bi-

zonyos számú körforgás után, amellyel mindig lejjebb és lej-

jebb kerül, végül mintegy gyűjtőmedencébe jut, ahol a tudatos 

                                                 
43 * Ahogy például vannak nagyon mélyre esett emberszellemek, akik már 

voltak emberi testben és akármilyen nagy időközönként öltenek is testet, 

nem tudják és nem akarják elfogadni a jót, oly nagy bennük az ellenszegü-

lés, azaz olyan nagy részt hódított meg bennük a hasonlók vonzása folytán a 

tudattalan rossz. 



 181 

rossz van összegyűjtve s onnan mindazokkal a tudattalan erők-

kel együtt, amelyeket ő a maga részére megsűrített, kidobatik. 

Mert a rossznak is van bizonyos fokozata, amelyen túl már 

nem kerülhet többé a fizikai síkra, mint ahogy a jónak is 

van ilyen fokozata, amelyen túl testet öltenie nem kell, ha-

csak akarva és tudatosan misszió-munkát vállalni nem kí-

ván. 

 A tudattalan rosszal, amely a felszínre kerül, a tudatos 

rossz is közelebb jut a felszínhez és hatásokat fejthet ki. Innen 

vannak a gonosz természetű megszálltságok. Tehát pl. a test 

semmiféle hatást sem fejthet ki önmagában, mert kénytelen az 

ő természettörvényét követni, (t. i. amilyen gondolatok és érzé-

sek benne elhelyeztettek). Azonban másként áll ez a dolog a 

lelki érzéseken keresztül szemlélve és a hatásokat a lelki sze-

meken keresztül elbírálva. Hogy ezen a testen keresztül mit 

valósítasz meg az anyagi életben, azt-e, ami a testnek kedvez, 

vagy azt-e, ami a te isteni énednek kedvez, ettől függ, hogy 

maga a test anyaga is finomabbá vagy durvábbá váljék-e? Mi-

vel pedig a lélek érzései az érzékszerveken keresztül tudnak 

hatásokat elfogadni és ismét hatásokat kibocsátani, a te szel-

lemednek emez ítélete és minősítése — azaz, hogy hova sorozod 

a hatásokat — határozza meg, hogy milyen a szellemi fokoza-

tod. A primitív lélek mindent a testen keresztül szemlél, az 

egész világot azon keresztül érzi, és csak azon keresztül tudja 

értékelni; tehát elsősorban önző lesz és a testet dédelgeti; így 

fejlődik ki nála az önzés és testiség. Ez a két érzés alakul ki a 

lelkében, mivelhogy az ember kétoldalú. Az önzés és a testiség 

tulajdonképpen egy, de az ember kétoldalúsága két részre oszt-

ja. 

 Azután, amikor magasabb fokú lesz az értelem, és meg-

különböztetni képes, akkor mindenek fölött uralkodni akar, 

mindent a hatalmába akar hajtani. Így alakul ki a gőg és az élni 

akarás, az ösztön, amellyel az ő lényét az egész földre, az 

egész mindenségre ki akarná terjeszteni. T. i. a lélek az ő isteni 



 182 

tulajdonságának valamelyes ösztöni öntudatát érzi magában 

felébredni és ennek elfajult alakja a gőg, az uralkodni vágyás. 

És mivel ez olyan hatalmas, kialakul ezeknek az erőknek fenn-

tartási vágya, az érzékiség, a fajfenntartó ösztön, vagyis az ön-

maga részére a további megtestülések, lehetőségére való törek-

vés. A fajfenntartó ösztön vakon jelentkezik a testben, s ami 

ennek ellenszegül, ami ezt ellenzi, ami neki ezt bármiféle mó-

don lehetetlenné akarja tenni, azt gyűlölni kezdi. Mikor pedig 

ezekkel a hatalmas ösztönökkel szemben tehetetlennek bizo-

nyul s legyőzetve, akaratát érvényesíteni nem képes, kétségbe-

esik s kialakul benne a reménytelenség. 

 Ez az élete a testi embernek, a tudatossá vált szel-

lemnek, amidőn lelki természete még nem világosodik meg. De 

milyen élet ez! Hova-tovább rájön azonban az emberszellem, 

hogy az életnek más megoldásának kell lennie, mert ezzel nem 

jut semmire sem, mert ez az állapot maga a kárhozat s igyekez-

ni kezd ezekből a külső burkokból menekülni, s ebben a szo-

morú vergődésben, a szörnyű eredményektől és szenvedésektől 

gyötörtetve keresi az utat a kibontakozásra. Ezt a kibontakozást 

nem képes megtalálni mindaddig, míg a testből indul ki; tehát 

keresni kényszerül a lelkit, a szellemit, a szellemi pedig elveze-

ti őt az Istenhez, szellemének tulajdonképpeni életfenntartójá-

hoz. Ezt a munkát vállalta az Úr, hogy ezekből a testi ösztö-

nökből kifelé-kívánkozó, fájdalommal telt szellemeket kive-

zesse a börtönből azok által az igazságok által, amelyek e 

kárhozatos erők felbontásának a munkáját megkezdették. 

(Mert nem csupán a test börtön, de még inkább az azoknak az 

erőknek a tömege, amelyekbe az ember bele van szorítva, mert 

hiszen ő maga rontotta meg azokat azokkal az érzésekkel és 

gondolatokkal, amelyeket életei folyamán kibocsátott.) Krisz-

tus ezt a kárhozatos erőtömeget vette fel Magára az emberi 

testtel, és ezt szellemesítette át. Az ő teste is anyag volt, de 

mivel az ő testének minden egyes atomját átsugározta az isteni 

szeretet, amely egy pillanatig sem adott helyet azoknak az ösz-



 183 

tönöknek, amelyek a testen keresztül tudatossá váltak az ő lelke 

előtt is: ezzel az átsugárzással az ő magasabb fokú isteni énjé-

vel úgyszólván megtisztította ezeket az erőket. Úgy, hogy ezek 

az erők Neki engedelmeskedni kényszerültek, és a hasonló 

erők vonzása folytán uralmat nyert a földi szférák legalacso-

nyabb fokozatán is. Felbontotta a gonosznak hatalmát, a 

gonosz princípiumot, elvette a gonosztól a hatóerőket, meg-

semmisítette azoknak hatásait, és szolgálata alá helyezte az 

isteni eszmének, a Jónak, s ezekkel munkálkodott az anyagi 

világban és az anyagi szférákban. Az Igével pedig, amely az 

emberi szíveken keresztül tudott a maga teljességében, tisz-

taságában és egyszerűségében az emberek világába jutni: 

munkálkodott a felébredt embereken és szellemeken. 

* 

Krisztus igazságai a megtérés által, amikor azokat az emberek 

elfogadják, hatalmas és nagy változásokat hoznak az emberi 

lelkekbe azért, mert annyira egyszerűek. Bár vannak pontjai, 

melyeket még a negyedik szféra szellemei is nehezen tudnak 

asszimilálni, jóllehet belátják, hogy azok szépek és igazak, de a 

természetük nem képes azok elfogadására. Aki Krisztus tanítá-

sát elfogadja, mégpedig nemcsak forma szerint, de amennyire 

tőle telik lélekben éli is azt, az, legyen bár csak az első szférá-

ban, szükségképen feljebb emelkedik. Tehát még a tudattalan 

rossz is; ha t. i. a vele együtt lévő tudattalan jót elfogadja, ak-

kor ez a megtérés által feljebb emelkedik (még pedig egy 

aránylag igen gyors rotációjú mozgásba) és magával emeli a 

tudattalan rosszat is. Ezt úgy kell érteni, hogy ez esetben a tu-

dattalan jó tudatossá válik, hogy küzdjön a tudattalan rosszal, 

hogy feljebb emelkedhessek.  

 Téves általánosítás az emberek egyike másika részéről 

az a hiedelem, mintha bizonyos szférákban mindenkinek a bű-

nei annyira nyilvánvalók lennének, hogy úgyszólván oszlopok-

ra vannak felírva, hogy a tudattalan rossz a szellem előtt tuda-

tossá legyen. Ellenkezőleg: a fejlődés céljából a tudattalan 



 184 

rossz bizonyos fokig a tudaton kívül helyeztetik úgy, hogy a 

szellem elbírálásánál nem is jöhet számításba (ez a kegyelem), 

és csak akkor tétetik előtte tudatossá, amikor a tudatos jó benne 

annyira megerősödött, hogy a tudattalan rosszat könnyen le-

küzdheti. Ilyen esetek azok a gyorsan visszatérő test-

beöltözések, amelyek során a tudatossá lett jó igyekszik a hoz-

zátapadt tudatos és tudattalan rossztól magát megtisztítani.  

Ilyen alkalom egy-egy fejlődési turnus vége, mint a mostani 

idők is, amikor a jóra törekvő, bár még gyenge szellemeknek a 

Kegyelem gyakori alkalmakat nyújt arra, hogy testet ölthesse-

nek, s ezáltal hibáiktól megszabadulhassanak. Így ezek töme-

gesen emelkednek föl a harmadik szférába, míg a nem törek-

vők visszamaradnak, úgy hogy eljön az idő, amikor az első és 

második szférát úgyszólván csak kizárólag a tudatos rossz 

uralja, és a tudatos rossz minden erejét fölhasználva igyek-

szik a földön testesült szellemekre erőszakkal és minden 

lehető módon úgy hatni, hogy azok az ő akaratát és az ő 

eszméjét kövessék. Akkor következnek be azok az idők, 

amelyekről a szentírás szól, hogy: „nagyon sokat szenved-

nek azok, akik nem veszik fel a sátán pecsétjét.” 

És amikor legjobban dúl a harc, a legsúlyosabbak a megpróbál-

tatások, akkor, hogy bátorítást és irányítást nyújthassanak, igen 

sokan lejönnek azokért, akiket nagyon szeretnek, és akikben 

nagyfokú javulási vágy él, hogy szinte erőszakkal is kiszakít-

hassák azokat a sátán karmai közül. Ez a küzdés az utolsó 

időkben nagyon erős és nagyon kemény lesz. Azért igye-

keznie kell mindenkinek, aki hisz, aki magában érzi, hogy 

csak az az igazság, amit az Ige hirdet, hogy azt a bizonyos 

menyegzői ruhát, amely legalább a negyedik szférát meg-

nyitja számára, megszerezze magának. Azaz, hogy az érzé-

seit és gondolatait annyira átnemesítse, és annyira lemondjon 

az anyagról, hogy azzal ne az ő önző énjét szolgálja, hanem ha 

anyaggal van is dolga, azt a jó szolgálatába állítsa s azáltal, 

hogy a jót és az igazat cselekszi és szolgálja, „beírja a nevét az 



 185 

élet könyvébe.”.  És ha ebben az időben vannak és lesznek is 

nem egészen kész szellemek, akik a „karma” szerint még 

nem fizettek meg, (mint ahogy nem is lehet megfizetni), de 

Istenhez fordulnak egész lelkükkel, minden érzésükkel, 

egész hitükkel és bizalmukkal: akkor ezeknek vétkeit mint-

egy elfedezi a kegyelem ereje. És mégis megkapják az ő fe-

hér ruhájukat, azaz azokat a fluidokat, amelyek őket azok-

ban az időkben magasabbra emelik és elszakítják a földet 

körülvevő átlagfluidoktól. 

 Akik pedig még a harmadik szférában maradnak, és 

nem tudtak felemelkedni a negyedik szféra magaslatáig, azok 

elalusznak. Ezeket az igazság ereje burkolja bele a saját fluidja-

ikba, amely fluidokban mintegy megmerevedve öntudatukat 

elveszítik. A nagy számadás napján, (amikor János Jelenései 

szerint a tengerek is kiadják az ő halottaikat: t. i. a természet 

minden rétegéből előhívatnak a szellemek), mindegyik szellem 

minősítés alá kerül, hogy ki hová tartozik. És akik nem ütik 

meg a harmadik szférának, vagyis az újjáalakuló föld alvó szel-

lemeinek a nívóját, azokat kiszorítja a meghatalmasodott és 

élni akaró Jó a föld légköréből. És mivel a föld légköréből ki-

szoríttatnak, így természetesen a föld anyagában tespedő flui-

dok is kiválasztatnak a tűzkarikák által, és a földből kivettet-

nek. Az újjáébredt föld a negyedik szféra természetét fogja 

magán viselni. Ez lesz az új világ első szférája, vagyis a tes-

tet öltötteknek otthona az ő gondolataikkal és érzéseikkel, 

hogy a nagy kataklizma után az ő igazságukkal és az ő sze-

retetükkel az egész természetet ismét rendbe hozzák. Ez az 

első feltámadás, amelyről a szentírás így ír: „Akkor béke 

leszen ezer esztendeig.” S amikor minden rendben lesz, és 

minden elhelyezkedik a maga helyére, akkor lassanként feléb-

rednek a volt harmadik szféra szellemei (második feltámadás), 

hogy a jobb, az igazabb, ami tőlük nem annyira messze esett, 

tudatossá váljék bennük, s ezáltal tudatossá váljék bennük a 

rossz is. Mivel pedig tudatossá válik bennük a rossz (úgy 



 186 

mondja az írás, hogy: „eloldoztatik a sátán”) ez még sokakat 

elcsábít, vagyis a tévedés eszméje még sokakat rabul ejt. Ez 

azért van, hogy tudatára ébredjenek hibáiknak és tévedéseik-

nek. 

 Akiket pedig így elcsal a sátán, azok nem új tűz-

karikákban dobatnak ki, hanem elvitetnek azokhoz, akik már 

megkezdték a föld új bolygóján a munkájukat, s azoknak lesz-

nek értelmi vezetői nemcsak azért, mivel amazoknál fejletteb-

bek, hanem mert amazoknak értelme az újjáalakulás folytán 

méginkább meghomályosult. Mikor aztán az ilyenek egy-egy 

munkát ott jól elvégeztek, akkor esetleg visszajöhetnek a föld-

re. 

* 

A megújult föld első szférájából (a volt negyedik szférából) 

megint újból kialakul a második, harmadik, negyedik stb. szfé-

ra, s az egész föld magasabb rendű világgá lesz, félanyagi tes-

tesülésekkel. Két életelv lesz uralkodó úgy, mint a Marson: egy 

magasabb- és egy alacsonyabb rendű. Mert azok a szellemek, 

akik a volt negyedik szférából öltöttek testet, feljebb emelked-

nek, a volt harmadik szférából felemelkedők pedig a negyedik 

szférabeliek helyébe kerülnek, s amazok lesznek ezeknek a 

testet öltötteknek vezető szellemeivé. Akik pedig a nehézben, 

amikor a gonoszokkal még együtt voltak, letették vizsgájukat, 

és a krisztusi eszméért tűrtek, szenvedtek és magukat felál-

dozták: vezetőivé lesznek a földnek. Ezeknek szól Krisztus: 

„Ti ültök tizenkét székeken és megítélitek az Izrael tizenkét 

nemzetségét”, azaz a tizenkétféle szellemtípust. 

 
3. rész. (**) 

Az önsanyargatás értéktelensége. — A fejlődés eleme a szabadság. — Mó-

zes és Krisztus törvénye. — A sátán és a „külső sötétség”. 

 A magasabb szférákat semmiképpen nem lehet elérni 

önsanyargatással és bizonyos mágikus erők kifejlesztésével. 

Lám a hinduk, akik a testet nagyszerűen tudják leigázni, mert 



 187 

az életszalag által kivonják belőle az élet-magnetizmust, tehát a 

test érzékenységét elveszti, és így nem is szenvedhet, és csak 

gépiesen működik. Bár az anyag feletti uralmat el is érik, még-

sem juthatnak tovább a harmadik szféránál, mert a lelkük nem 

fejlődött. Sőt, miután a testüket érzéketlenné tették, az élet 

nyújtotta impressziók és hatások feldolgozatlanul maradván, 

nem is fejlődhetett, tehát mindazok a fogyatékosságok változat-

lanul rajta tapadnak, amelyek testöltésük előtt rajta voltak. 

Mint mindenben, ebben is vegyétek példának az Urat. Hogyha 

az a mesterségesen előidézett érzéketlenség valamivel előbbre 

vinné az ember lelkének a fejlődését, és magasabb rendűvé 

tenné az ember lelkét, az Úr megcselekedhette volna azt, hogy 

a keresztfán ne érezzen semmiféle kínt és fájdalmat. De ő még 

a mesterségesen ható idegtompító szereket is elutasította Magá-

tól. Ebből is láthatjátok, hogy példát mutatott arra, hogy az 

emberszellemnek szüksége van azokra a hatásokra, amelyek az 

érzékszerveken keresztül érintik a lelkét. Mert minden megér-

zés áltál, legyen az jó, vagy rossz, bizonyos oldódási folyama-

tok jönnék létre a lélekben, azaz tudatossá válik és elkülönül 

egymástól a jó és rossz. 

 Mert amilyen kiválogatódás a szférákban végbemegy, 

az megy végbe az emberi lélekben is. A föld az ő szféráival 

együtt olyan, mint az ember az ő lelkével. A föld maga is 

olyan, mint egy nagy ember. Mielőtt még testet ölthetne az 

ember a földön, magának az embertestnek fejlődése során vég-

telen sok állomáson kell keresztülmennie, míg végre az anyag 

abban a formában áll elő, amilyenben ma van az ember. Ez 

mindenféle formával így van a földön. Ennek a végtelen hosszú 

fejlesztési munkának eredményét és a kifejlesztett formák to-

vábbfejlődési lehetőségét a természet úgyszólván erőszakkal 

biztosítja a magban, a fajfenntartási törvény megnyilat-

kozásával. És amíg az emberi szellemnek szüksége lesz arra, 

hogy újra meg újra visszatérjen a földre abból a magasabb ren-

dű és isteni célból, hogy a benne lévő jó a benne lévő rossztól 



 188 

elkülönüljön, vagyis tudatossá váljék, az élnivágyás, az élet-

akarat mindaddig párhuzamosan halad a fajfenntartó ösztönnel 

és az életösztön erejével. Ez az oka, hogy a harmadik szférához 

tartozó szellemek legtöbbnyire sokgyermekes emberek, termé-

keny nők és férfiak, mert ez az a fokozat, amelyre a föld tö-

rekszik, hogy ilyeneket termeljen ki. Ritkán termel ki ez a szfé-

ra valami szép formákat, de szapora.  

* 

A második szféra szellemei nagyobbrészt elfogadható — sőt 

amint mondani szokták — szembetűnő külsővel rendelkeznek, 

mert ők a negyedik szféra szellemeinek levetett hüvelyeit 

vonzzák. Az első szféra szellemeinek kifejezés formája: erő-

szakosság, durvaság, gőg, érzékiség, vadság. Azok a bűnhődő 

állapotban testesülő szellemek, akik mint idióták jelennek meg 

a földön, ilyen első szférából való hüvelyekbe öltözködnek. 

Ugyanilyen anyagba öltözködnek azok is, akik mint torzszülöt-

tek jönnek a világra, akikről azt tartják az emberek, hogy az 

anyaméhben változtak el. Ugyanilyen hüvelybe öltözködtek 

azok is, akik egész határozottan valamely állati formához ha-

sonló jelleget mutatnak, mint a karvaly, a sertés, stb. 

Akik a második szférabeli szellemek levetett ruháiba öltözköd-

nek, mint e ruhákkal egyenszerű lelkek: ezek azok, akiknek 

már a külsején meglátszik, hogy kiben mi lakik, akiknek már a 

külseje elárulja mindazokat a bűnöket, amelyekkel a lélek ter-

helve van. Ilyen van a legtöbb a földön, továbbá a harmadik 

szféra szellemei igen sokan. Nagy tévedésekre vezetne azon-

ban, ha az egyes földi emberek értékét a külsejük szerint 

akarnátok megítélni, mert mindazokat a megjelenési for-

mákat, amelyekről beszéltem, az elérendő célok érdekében 

össze-vissza keverik azok a szellemek, akik a földnek és a 

földi szellemeknek sorsát intézik, főleg ilyenkor, mint a 

mostani időkben, amikor a földnek ez a fejlődési turnusa 

immár annyira előrehaladt. Csak semmi dogma és semmi 

paragrafus! A legjobb és legbiztosabb: megnyitni a lelket, 



 189 

hogy az Isten átsugározza azt, hogy megértsétek, mit kell 

cselekednetek, és hogyan kell élnetek e világban, s akkor 

minden titoknál többet tudtok. 
 Mert ha abból akartok kiindulni, hogy kinek milyen a 

formája és a kármája, akkor borzasztóan eltévedtek, lévén úgy 

a külső forma, mint a karma a múltnak képeivel teleírt lapok. 

Nektek, hívő embereknek azonban nem szabad a múlthoz ra-

gaszkodnotok, mert a tiétek a jövő és az a lehető legfontosabb, 

hogy ezt megértsétek. Különösen ti spiritisták soha ne támasz-

kodjatok a karma tanára, és ne csináljatok dogmákat magatok-

nak, mert mindezek korlátok, amelyek a lelket összeszorítják, 

és e korlátok között nem tudja felszínre hozni az ő ter-

mészetéből azt a szépet és jót, amit máskülönben felszínre tud-

na hozni. Igaz, hogy azért találták szükségesnek leszegezni az 

utakat és módokat, hogy a lélekben lévő rossz túl ne ömölhes-

sen a korlátokon. A dogmák ezt a célt szolgálják ugyan, de a 

rossznak éles körülhatárolásával a lélekben lévő jó sem tudott 

továbbfejlődni. És ameddig az ember szabályokkal és paragra-

fusokkal akarja a lelkének biztonságát megszerezni, a legna-

gyobb tévedésekbe esik. Hiszen éppen azért küldötte Isten a 

Megváltót a földre, hogy az emberlélek le ne tévedjen arról 

az útról, amit az Isten jelölt ki számára, s hogy egyúttal az 

előírások és dogmák rabjává ne váljék, hanem minden 

egyes lélek, aki jóra törekszik, az ő egyéni útján haladjon. 

Mert ami az egyiknek jó, az nem jó a másiknak. 

 De ahogyan az Úr megjárta az utat és tanította az Igét, 

ebben úgy az egyesek, mint a tömegek megtalálják fejlődésü-

ket és boldogulásokat. Mert Ő nem rak bilincseket senkire; 

nem vádol, nem ítél el senkit, és nem kényszerít senkit; Ő min-

dig a léleknek tisztultabb, magasabb rendű, finomabb megérzé-

sére épít. Ő nem ítéli el a bűnös emberi lelket, mert Ő, a bölcs, 

jól tudta, hogy a bűnnel együtt a jó is szenved az emberi lélek-

ben. Ezért nem bünteti a lelket, hanem engedi, hogy teljes 

egyéni szabadságban növekedjék, s amikor a benne lévő jó 



 190 

megnövekedett, és együtt hagyta azt a konkollyal, akkor az a 

megerősödött lélek a saját akaratával és jóra való igyekeze-

tével válassza le magáról a rosszat.  Ő Maga járt elől jó példá-

val a tűrésben, a megbocsátásban, az elnézésben, mert Neki az 

isteni gondolat, az isteni akarat adja meg azt a bölcsességet, 

amellyel az embernek az örök életre elhivatott részére hatni 

akar. Ő azt mondja, hogy „az ő országa nem e világból való”. 

Míg Mózes a törvény betartóinak boldogságot és előmenetelt, a 

törvényszegőknek pedig keserves bűnhődést ígér, addig Krisz-

tus kegyelmi törvénye a mózesi törvényben megállapított szigo-

rú szabályoktól eltekint. 

 Nem kell azonban azt gondolni, mintha Ő a bűnt nem 

minősítené bűnnek! Sőt a minősítésben messzebb megy Mó-

zesnél. Mózes törvénye halállal bünteti a paráznaságot; Krisz-

tus szerint pedig, aki csak rátekintett egy asszonyra tisztátalan 

kívánsággal, máris paráználkodott. A bűnt tehát nem a befeje-

zésnél tekinti bűnnek, hanem már a keletkezésénél, csírájában. 

Krisztus szerint nincs egy ember sem, aki elszabadulhatna a 

büntetés elől, tehát a lélek nem állhat az Isten elé, hogy azt 

mondja: „én különb vagyok, mint az, aki vétkezett”; mert való-

ban nem is különb, mert a gonosz vágyak előbb-utóbb megter-

mik és kivívják azt a lehetőséget, amelyben ő is elbukik és a 

bűn martalékává lesz. 

Azonban Isten nevelő módszere nem a bűnnel, hanem a bűnös-

sel foglalkozik; s ha a bűnt el is ítéli, nem ítéli el a bűnöst, ha-

nem azt mondja neki: térj meg, adok neked időt, módot, lehető-

séget a megjavulásra. Körülveszi őt a bűnbocsánat ígéretével, 

a megjavulás lehetőségének azokkal a kellékeivel, amelyek 

mintegy áldásként hullanak a bűnös lélek életének útjára. És ha 

elesik is az a lélek, de felfohászkodik; felemeli őt az isteni ke-

gyelem. Csak egyet tűz ki feltételül: hogy higgyen az Isten Fiá-

ban, a Szeretetben, a Kegyelemben, abban, hogy a szeretet 

minden, mert hiszen a szeretet az Isten; higgyen abban, hogy az 



 191 

érzések azok, amik átformálják a világot, nem pedig a törvény 

paragrafusai. 

 Amíg Mózes törvénye a külső embernél faragta, nyeste 

le a kinövéseket, addig Krisztus törvénye a benső lényeget tisz-

títja meg, hogy ne jöhessenek létre kinövések, hibák, elalakta-

lanodások. És ha valaki lélekben csakugyan megtisztul, ha 

gondolatai és érzései tisztákká lesznek, sokkal nagyobb, min-

dennél többet-érő az eredmény; mindent felülmúl az ebből 

származó következmény, amely lényegében, gyökerében vál-

toztatja meg az embert. A földön azért használtatnak fel a kü-

lönböző állapotok — mind a rosszak, mind a jók — következ-

ményei, hogy ezekben az emberi lélek megszerezhesse azokat a 

tapasztalatokat, amelyek végül megérttetik vele, hogy a mulan-

dó életben semmi sem értékes, még az sem, ami itt jónak lát-

szik, hanem csak az, ami az örökkévaló jót tudja számára meg-

teremteni. Mert ha kívánatos a jó eredménye a mulandó élet-

ben, mennyivel kívánatosabb az a jó, ami nem múlik el az álla-

potok változásával! És ha az ember képes lenne arra, hogy 

olyan állapotokat hozzon létre, amelyek közepette mindenki 

boldognak érezné magát, mennyivel helyesebb és célszerűbb 

azon munkálkodnia, mint a mulandó dolgokra elforgácsolnia az 

erejét! Mert az valóban csak erőpazarlás, amit a káprázat e vi-

lágában ér el az ember. 

 Tehát nem érdemes ezért munkálkodni. „Munkál-

kodjatok az eledelért, mely az örökkévaló életetek tápláléka 

lesz, és ne a mulandó élet táplálékáért”. Nem érdemes az em-

bernek azért munkálkodnia, hogy a mulandó életben valami 

csekély eredményeket elérjen a jónak félrelökése árán. Hanem 

ha már munkálkodik, cselekedje a tőle telhető legjobbat, leg-

igazabbat; munkálkodjék a saját maga és mások fejlődésén; 

ami rá van bízva, végezze el jól, becsületesen, a fokozatához 

képest a legkielégítőbben, mert ha így végezi, akkor az örökké-

való erőkben magasabb rendű munkát bíznak reá, még ha a 

földnek legalacsonyabb helyéről emelkedett is fél. És legyenek 



 192 

bár vágyai a legkilengőbbek, ne engedjen teret azoknak, hanem 

cselekedje azt, amit tennie lehet, de azt kifogástalanul. Sokan 

azt hiszik, hogy az a jó, ha alamizsnáskodnak, és mindig 

valami nagy dolog elvégzésére törekszenek. Pedig az a leg-

nagyobb jó, ha az ember mindig a legjobban végzi azt él, 

amit eléje tűz az isteni végzés a földi életben. Ehhez pedig a 

hit, ez az isteni nagy kegyelmi ajándék ad erőt az ember-

nek. Mert ha ez nincsen, nem képes a sok rossz között a jóra, 

mert a sok rossz megtermi a maga rossz eredményét, és ebben 

a sok rosszban az ember eltéved és igyekszik ő maga is a mu-

landó javak elérésére, azaz igyekszik küzdelem nélkül előrejut-

ni. 

 Pedig az embernek küzdenie kell minden legkisebbért, 

amit el akar érni. Küzdenie kell önmagában önmagával, s küz-

denie kell a külvilágban a külvilággal. És minél több rosszat 

képes fölemészteni, ami mástól, a külvilágtól ered és jót 

adni helyette, annál inkább megszabadul a saját rosszától, 

vagyis a benne lévő tudatos és tudattalan rossztól. Ennek 

pedig leghatalmasabb gyógyszere az alázatosság. Minél 

jobban képes valaki megalázkodni, annál jobban oszlik 

lelkéről a gőg, a hiúság, makacsság és minden egyéb gátló 

érzés és hajlam. Ezt a lényegben lévő jót kívánta az Úr 

meggyökeresíteni az ember lelkében. Ezért adja a kegyel-

met, ezért nem pusztítja el a rossz miatt, és nem száműzi a 

föld színéről, hanem módot nyújt neki, hogy újra meg újra 

próbálkozzék. Büntetéssel, bűnhődéssel és vezekléssel valamit 

jóvátenni, túlhaladott álláspont. Semmit jóvá nem tehet az em-

ber; a megtörténtet meg nem történtté tenni nem lehet. A szen-

vedés azért, mert valakinek szenvedést okoztál, nem tesz jobbá 

tégedet, csak a szenvedés szaporodik általa a földön. Ezzel a 

módszerrel a szenvedésekből sohasem juthatna ki az ember. 

Tehát ettől a pogány okoskodástól tisztuljanak meg az embe-

rek, fogadják el az Isten kegyelmét a Jézus Krisztusban, és fo-

gadják el az áldozatot a Jézus Krisztusban való testöltés által, 



 193 

és tegyék magukévá ezt az áldozatot. Vegyék a Krisztus testét 

és vérét, azaz Krisztus testében és vérében azokat az erényeket, 

amelyekre szükségük van, és majd az ő lelkükben is testet ölte-

nek azok lélek szerint. És amikor a Krisztus teste és vére meg-

elevenedik azokban az igazságokban, amelyeket Krisztus teste-

sített és tesz érzékelhetővé, akkor ezekkel az igazságokkal dol-

gozhatnak a bűn törvénye ellen, amely őket kárhoztatja. Dol-

gozhatnak önmagukban, és Krisztus megsegíti őket, mert 

Krisztuson keresztül az Atya szól hozzájuk, azaz az Isten Szel-

leme, az Isten Lelke. És akkor őáltaluk újjáteremtődik a világ. 

Mert ameddig az ember meg nem tér és cselekedeteiben 

gonosz, addig vallhatja magát bármiféle szerzethez tarto-

zónak: Krisztusének, Buddháénak, Jehováénak, mindegy; 

lényegében csak a sátáné marad, akinek elveit a gyakorlat-

ban érvényre juttatja, mert csak szájával vallja magát Iste-

nének. 

 A sátán napjai pedig meg vannak számlálva, mert a Fiú 

mindörökké itt marad. De eljő az idő, amikor a sátán kitaszítta-

tik és vele együtt mindazok, akik az ő elveit vallották, azokban 

éltek és munkálkodtak. S amikor a sátán kitaszíttatik a külső 

sötétségre, abba a tűz-tengerbe, amelyben minden bűn és min-

den gyalázatosság, megemésztetik, „ahol lészen sírás és fogak 

csikorgatása”: ez halál és kárhozat lesz a sátán hívei számára 

is. Az igazak számára pedig, akik hittek az Úr beszédének, ak-

kor jő el az öröm és beteljesedés napja. Ameddig pedig ez az 

idő elérkezik, addig mindazoknak, akiket az Úr lelke megihle-

tett, akik részesültek az Isten kegyelméből, akiknek lelkét 

átvilágította az Isten Lelkének világossága: dolgozniuk kell, 

hogy minél kevesebben jussanak a „külső sötétségre”. Mert 

senki sem tudhatja, hogy nem olyan jut-e oda, aki az ő szív-

ének drága volt, akihez a hála kötötte hozzá, akinek leköte-

lezettje volt. Azért dolgozni kell mindenkinek, mert mindnyá-

jan hivatalosak vagytok az Isten lakomájára és akkor lesz teljes 

a boldogság, amikor minden egyes lélek megtalálja a maga 



 194 

helyét az Isten Országában. Minden formának el kell tűnnie, 

hogy az Isten Országa ragyoghasson minden szemben, minden 

arcon és minden homlokon. Ezért azok, akik ismerik Isten 

Országát, hirdessék azt, mert a világ mélyen alá van sül--

lyedve és szükséges, hogy a megvilágosodottak munkálkod-

janak a többiekért. 

 Krisztus ezt hozta a földnek, és mi ezt hirdetjük, amed-

dig az idő elkövetkezik, hogy már senkinek sem lehet munkál-

kodnia, mert „az ajtók bezáratnak”. Mindenkit, aki lelkét Is-

tennek szánta, fölhívunk, munkálkodjék velünk. És ti, akik 

együtt munkálkodtok, igyekezzetek a megértésre, a szeretetre; 

ne legyen közöttetek első és utolsó, legyetek mindnyájan enge-

delmes közkatonái Krisztusnak, mert ő mindenkinek megadja a 

kitüntetést, kinek-kinek érdeme szerint. Ti pedig ne számítsatok 

arra, hogy kitüntetést kaptok, de örüljetek, hogy Krisztus titeket 

is elhívott a munkára. 

 

4. rész. (**) 
Jézusnak a sátán által való megkísértése. A test kísértése. — A lélek kísérté-

se. — A szellem kísértése. 

 A kísértés nem abban van az emberek és szellemek ré-

szére, amit tudnak, ami előttük világos és tisztán áll és értel-

mükkel áttekinthető, hanem amiben még nem vizsgáztak le, 

amiről tudásuk, vagy fogalmuk van ugyan, de ez a tudásuk még 

nem olyan rögzített és befejezett képesség, amellyel az ezirá-

nyú kísértés felett már úrrá lettek volna. Az ilyen dolgokból 

tehát vizsgázniuk kell, azaz megpróbáltatást kell kiállaniuk, 

mert sok olyan dolog van, amiről az ember azt hiszi, hogy tud-

ja, azonban a vele való küzdést még nem csinálta végig. Ilye-

nek az anyag erői, amelyek mindaddig kísértést jelentenek, 

amíg felettük a szellem diadalt nem aratott. Krisztusnak már a 

földre jövetelével megkezdődött az áldozata, amelyet Ő a föld 

bűnös gyermekeiért hozott. Nemcsak a halál és a szenvedések 

jelentettek az ő részéről áldozatot, hanem a megszületés, a 

megszületés előtt különböző fluidokba való alámerülés is mind 



 195 

beletartozott az ő áldozatának keretébe. Mikor pedig az utolsó 

rétegbe öltözködött, t. i. a test világába, akkor összekapcsolta 

magát az anyagi világ szellemének tudatával, s amikor a test-

ben mint ember ébredt fel, Őt éppúgy körülvették azok a fluidok 

és erők, mint bármely más embert s éppúgy elhomályosult az ő 

isten-szellemi tudata, mint az alacsony szférákból a földön tes-

tet öltött szellemek emlékezete. 

 Azonban a dolog természete szerint minél magasabb 

rendű a szellem, annál áthatóbb a világossága és ereje, és így 

az Úr testbeöltözésével azokat az erőket, azokat a homályossá-

gokat, amelyek a földet körülvevő légkör törvényét és szellemi 

fokozatát képezik, máris átvilágította. De az utolsó, legvasta-

gabb réteget, testnek erőit már az embertestben kellett átvilágí-

tania. Amint növekedett a test, aszerint ez a világosság is mind 

nagyobb diadalt aratott a homályosság felett. Isteni küldetésé-

nek legfelső tudatára azonban csak akkor jutott ő Maga is, 

amikor az emberi test teljes fejlődését befejezte, t. i. amikor az 

idegszellem, az agy és az egész test teljesen kifejlődött és elfog-

lalhatta helyét a cselekvés világában. Nemcsak itt e földön 

cselekedett Ő, nemcsak itt fejtett ki hatásokat, hanem egy-

szersmind mindazokon az erőkön és természetrétegeken ke-

resztül is hatásokat ért el, amelyeket felöltött Magára. S amint 

az ő szellemi világossága áttörte a tudattalanság ködét, aszerint 

vált urává az asztrálvilágnak, a mentálvilágnak, s a vissza-

emlékezések világának (kauzálvilág), amely mint határvonal az 

embert elválasztja a szellemi élettől. 

 Ő tudatában élt annak, hogy Ő szellem, hogy Ő az ő 

erőivel hatást gyakorol mindezekre a világokra együttvéve, így 

aztán részére ebben a felfokozott tudatban az asztrálvilág ese-

ményei éppolyan realitások voltak, mint a fizikai világéi; az 

asztrálvilágból éppúgy fogadott el hatásokat, mint a fizikai 

világból. S hogy Ő ezek felett a világok felett uralmat nyerjen, 

szükségesnek találta, hogy mint bárki más, az ő testének erőit 

teljesen a szellem uralma alá hajtsa, s ennék közvetítésével 



 196 

ezekre a világokra hatást gyakorolhasson. Mikor tehát az ő 

testi erőinek rendezésével tökéletesen elkészült, mikor átvilágí-

totta és áthatotta ezen keresztül az asztrálvilágot, akkor lépett 

ki, hogy felvegye a harcot a világ természetével, a sátáni elv-

vel, amelynek megdöntésére vette fel a testet. Hogy a test ha-

talmát egyszer s mindenkorra megdöntse, és helyébe a szellem 

hatalmát állítsa a földi ember elé, a földi ember világába. Hogy 

ezen keresztül irányíthassa azokat a szellemeket, akik haj-

landók magukat az Isten Lelkéhez kapcsolni és az Isten igéjét 

vezető elvül elfogadni; hogy ezen keresztül hathasson, újjáte-

remthesse, felemelhesse és megtisztíthassa a világot. Mert 

nemcsak a szellemeket és embereket, hanem a világ természe-

tét is meg kellett tisztítania. 

 Mikor tehát ezt a nagy munkát Magára vette, Magára 

vette a világ lelkét, mint kötelességet, amellyel harcba kellett 

szállnia, hogy legyőzhesse azt. Ez a lélek, ez a kötelesség ve-

zette Őt a pusztába, ahol, mint meg van írva, negyven napig 

böjtölt. Azáltal, hogy megvonta testétől a táplálékot — mint 

ahogy általában mindennemű böjtölés felhasználja a test erőit 

és átemeli azokat az asztrálvilágba — ezeket az erőket ő is át-

vitte az asztrálvilágba, azaz szuverén akaratának hatalma alá 

hajtotta. Mikor aztán ez az idő eltelt, a test törvénye követelte a 

maga jogait, tehát megéhezett, azaz az éhségen keresztül szólt 

Hozzá e világ, ennek a világnak a természete, természettörvé-

nye. Ez nemcsak azt jelenti, hogy közönséges értelemben az 

éhség jelentkezett Nála, hanem a testnek legyengülése is óriási 

horderejű jelentőséget nyert az emberi tudat előtt, ami e világ 

természettörvényében mint, a halál riasztó aggodalma jelenik 

meg, hogy meg kell válnia a fizikai világtól. S ebben a pillanat-

ban szólal meg a testen keresztül a sátán: „Te Isten Fia vagy, 

hatalmadban áll, hogy ezek a kövek kenyerekké változzanak és 

táplálhasd vele a testedet.” T. i. a tudatban úgy jelent meg ez 

az eszme, hogy ha a test nem kapja meg a táplálékát, felmondja 



 197 

a szolgálatot s megsemmisítheti a nagy tervet, meghál és nem 

tudja véghezvinni a megváltás nagy munkáját. 

 Azonban az isteni szellem erőt vett a természeti világ 

szellemének figyelmeztetése ellenében és így szólt : „Nem-

csak kenyérrel él az ember, hanem Istennek minden igéjé-

vel.”   Azaz nemcsak az tartja fenn az embert, amit fizikai tes-

tén keresztül mint táplálékot elhasznál, hanem lelkének az az 

ereje és törekvése, amellyel magát egy fokkal magasabbra 

akarja helyezni, tudatát világosabbá tenni. És ez az akarat 

győzedelmeskedik a fizikai test törvényén, és úrrá teszi felette a 

lélek törvényét, amely az Isten igéjével táplálkozik. Ez a kísér-

tés abban áll, hogy a sátán tanácsa szerint az ő isteni erejét 

a saját személyének, egyéni érdekének szolgálatába kellett 

volna állítania, s ezáltal nem cselekedett volna az örökkéva-

ló isteni eszme értelmében, mert csodatevő erőit a saját cél-

jára fordította volna. Krisztus azonban mindvégig áldozatot 

akart adni; mindig csak adni és soha nem venni. És mert az ő 

elve ez volt, azért volt ez a föld természetétől kísértésszámba 

menő figyelmeztetés, hogy az ő isteni erőit a maga céljára 

használja fel. 

* 

Azután pedig a lélek veszi Őt munkába, aki már negyven napig 

böjtölt — aki tehát inkább az asztrálvilágban mozgott már, 

mint a fizikai síkon — s helyezi őt a templom tetejére, és azt 

mondja Neki: „Bocsátkozzál innen alá, mert meg van írva Fe-

lőled, hogy az Isten parancsol az ő angyalainak, hogy valaho-

gyan a te lábaidat kőbe ne üssed.”. A Megváltó tudta, és érez-

te, hogy az ő nagy, emberfeletti hatalmát követő árnyék, amely 

őt gondolatban és érzésben nem hagyja nyugton, mindvégig 

mellette marad, hogy kísértse Őt. Mert nem olyan könnyű do-

log a fizikai síkról átlépni az asztrálvilágba, a fizikai erőket 

asztrál-erőkké átminősíteni, az asztrálvilágban élni és mozogni, 

hatásokat adni és onnan hatásokat elfogadni. Ha valaki ezeket 

az erőket megszerzi, és ezáltal kiteszi magát annak, hogy ezek 



 198 

az erők reá hatásokat gyakorolhassanak, de ezek felett az erők 

felett úrrá lenni nem tud: bizonyos, hogy ezek az erők őt elgán-

csolják a legnemesebb szándékai dacára is. Azért, ha valaki a 

fizikai síkról átlép az asztrálvilágba, s onnan hatásokat vált ki, 

lelkében szilárdnak kell lennie, hogy meg ne tántorodjék. 

Krisztus azonban Istent szolgálta. Az asztrál-erők viaskodásai, 

ravaszkodásai és próbálkozásai Vele szemben eredménytelenek 

maradtak, mivel ő ezekkel vitába nem bocsátkozott. Tudta jól, 

hogy fizikai testben van, s ennek dacára is, ha a templom tete-

jéről lelépne, veszély nélkül szállhatna alá, és az emberekben 

bámulatot és csodálatot ébresztene. És az emberek keresnék 

ennek a hatalomnak a forrását és megtalálnák az ő isteni ere-

detét és fölismernék az ő isteni hatalmát, s ezen a felismerésen 

keresztül könnyűszerrel elhelyezhetné a lelkükben az igét. Ez 

azonban még mindig csak az ő egyéni hatásának lenne az 

eredménye, ezzel még mindig nem tudna behatolna az em-

berek lelkébe, mert a bennük így megszülető hit még min-

dig inkább tekintélyen alapuló hit lenne. Tehát, bárha jól 

tudta, hogy semmi néven nevezendő baja nem történnék, még-

sem alkudozik a sátánnal, hanem így felél: „Meg vagyon írva, 

hogy ne kísértsd a te Uradat, Istenedet”. — Bárha meg van 

írva az, amire a föld természetét hordozó erő hivatkozik, annak 

dacára Ő az Isten ígéretét nem használja ki arra, hogy a maga 

személye iránt csodálatot ébresszen az emberekben, s nem 

akarja, hogy az ő személyét fölmagasztalják, mert Ő ezekkel az 

erőkkel használni akar az embereknek; nem kísérti az Istent, 

bárha tudja, hogy az Isten igazsága mindörökké megáll. 

  Mintegy jelképezésül mondja ezt mindörökre a földi 

embernek, hogy bár az Isten ígérete mindig igaz, ne hívja ki az 

ember, és ne hívja ki főként a sátán kísértését, mert az ember 

gyenge és hibás szellem. Aki, bárha az erőknek birtokában van 

is, nem tudhatja, nem csúszik-e be mégis egy kis tévedés, egy 

kis hiba a gondolatai közé, és akkor az ő akarata Isten rendelé-

sével nem egyezik és a saját lelkében meg a másokéban is meg-



 199 

ronthatja az Istenben való hitet. Azért ne kísértsétek az Istent 

semmivel se. Hiszen ti tudjátok, hogy nem úgy van, ahogy 

az ember akarja és szeretné, mert ez a világ és a ti világotok 

két különböző természettörvényen nyugszik, és nem teheti-

tek ki magatokat olyan próbának, amely vereséggel vég-

ződhetik. És legyen bár az ember hite szilárd és erős, mégse 

kísértse az Istent semmiféle kihívással és nagyot akarással, 

hanem várja és remélje az Isten kegyelmét. Az Isten, amit fe-

lőle rendelt, megadja, de senki sem írhatja elő, hogy Isten 

az ő emberi kívánsága szerint segítse őt, és úgy mutassa 

meg a kegyelmét iránta, mert az ember kicsiny és elesett 

lélek ahhoz, hogy így merjen alkudozni az ő Teremtőjével. 

Ezen az úton nem kísérti tovább a sátán, a természetes világ 

szelleme; más utat módot próbál. Mélyebben viszi a látásban az 

Ember-Jézus tudatát: felviszi Őt egy magaslatra, és erről a ma-

gaslatról megmutatja neki e világ országait, hatalmasságait, 

dicsőségét és megmutatja benne az ő (t. i. a sátán) nagy hatal-

mát és azt mondja neki: „Mindezeket neked adom, ha leborulva 

tisztelsz engem.” Ki gondolna ebben a pillanatban és ebben a 

mondatban arra, hogy a Megváltónak e világ dicsősége, e világ 

hatalmassága kísértést jelenthetne?! Ő, aki elhagyta fényhazá-

ját, vajon vágyódhat-e ilyen nyomorúságos dicsőségre, amilyen 

itt e világ fejedelmének van; vágyódhat-e ilyesmire Ő, aki Ma-

gát megalázta, hogy felemelje a szegény, megalázott és porba 

sújtott lelkeket és fényessé tegye őket azzal az igazsággal, ame-

lyet Ő hozott az Atyától? Azt hiszem, ti magatok sem gondol-

tok egy pillanatig sem erre. Nem, a kísértés nem ebben van. Az 

Ember-Jézus lelkére nézve ez a kísértés nem létezik; de az a 

kísértés igenis létezik, amikor megmutatja a sátán az em-

bermilliók gyötrelmét a bűnben, megmutatja az ő nagy ha-

talmát felettük s megmutatja Neki, mily erős és hatalmas 

kötélékekkel vannak megkötözve a lelkek a bűn szövevé-

nyével. Megmutatja, hogy mennyire be van zárva a bűn 

rabságába a lélek, hogy mily kevés eredménye van a jónak, 



 200 

mily nehezen hallják meg, és még nehezebben cselekszik a 

jót. Az Ember-Jézus lelki szemei előtt feltárul a kép: a vérző, 

szenvedő embermilliók sorsa, és látja, amint évmilliók pereg-

nek alá az örökkévalóságba és ezek a szegény, fáradt lelkek 

nem találnak sem nyugodalmat, sem békét, bár szomjúhozzák a 

megpihenést. A lelkében felébred a szeretet, a szánalom, a 

részvét és egy pillanat alatt megjelenik Előtte, az Emberfiának 

lelke előtt a lehetőség, a hirtelen jött káprázat, a dicsőséges 

eredmény lehetősége; az „ember” lelkesedése, fellángolása, 

hogy minél hamarább minél többet segíthessen kínlódó, gyöt-

rődő embertestvéreinek. 

 Mert hiszen a sátán suttogja: „Mindezeket Neked adom, 

ha leborulva tisztelsz engem; Mindezek t. i., akik most nekem 

engedelmeskednek, Neked fognak engedelmeskedni; boldo-

gítsd őket, emeld ki őket a fájdalomból, a szenvedésből; íme 

megteheted, én Neked adom őket, csak … leborulva tisztelj 

engem.”  Óh eshetőség, szerencse, jövő, siker, bizonytalan-

ság, álmok, ábrándok! Ti vagytok, azok a hatalmak, ame-

lyek az erősek, a jók, az igazak fölött is uralkodtok néha, s 

ha csak egy pillanatig, vagy egy pillantás századrészéig is, 

de megkísértitek a lelket, míg a porhüvely burkában van. 

És te vagy a sátán suttogása, te a bűbájos álom, mely a célt 

közelinek mutatja, a nehezet könnyűnek érezteti, s az elér-

hetetlent tiednek ígéri! Óh ember, állj erősen az Igazság kő-

szikláján, máskülönben elszédít, elkápráztat a hamis fénysugár, 

mely előtted mindent mennyei színekbe burkol. A sátán suttog 

és csábít. Szolgálatait felajánlja, s mindig olyan alakban áll 

eléd, mely a te vágyaidnak megfelel! 

 A csillogó káprázat fátyolát húzza végig az Ember-

Jézus szemei előtt is, s egy pillanat alatt fellángol a részvét, a 

lelke viharzik: csakugyan lehetne segíteni rajtuk ezen a módon, 

csakugyan lehetne őket a jóra, az igazra befolyásolni, ha kilép-

ne az ő egyszerűségéből, jelentéktelenségéből, s elfogadná a 

hatalmat és az uralmat, s e világ felett uralkodó törvénnyé ten-



 201 

né a szeretetet. Halottakat tudna megváltani ezekkel az erőkkel, 

meg tudná váltani az embereket! Az embereknek imponálna a 

csoda, a hatalom, és az emberek hinnének és elfogadnák a sze-

retetet törvényül, elhinnék, hogy az Isten szól hozzájuk és meg-

térnének. Csak egy pillanatig tart, és az igazság győz az igazta-

lanság felett, a bizonyosság a bizonytalanság felett, a józan 

világosság a káprázat felett; a szeretet gyors győzelmének 

lehetősége és eshetősége enged a szürke, józan igazság vilá-

gosságának: nem megalkudni, nem elismerni e világ feje-

delmének létjogosultságát, és egy pillanatra sem ismerni el 

a hazugság igazságát. És azt mondja az Úr: „Távozzál tő-

lem sátán, mert meg vagyon írva, hogy egyedül csak a te 

Istenedet imádjad, és Neki szolgálj.” 

 A sátán suttogása elnémul, a káprázat elfoszlik, az igaz-

ság győz, a délibábos lehetőségek megszűntek; egyenes út hú-

zódik az Ember-Jézus szemei előtt: fel kell vennie a keresztet, ki 

kell ürítenie a poharat, s el kell szenvednie a keserűséget, a 

melyei a tévedés szelleme hozott a világra; el kell oszlatnia a 

ködöt, amellyel a bűn burkolta be az emberi lelkeket, hogy ne 

láthassák a világosságot. S mindezt szenvedéssel és fájdalom-

mal, mert másként nem lehet megváltani a világot; mert ami e 

világon érték, ami itt jó, az nem igazság; ellopott értékek ezek, 

amelyekért meg kell fizetni az utolsó csepp verejtékig, az utolsó 

csepp könnyig, az utolsó csepp vérig. Mindennek el kell foszla-

nia, és el kell múlnia, ami e világ dicsőségéhez vonzódik. E 

világban mindennek meg kell szűnnie, mert meg kell szűnnie e 

világnak magának is az ő törvényeivel. 

 És megkezdődik a leszámolás; felveszi a harcot az el-

lentét törvényével; felmerül Előtte a Golgota és látja az ő meg-

dicsőülését azoknak a tiszta szellemeknek megjelenésében, 

akik körülveszik Őt, hogy szolgáljanak Neki. Úrrá lett a csábí-

tás felett a képzeletben, vagyis az asztrávilágban, és most a 

fizikai világban, azaz a válóságban kell véghezvinnie azt, amit 

az emberek küzdésnek, szenvedésnek neveznek. A káprázat el-



 202 

foszlott és Ő kilépett a világba, megtagadva és feláldozva Ön-

magát. Emellett az áldozat mellett kitart a kereszthalálig, az 

utolsó sóhajtásig; tűri a gyalázatot, a szenvedést, a megalázta-

tást, az ő világosságának, isteni igéjének semmibevevését, ha-

zuggá tevését. Tűri, hogy a természetes világ hidegen, részvét-

lenül megy el Mellette; tűri, hogy a föld hatalmassága Őt az ő 

nagy szeretetével, az ő nagy megváltási akaratával, segítő áldo-

zatával mintegy félretolja, semminek vegye, gúny tárgyává 

tegye az emberek előtt. S ez a legnagyobb fájdalom, ami az ő 

lelkét érinti: hogy nem értették meg Őt. Nem a fizikai szenve-

dés, a kereszt és a megaláztatás fáj legjobban, hanem az, hogy 

alig van lélek, aki megértené Őt. 

 Testvéreim, ma sem gyönyörködik az Úr Lelke a 

ceremóniákban, az önsanyargatásban, nem gyönyörködik 

az ú. n. kármában, a visszafizetésben, hanem gyönyörködik 

az alázatos lélekben, aki Isten igazságát keresi. Az Úr Lelke 

örül azoknak a lelkeknek, akik keresik és kutatják az ő 

igazságát, mért ezek megértik Őt. Ha megérted Őt, akkor 

nem a bűnöd szerint vonatot számadástételre, hanem asze-

rint, hogy mennyire értetted meg Krisztust, az ő akaratát, 

az ő szeretetét, az ő áldozatát, amit teéretted is hozott. Aki 

Krisztust megértette, az Rajta keresztül megértette a szeretet 

Istenét, aki Őbenne lehajolt hozzátok, aki nem gyönyörködik az 

ember szenvedéseiben, hanem a szeretetben; abban, hogy meg-

értik egymást az emberek, hogy megbocsátják egymás vétkeit 

és tévedéseit, hogy egy lépéssel feljebb emelhessék, előbbre 

vigyék az ő igazságát a földön. Mert ez volt az ő akarata, az ő 

szándéka.  

 És most is minden egyes percben és pillanatban, amikor 

a lelketekben visszhangzik az ő Neve, és a szívetek feldobog 

arra az érzésre, hogy ő közel van hozzátok, hogy ő vezet ben-

neteket, s az ő kezébe helyezitek a lelketeket: ez a ti igazi tevé-

kenységetek. Amit a szívetek érzéseivel adtok, amikor az ön-

magától szeretetre gyúl, amikor átérzitek a szenvedőnek fáj-



 203 

dalmát és felkél a lelketekben — fokozatotok szerint — a Vele 

való együttérzés és segíteni vágyás, nem a jutalom, vagy a túl-

világi üdvösség reményében, hanem pusztán önmagától, a sze-

retet indíttatásából: akkor értettétek meg Őt igazán, és akkor 

cselekszitek az ő akaratát. Ebben gyönyörködik az Úr! És ami-

kor felébred a lelketekben a bűneitek felett való bánat, mert 

összehasonlítjátok az ő tisztaságát a ti homályosságotokkal és 

elkeseredik a lelketek, mert látjátok, hogy a világosságnak a 

homályossághoz semmi köze sincsen. Hacsak ő át nem hatja a 

ti lelketek homályát és meg nem tisztítja minden emberies té-

velygéstől és bűntől, és az ő világossága bele nem hinti abba 

a mennyei erények életképes magvait, amelyek amikor ki-

kelnek a ti lelketekben, igazi mennyei cselekedetekre ösztö-

nöznek benneteket. Amikor idáig eljutottatok és fel-

emelkedtek őhozzá igazi örömben: akkor cselekedtek igazi 

jót, mert megértitek Őt. 

 Amikor látjátok embertársatok lelkében a hibákat, a 

tévedéseket, bár módotokban volna megróni és fájdalmat 

okozni neki, de ti inkább türelemmel, elnézéssel és szelídséggel 

igyekeztek megvárni, míg abban a lélekben a jó és igaz mag 

kikél, és áldozatot hoztok a szeretet oltárán: akkor értettétek 

meg őt. És ebben telik öröme az Úrnak. Ilyen megértő lelkekre 

van szüksége az Úrnak, nem pedig olyanokra, akik a törvény 

betűjében akarják megtalálni az engesztelésüket és üdvözülé-

süket. Mert ezek még nem értették meg Őt. Mert ha ti a ti igaz-

ságotok szerint akartok feljebb emelkedni, mindig lejjebb sül--

lyedtek, mert nincs egy igaz ember sem a földön. Csak azok az 

igazak, akiknek lelkében ott van a megértés, akiknek lelkében 

mintegy visszhangzik az Úr szívének szeretete. Ezek jobbá 

akarják tenni a világot az ő lelkük nemes törekvésével, ezek 

megértik az Urat, ezek látják az ő munkálkodását, elsősorban a 

maguk lelkén. És ha ezt érzik, akkor itt van a feltámadás az ő 

részükre; ezek nem halnak meg, mert az életnek ereje benne 

van az ő lelkükben, és az felemeli őket a halálból az életre. 



 204 

VEGYES KÖZLEMÉNYEK. 

1. A szellembukás magyarázata. (**) 
Az ősbukás oka: eredmények elérésére irányult túlzott törek-

vés. 

Kérdés. 

Kedves Vezetőnk! Sokszor fölvetik egyesek azt a kérdést, hogy 

miután minden szellem egyformán megkapta azokat a kelléke-

ket, amelyek szükségesek és elegendők ahhoz, hogy a bennük 

rejlő isteni gondolatot kiteljesíthessék, és szabad akarattal is 

egyenlőképen voltak ellátva, hogyan volt lehetséges mégis, 

hogy némelyikük elbukott, míg a többi nem? 

Felelet. 

A bukott szellem az ilyen természetű kérdésekre sohasem tud 

teljesen kielégítő feleletet kapni, mert az ő számára éppen a 

megértés van elzárva az Istennel szemben való engedetlenség 

következményeként, amely a léleknek egy részét vastag burok-

kal vonja be, és éppen azt a részt, amely által a lélek Istennel 

van összekapcsolva. Pedig éppen ez a léleknek a legérzéke-

nyebb része, amely olyan finom észrevevő-képességekkel van 

felruházva, mint pld. a ti földi érzeteitek felvételére a fül, vagy 

a szem. Nem mondhatjátok, hogy mindenkinek egyformán éles 

szeme, vagy füle van; sőt azt tapasztaljátok, hogy bizonyos 

behatások, p.o. meghűlés folytán a vér által otthagyott salakok 

annyira ráülepedhetnek izzadmányok és duzzadások alakjában 

ezekre a finom érzékszervekre, pl. a fülre, hogy az egészen 

eltompul és süketség áll be. Ugyanígy a szem is valami beteg-

ség következtében úgy elveszítheti a látóképességét, hogy kép-

telenné válik azoknak a benyomásoknak a felvételére, amelyek 

a látókörébe esnek. Így járt a lélek is a bukás folytán. Az Isten-

nel összekapcsoló szerv el van durvulva annyira, hogy nem 

képes megérezni az Isten akaratát, annál kevésbé képes megér-

teni az Isten szavát mindaddig, amíg csak megtérés által át nem 

adja magát az Isten akaratának, azaz engedelmessé nem lesz az 

Isten akaratával szemben. 



 205 

 Mert hiszen az ember megtérése tulajdonképpen 

nem abban áll, amint azt sokan gondolják, hogy megismeri 

a jót, és akkor az általa megismert jót tűzzel-vassal ter-

jeszteni akarja. Itt — ha jót akar is cselekedni — még min-

dig a benne égő hatni akarás, a ténykedési vágy, az a törek-

vés, hogy az ő akarata érvényesüljön, a domináló tényező, 

ami olyan erősen nyomul előtérbe, hogy az Isten akarata 

csak nagyon ritka esetben juthat szóhoz. Pedig az ilyen em-

berlélek szentül meg van győződve, hogy helyesen és jól cse-

lekszik. Az igazán megtért lélek sohasem akar nagyot, hanem 

mindennel megelégszik, amit neki Isten ad.  S bárhova helyezi 

is az Isten, és bármit bíz is reá, mindenbe beleviszi az ő lelké-

nek jóakaratát. Nem zúgolódik semmi ellen, mindenkivel szem-

ben elnéző és türelmes. Kitartó, és nem vár az ő ténykedése 

nyomán nagy eredményeket, mint a türelmetlen és nagyot akaró 

emberlélek, aki már első ténykedése után le akarja szedni azo-

kat a gyümölcsöket, amelyekre már jó előre elkészítette a lel-

két, hogy azokat mint dicséretet, mint dicsőséget a maga szá-

mára elkönyvelje. Ezért a földi ember lelkének, bárha itt a jó-

ban sok és nagy eredményeket ért is el, és önmaga felett talán 

sokszor uralmat nyert, legyőzte önmagát és vágyait, és a jó felé 

igyekezett a lelkét irányítani, mégis egyben nagy hiánya van: 

az engedelmességben. Aki pedig nem tud engedelmes lenni, 

annak a lelkében még minden egyes erény az ő megkísérlé-

sére szolgálhat. És legtöbbnyire úgy van az, hogy amikor az 

emberlélek azt gondolja, hogy mindent teljesen véghezvitt és 

megtett arra, hogy a mennyek országát, az üdvösséget elérhes-

se, akkor ér bele abba a szoros kapuba, ahol a földi ember na-

gyon sokszor még a hitét is elveszíti. Ez a szoros kapu : hogy 

megtanuljon engedelmeskedni, és hogy a tettetett jámborkodás 

helyett a valódi, szívbeli alázatosságot szerezze meg magának. 

 Talán nem is kell mondanom, hogy az ilyen lelkek szá-

mára ez a legnehezebb próba. Ilyen lelkek különösen azok is, 

akik azt a kérdést feszegetik, hogy miért történt meg a bu-



 206 

kás, ha az Isten egyenlőknek teremtette a szellemeket? Kü-

lönösen ezek azok a lelkük mélyén zúgolódó és elégedetlen-

kedő egyének, akiknek nem egy földi ember, de még az an-

gyalok sem tudnának olyan magyarázatot adni, amely őket 

a lelkük mélyén kielégíthetné, mert éppen az hiányzik náluk, 

ami a legszükségesebb lenne, hogy megérthessék az Isten aka-

ratát és a teremtményeihez való érzését. Mert ezek nem is 

akarnak, de nem is tudnak abba belehelyezkedni éppúgy, mint 

akinek hite nincsen; az ilyen is hiába látja a legnagyobb csodá-

kat, azok nem tudják megragadni a lelkét, mert a lelkében na-

gyon mélyen el van temetve az a kicsiny mag, amely fogékony 

tudna lenni az isteni kegyelem elfogadására. Előbb meg kell 

nyílnia a lelkében annak a szentélynek, amelyben egy pilla-

nat alatt felismeri azokban a csodákban az ő teremtő Aty-

ját, hogy örömmel és meleg szeretettel siessen Feléje.  A 

csodákban, az emberfeletti, természetfeletti dolgokban nem az 

az örömöt okozó, amit az emberek annak gondolnak, hanem az, 

hogy ezeken a csodákon keresztül megsejti az ő lelkük azt a rég 

óhajtott és vágyott szabadulást és lehetőséget, hogy valamiképp 

az ő Istenükhöz és Atyjukhoz csatlakozhassanak. Ezért ujjong a 

csodákért az emberi lélek. És aki a csodákban megtalálja az ő 

hitét, azzal az történik, hogy azt az anyaghalmazt, amely a lel-

kének ezt a részét elfödte, az Isten kegyelme egy kézmozdulat-

tal úgyszólván lesöpörte, hogy kinyíljék a szentély ajtaja és az 

Isten azt a kicsiny magvacskát, a szellemnek érzékeny pontját 

megérinthesse. Ettől az érintéstől aztán az az érzékeny pont, 

az a kicsiny szikra lángra lobban és ég, lobog tovább a hit 

alakjában és új, igazi örömökkel boldogítja a szellemet, aki 

soha ki nem apadó hálával és szeretettel csügg azután az ő 

Teremtőjén. 

 Nem mondom, hogy többé nem vétkezik, hogy többé 

nem téved és a bűn újra meg újra be nem hálózza hibás termé-

szeténél fogva; de akinek a lelkéről az Isten kegyelme lesöpörte 

az anyagnak ezt a hamuját és lángra lobbantotta azt a kis szik-



 207 

rát, az többé nem az az ember, aki azelőtt volt. Ez az az isteni 

csoda, amit senki sem önmagában el nem tud érni, sem az ő 

felebarátja lelkében életre nem tud hívni, még ha a legnagyobb 

tudománnyal, a legnagyobb jóakarattal, sőt a legnagyobb szere-

tettel van is eltelve. Ezt egyedül Isten adhatja meg. Azért, ha 

valakiket hitre tudunk vezetni és az ő lelkükből a legszebb, a 

legcsodálatosabb lángokat látjuk is Isten felé lobogni: az nem a 

mi érdemünk; mi csak eszközök voltunk Isten kezében, hogy a 

mi szavunkon keresztül megérthette az a lélek az Isten akaratát. 

De mindenesetre örülünk, és boldogok vagyunk, ha a mi enge-

delmességünkkel szolgálhatunk a mi Teremtőnknek. 

* 

Tehát, hogy visszatérjek a tárgyra: igenis, Isten minden egyes 

szellemgyermekét egyenlő értelemmel, egyenlő szeretettel és 

egyenlő akarattal ruházta fel és mindnyájan egyenlőképen 

nyertek kioktatást a jóról és a rosszról, vagyis a rossznak a le-

hetőségeiről. Ők igenis egyenlőképen ismerték a ,,Van”-t és a 

„Nincsen”-t, és ezáltal a megismerés által mindegyik — hogy 

úgy mondjam — próba elé állíttatott. Az volt a próba, hogy a 

szellemnek igenis tudomása volt róla, hogy nem szabad hozzá-

nyúlnia ahhoz, ami meg nem valósítható, hanem pontról pontra 

mindent be kell töltenie, mindent el kell végeznie, amit a tör-

vény, a szeretet törvénye megkíván; hogy nem lehet semmit 

elhagyni, mert hiszen már a legkisebb elhagyás is hézagot, hi-

ányt, betöltetlen űrt hagy maga után. Tehát nem a tudatlansá-

guk folytán — mint ahogy azt némelyek hiszik — hanem 

éppen a tudásuk folytán estek kísértésbe. Az ő egyéni vá-

gyaik sarkalták őket éppúgy, mint a ma embereit. Mert hi-

szen a lélek természete nem változik az örökkévalóságokon 

keresztül sem; a lélek mindig ugyanaz marad az ő természeté-

ben. Istentől jő a világosság és az erő; a teremtett szellemeknek 

az ő érzésvilágukat Isten felé folytonosan nyitva kellett tartani-

uk, hogy az isteni erő beléjük ömölhessék. Hogy az isteni vilá-

gosság bevilágíthassa az ő útjukat, hogy a tennivalójuk legpa-



 208 

rányibb részleteiben is felismerhessék a „Van”-t és a „Nin-

csen”-t. Ez a felismerés pedig végtelenül fontos volt, mert 

hiszen nekik teremteniük, munkálkodniuk, tevékenykedni-

ük kellett, mint ahogy az embernek is ugyanazt kell tennie 

az ő jó és igaz törvénye, kifejlesztett akarata és értelme sze-

rint. Egyformán tökéletesek voltak tehát, mint teremtmények; 

nem volt közöttük egy elhibázott sem, mindnyájan egyenlők 

voltak. Azonban a szabad akarat a teremtett szellem számára 

óriási messzeségbe mutatott utat. A szabad akarat úgyszólván 

határtalan lehetőségeket jelent és biztosít a szellem számára. A 

szabad akarat Isten legnagyobb ajándéka, mert ha ezt nem 

adja az ő teremtményeinek, akkor azok korlátok közt élnek, 

mozognak; akkor nincs előttük a végtelenség, az örökkévalóság 

nyitva, és így nem lehetnek az Isten boldogságának osztályos-

társaivá. 

 Isten munkát bízott az ő teremtett gyermekeire, amelyet 

el kellett végezniük; feladatokat, célokat tűzött eléjük, amelye-

ket el kellett érniük, be kellett tölteniük. Minden egyes cél el-

érésével és feladat betöltésével újabb és újabb boldogság lehe-

tőségei nyíltak meg számukra. És éppen mert szabad akaratuk 

folytán előttük állt a végtelenség: ebben az ő erejüknek, hatal-

muknak, lehetőségeiknek őelőttük is beláthatatlan világában 

megtévedtek és azáltal váltak engedetlenekké, mert azt hitték, 

hogy nem kell mindent pontról-pontra elvégezniük, mert minél 

nagyobb, minél gyorsabb eredményeknek az elérhetése iz-

gatta a képzeletüket. Az volt rájuk nézve a kísértés, a csábí-

tás, hogy minél hamarabb megszerezhessék azt a boldogsá-

got, azt az örömöt, az addig még nem érzettet, minél hama-

rabb elérhessék azt a hatalmat, amely előttük kilátásba volt 

helyezve. Mert hiszen látták, tudták, ismerték azt, és azt is 

tudták, hogy milyen úton lehet elérni, hogyan lehet hozzá-

férni. Ez izgatta a képzeletüket. És voltak köztük olyanok, 

akik átugrottak bizonyos kötelezettségeket, nem töltötték 

be tökéletesen a hivatásukat. 



 209 

 Isten kegyelme pedig ma is és mindenkor mindaddig 

elnézi az emberek és szellemek tévedését, ameddig csak meg-

van a lehetőség a számukra, hogy visszatérjenek, hogy önma-

guktól rájöjjenek a tévedésükre. Így tehát Isten nem büntette 

őket, nem kergette vissza a munkájukhoz. Ez őket annál in-

kább meghagyta tévedésükben, mert látták az ő nagy hala-

dásukat, a nagy eredményeket, amelyeket gyors és felületes 

munkájukkal elértek, ami azt a látszatot keltette bennük, 

mintha ők nagyobbak, ügyesebbek, többet érők volnának, 

mint azok a testvéreik, akik pontról-pontra betöltötték kö-

telességüket, feladatukat. Ez aztán őket abba az újabb té-

vedésbe ejtette, hogy kezdték magukat többre értékelni. A 

tudatukban tulajdonképpen csak ekkor lettek bűnösökké, 

mert megszületett a lelkükben az önértékelés, a gőg. Ez be-

fészkelte magát a lelkükbe, hivalkodókká lettek, s miután 

megszokták azt a gondolatot, hogy ők többet érnek Atyjuk 

előtt — mivel még büntetés nem érte őket — mikor figyel-

meztetést kaptak, nem vették be a figyelmeztetést. 

 Többi testvéreik pedig, akik szintén látták ezeknek az 

eredményeit, hogy ezek mennyire megelőzték őket, olyan bol-

dogságot érve el és olyan kiváltságokhoz jutva, amelyeket ők 

még el nem érhettek: csodálkozással és ámulattal nézték ezek-

nek a haladását s közülük sokat elhitetett ezeknek felületes 

munkálkodása, miután bennük egyszersmind bizonyos irigység 

is felébredt. Később, amikor ez a felületes, látszat-munka kez-

dett összeomlani, semmivé válni, akkor nagyon sokan megér-

tették, hogy az ő munkájuk nem, volt helytálló, mert csak az 

maradhat meg, csak az lehet örökéletű, amit precízen, pontról-

pontra elvégez a lélek; és visszatértek a becsületes munkához. 

Ezeknek azonban, természetesen, oda kellett visszatérniük, 

ahol a kifogástalan, hogy úgy mondjam, becsületes munkát 

abbahagyták; tehát megaláztatást kellett elszenvedniük. Ezekkel 

a megtérőkkel szemben azok, akikben a gőg megerősödött, nem 

voltak hajlandók visszatérni, s így a lelkükben már szándéko-



 210 

san ellenszegültek az isteni akaratnak, s ezáltal a tudatos bűn 

útjára léptek. Isten ezekkel szemben sem alkalmazott megtor-

lást, csak az ő eredményeiket helyezte versenyen kívül. Így 

történt az elszakadás; először volt a tévedés, azután a tudatos 

bűn. A tévedés nincs kizárva szabad akaratú szellemeknél. Is-

ten azonban elvégezte, hogy bármikor, bármilyen turnusban is, 

de ezeknek az elszakadt szellemeknek Őhozzá vissza kell tér-

niük; és vissza is fognak térni. A visszatérésnek legelső és leg-

főbb követelménye a törvénybe való belépés, Isten törvényének 

pontról-pontra való betartása. Nem mintha az emberi lélek az ő 

bukottságában, itt, ezekben a nagyon mélyen lefokozott erők-

ben, szűk korlátok közé szorított akaratával a törvény minden 

pontját be tudná tölteni; nem, ez lehetetlen. A bukott szellem az 

ő Atyjának, Teremtőjének csak egyetlenegyet nyújthat igazi, 

benső megtérésének jeléül: az engedelmességet. A legfőbb 

kellék, hogy a lélek elismerje Istent mindenekfelett jónak és 

igaznak, és megnyugodjék az ő akaratában. 

 S ha a szellem erre a megnyugvásra, erre a bele-

nyugvásra lélek szerint, a lelke mélyén, teljességgel szert 

tud tenni, akkor, bár ezer meg ezer viharon mehet keresz-

tül, szenvedések és megpróbáltatások érhetik, tévedhet, sőt 

bűnbe eshet. Isten kegyelme őt mindig kivezeti, újra meg 

újra megmutatja neki a helyes utat, újra meg újra felsegíti 

őt, új erővel látja el, újból módot nyújt neki a kezdéshez, és 

nem hagyja el soha. Mert az emberi lélek a bukás folytán 

gyengévé és gyarlóvá lett, mivel fertőzött fluidokban él. Hogy 

hogyan lesz belőle tiszta és tökéletes szellem, azt az ő jóságos 

mennyei Atyjára bízza. Neki nincs más dolga, csak hinni, bízni 

és engedelmeskedni. 

 
2 A szerelemről. (**) 

Az érzékiség, mint a szeretet forrása. — A szerelem a lélek virágzása. — A 

házasság szent háromszöge. — Házasságtörés, mielőtt a felek ismernék 

egymást. — A házasságtörés végzetes következményei életek során keresz-



 211 

tül. — Az érzékiség túlhajtása és gyászos eredményei. — Az önmegtartóz-

tatás. — A duálszeretet kifejlődése. 

 A szerelem az emberi léleknek olyan megnyilatkozása, 

amely a legjobban világítja meg az egyén tulajdonképpeni ben-

ső életét; de sok olyan momentumot is tartalmaz, amelyeket az 

ember könnyen félreérthet, és helytelenül értelmezhet. Ennél 

fogva nem csoda, hogy a szellemek jobbnak látják ezekről a 

dolgokról nem beszélni, vagy legalábbis nagyon keveset, annak 

dacára, hogy e kérdés megvilágítása égetően sürgős az emberi-

ség szempontjából. Mert amilyen nagy a nyomorúság az embe-

ri lélek egész világában a szeretet és az alázatosság kérdésében 

éppen a gőg, az önzés és a gyűlölet okozta állapotok miatt, és 

amilyen nagy szükség van ezeknek a kérdéseknek megvilágítá-

sára, s a tagadás által létrehozott súlyos körülmények között a 

hitre és igazságra való utalásra: éppen olyan nagy szükség van 

az érzékiség által létesített állapotok megvilágítására, illetőleg 

a szerelmi érzésnek helyes megismerésére. Ezen a téren ép-

pen olyan nagy a nyomorúság, a visszaélés, a visszaforgás 

(derotáció), mint akármelyik más bűnben való eltévedés-

ben, ami az ember életét pokollá teszi a földön. Éppúgy 

szükséges itt is megismerni a teljes igazságot, mint ahogyan 

szükség volt a régi világban, a bálványimádás idejében az 

egy igaz Isten megismerésére. És amint a testi élet orgiái közt 

szükség van a mértékletesség és a lelki élet megismerésére, 

éppúgy szükség van a szerelmi téren is valami olyan vezető 

gondolatra, amely az embert nem engedi tévelyegni és hol az 

egyik, hol a másik szélsőségbe csapni, amely vezető gondolat 

az ember értelmi és érzelmi világán keresztül megragadja és 

kiemelje őt szánalmas állapotából. 

 Ti tudjátok, hogy a szellemek süllyedésének oka az ő 

megoszlásuk volt. Ez azonban nem fő, hanem csak mint má-

sodlagos ok következett be, azt lehetne mondani: mintegy a fő 

ok árnyékaképpen. Az Istennel való szembehelyezkedés volt 

az első csírája annak a bűnnek, amely kezdte elválasztani a 

Teremtőtől a teremtett lényeket. Ez az elsődleges ok volt a 



 212 

gőg. A gőgnek első alapvonása az engedetlenség; tehát nem 

az elfogadót terheli az első bűn, hanem éppen az adó-felet, 

amely hatni, adni, továbbterjeszkedni, teremteni akart. 

Tehát az első gondolat Volt: a Teremtővel való szembehe-

lyezkedés, amely az adó féltől indult ki és megfertőzte a 

duális egységet, mintegy homályt borítva arra. Amikor ez a 

fertőzés megtörtént, mindkét fél egyformán távolodott el az 

igazságtól, a szeretettől, a jóságtól. És mivel a szellem nem 

fogadta el az Istentől a törvényes jót, a törvényes gondolatot, 

vagyis az igazságot, hanem engedett az önmagában rejlő, az 

adó erő által létrehozott lázadó gondolatnak: ezáltal elszakadt 

az istenségtől, s rögtön ellentétes irányú forgást kezdett meg. 

 Tehát sem az egyik, sem a másik fél külön-külön, ha-

nem mind a kettő együttesen távolodott el az új, ellenszegülő 

elv erejével mind messzebb és messzebb az isteni jótól és igaz-

tól. 

Az isteni jóban és igazban megfogyatkozva az egység önmagá-

ban elvesztette fényét és világosságát; a fényforrás lassan el-

halványodott és a fény helyét betöltötte a homály. Ez a homály 

az értelem megfogyatkozásának és az érzelem megszegényedé-

sének formájában ütközött ki a szellemburkon; vagyis a szel-

lemburok megsűrűsödött és megerőtlenedett. Az érzelmeknek 

megszegényedése és fogyatkozása olyanféle érzést keltett, mint 

amikor valakiből kikapcsolják az éltető erőt és betegnek, gyen-

gének érzi magát. A szellemek a bennük lévő eszméket nem 

tudták realizálni, azaz a bensőjükben kitermelt gondolatok és 

érzések nem tudtak megvalósulni, mert elvesztették a bennük 

lévő világosságot és erőt. És amit teremtettek, az nem volt töb-

bé törvényes; azaz elvesztették a viszonylagosság mértékét a 

tökéletességi fokozat megítélésében, elvesztették szemük elől a 

teljes tökéletesség ragyogását, amelyhez produktumaik értékét 

mérhették volna. Észrevették ugyan a lelkükben a visszaha-

tásokat a létrehozott eredmények szemlélése folytán, de 

ezek a hatások csak elégedetlenséget, diszharmóniát keltet-



 213 

tek a lelkükben, a szomorúságnak, a bágyadtságnak, az 

elégületlenségnek bizonyos nemét, aminek tulajdonképpen 

nem is tudtak nevet adni. Ez az elégületlenség folyton foko-

zódó komorsággá változott a lelkükben és ez az érzés — t. i. 

az önmagukkal és teremtéseikkel való elégületlenség álla-

pota — hozta létre köztük a szakítást.  
 Az Istentől való eltávolodásnak szükségképpen ezzel a 

következménnyel kellett járnia, mert az Isten maga a Harmó-

nia, a Béke; s míg Hozzá hűek maradtak, addig a Vele való 

összekötöttségben világosan szemlélt cél tartotta őket egybe és 

sarkalta őket az ő erejüknek egyben való kifejezésére. De amint 

Istentől eltávolodtak, ez az összetartó érzés megszűnt közöttük 

s a szeretet elmúlt az elégedetlenség érzése folytán. Nem volt 

közös cél, amelyben találkozhattak volna, amelyben a lelkük 

érzését kifejezhették volna. Tehát ez volt az őseredete a meg-

hasonlásnak. Hovatovább elszakadtak egymástól, érzéseik, 

érdekeik elégedetlenségük folytán más-más célokat kerestek. 

Minthogy mindegyik különálló szellemegyéniséggé lett, mind-

egyik körül a tévedés folytán létrejött külön fluidburok kép-

ződött abból a sötétségből és homályból, amelyet létrehoztak. 

Még mindig összetartoztak, de a gondolataik nem voltak már 

közösek, a fluidjaik nem voltak egybefolyók.44* 

 A válás által az adó fél az ő elfogadójából, az elfogadó 

fél pedig az ő adójából bizonyos részt magával vitt, mert töké-

letesen nem tudtak egymástól elszakadni. Ők még mindig 

egymás kiegészítését, egymás gondolatát keresték. Azonban 

                                                 
44 * T. i. az adó és elfogadó fluid egy körforgással egybefoly; az adó erők-

nek okvetlen szükségük van elfogadóra, mert anélkül nem tudnak élni, az 

elfogadónak szüksége van arra, hogy az adó erők belehulljanak és a belehul-

lott erőket elfogadva, és átdolgozva ismét visszaadja az adó erőknek. Es így 

kb. egyforma munkát végez mindegyik, mert hiszen amikor az elfogadó 

feldolgozva visszaadja az erőket az adónak, ő maga is adóvá válik, az adó 

pedig elfogadóvá. Mindössze az a különbség, hogy az adó kisebb mértékben 

elfogadó, míg az elfogadó kisebb mértékben adó.  

 



 214 

minél jobban eltávolodtak a céltól, annál kevésbé találták meg 

egymásban, amit kerestek. Mivel azonban mindegyiknek szük-

sége volt elfogadó, illetőleg adó erőkre, a hasonló gondolkozá-

súakban, a hasonló érzésűekben vélték megtalálhatni kielégülé-

süket, vagyis azt a célt, amit elvesztettek szemük elől. A kü-

lönböző (nem összetartozó) duálfeleknek érintkezéséből 

villamosság támadt, amely villamos ütés továbbrezgett a 

másikon az idegen erőknek érintkezése folytán. Ez a villa-

mos rezgés a fluidokban helyezkedett el. Lassankint annyi-

ra természetükké lett ez, hogy már csaknem céljukká vált, 

hogy ezt az új rezgést előidézhessék, mert ez bizonyos időre 

lekötötte őket. Ez a rezgés új, ismeretlen örömet jelentett: 

úgy érezték, hogy ebben az örömben megtalálták a lelkük 

kielégülését. 
Azonban ameddig ők az ő fluidjaikban érzett vibrációk öröme-

inek hódoltak és ez lekötötte egész érdeklődésüket, még mes--

szebb estek a céltól, mert a lelkiségtől, a szellemiségtől elvon-

va, a fluidáris érzésekre összpontosították a figyelmüket, és 

ebbe a rezgésbe mindjobban beleadták az ő vágyaikat és a ki-

elégülésre irányuló igényeiket. És hogy ezt a rezgést minél 

tökéletesebbé tegyék, különböző utakat és módokat eszeltek ki, 

mivel az értelmüket erre fordították. De hova-tovább megszok-

ták egymást, s akkor már nem voltak képesek ennek a rezgés-

nek intenzitását fokozni, mert az áthasonulás folytán megszo-

kássá vált az érintkezés. A megszokásban helyt kellene fog-

lalnia a lelki harmóniának, a lelki törekvések összecsendü-

lésének; mivel azonban a lelki összecsendülés elmaradt, a 

fluidáris izgalmak hatásai is mind gyengébbekké lettek. 

 Amikor tévedésükben idáig jutottak, érezték, hogy a 

lelkük mindig szegényebbé lett, a vágyuk pedig mindig erősö-

dött, igényeik a boldogság után folyton nagyobbodtak. Mert 

ameddig a fluidjaik rezgésére fektették a fősúlyt, addig a lelkük 

mind jobban szegényedett érzésekben, annyira, hogy a szeretet, 

amit magukkal hoztak, színtelenné, kopottá vált, erőtlenné lett. 



 215 

S akkor elkezdték keresni a harmóniát. Amikor aztán elkezdték 

keresni a harmóniát, ez a lelkükben szinte beteges nagy vággyá 

növekedett. Mivel pedig látták, hogy a hozzájuk hasonló külső 

burokkal rendelkező szellemegyedekben nem találják meg azt, 

amit ők keresnek, mindig a náluk valamivel világosabb, fino-

mabb burkú másik nemű szellemhez törekedtek, hogy azzal 

kapcsolják össze a fluidjaikat, mert azt tapasztalták, hogy a 

lelkük bizonyos békére tesz szert a világosabb fluidú szel-

lemmel való időleges összekapcsolódás által.45* Ez volt a 

házasság fogalmának első keletkezése. Természetesen 

azonban még mindig csak szellemekről van szó. 

 Amikor pedig elkövetkezett az idő, hogy már bizonyos 

turnusok után nem maradhattak tovább együtt, mert a világo-

sabb szellemek törvény szerint a saját hazájukba kerültek és a 

sötétebbek is a maguk világába: ez utóbbiak azt az élvezett 

kicsiny békét is sok ideig visszasírták; a világosabbak pedig, 

amikor megszabadultak a sötétebbektől, boldogságot éreztek a 

felszabadulás folytán és a tapasztalat révén ösztönösen ők is 

maguknál még világosabb szellemeket kerestek élettársakul. 

Így kezdődött meg a felfelé való emelkedés és a lefelé való 

bukás. T. i. a válás után a sötétebb szellemek, hogy bánatukat 

és bosszújukat (mert ez a kettő az alsóbb szellemeknél egyfor-

ma komorság alakját veszi fel) felejtsék, miután többször hiába 

kísérleteztek, mert nem találtak olyan tisztább szellemet, aki-

hez kapcsolódhattak volna: a náluk még alacsonyabbhoz kap-

csolódtak, hogy legalább a villanyos erők rezgésében ismét 

kiéljék vágyaikat. Ezen az úton pedig a villanyos fluidok 

hova-tovább annyira megsűrűsödtek, hogy testekké váltak, 

körülhatárolt, sejtesített anyaggá, amelyben a villanyos 

áramok fluidokat éltettek s azokat hosszabb időre lekötve 

                                                 
45 * Ugyanez a természet évezredek és évmilliók óta megmaradt az ember-

ben.  

 



 216 

tartották. Ez a hosszabb időre való lekötés az ő világukban 

egy életturnusig tartott. 

 Ezek az elromlott fluidok tisztulás után vágytak. Önma-

gukban azonban nem voltak képesek tisztulni, hanem csak a 

felfelé törekvő természetes erők beolvasztásával, amelyet a 

kegyelem adott. Születéssel és halállal tudhattak csak megsza-

badulni a sejtesített fluidoktól, és ez a születés és hálál megma-

radt törvénynek a tovább-esés világaiban is. 

* 

A földön látható, hogy az értelem eltompult, a világosság teljes 

sötétséggé, a szeretet gyűlöletté vált; az egykor boldogító ér-

zés: a kettőnek egyben való kifejezése, a harmónia, az egy cél 

után való törekvés és együtt való teremtés öröme érzékiséggé 

fajult. És mégis ebből az érzésből, az érzékiségből kell ki-

emelkednie annak a tiszta érzésnek, ebből az aláhanyatlott, 

tévedő és szívet-lelket megtévesztő érzésből kell kibonta-

koznia annak a nemes, magas, tiszta, egymást kereső és 

vonzó hatalomnak, amely életről-életre fejlődik, életről-

életre tisztul, életről-életre nagyobb vonzást gyakorol a má-

sik nemre, mert a másik nemű emberben és szellemben ke-

resi mindenütt az őt kereső kinyújtott érzés-sugarakat. 

 Ezeknek a sugaraknak egybekapcsolódása folytán, ami-

kor egymásra találnak az emberszellemek, jutnak annak az 

örömnek, annak a boldogságnak első lépcsőfokára, amely az-

után könnyebb, simább, folyton emelkedő utat mutat nekik 

előre. Mivel pedig annyira alacsony az érzésük, a szeretet-

ből annyira kifogytak az idáig bukott szellemek, hogy kép-

telenek önmagukból a legkisebb szeretetet is nyújtani, azért 

tehát, hogy egymást elláthassák szellemruhával, a születést 

ehhez az erőszakos érzéshez kötötte a természettörvény. 

Mert a természettörvénynek érdekében áll, hogy a szelle-

meket alakkal és formával lássa el, őket sejtesített fluid-

öltönyökbe öltöztesse, és ezeket mindig jobb és tökéletesebb 

fokozatra emelje. Mert a természet nem produkálhat folyton 



 217 

újabbat és újabbat, hanem a meglévőt kell folyton javítania és 

tisztítania. Az isteni kegyelem törvénye ezt az erőszakos ér-

zést, az érzékiséget állította munkába, és ennek kell pótol-

nia a szeretetnek elhanyagolt és elcsenevészedett érzését 

gyermekek nemzése, szülése és felnevelése által. 

 A nagyon alacsony fokozatú szellemeknél a kétneműek 

közt alig találtok valamit, ami a szerelemre engedne következ-

tetni, hanem csak bizonyos villamos feszültséget, ami az ide-

gek elhelyezkedése és bizonyos szervek kialakulása folytán 

válik szembetűnővé az emberi testben, ami megkülönbözteti a 

kétféle neműeket egymástól. Nem az érzés — mert az érzés 

iránt rég eltompult a lelkük — hanem az érzéki vonzalom, az 

érzéki rezgéseknek és az idegekben leraktározott ingerek meg-

indításának a lehetősége ébreszti fel az első vonzódást a na-

gyon alacsony fokozatú emberek között. Ez úgyszólván még 

csak állati fokozat. Mert amikor egyéni érdekeik szembekerül-

nek egymással, beáll a két nem közt az egymás megvetése, 

egymás gyűlölése, mert mindegyik a másikban látja az elfecsé-

relt boldogság okozóját. 

* 

Azonban a szeretet mindig új meg új megnyilatkozási lehető-

séget kíván nyitni, és bizonyos vágyat plántál az emberszellem 

lelkébe, egy új ösztöni érzést, hogy kívánja az ő testi életének 

folytatását, az ő testének és vérének fennmaradását, az általa 

elért eredményeknek valakire való átruházását. Mikor tehát a 

kétféle neműek érintkezésének eredménye: a gyermek, vagyis 

egy harmadik szellem testbeöltözése megtörténik, ez bizonyos 

testi örömet jelent, a test továbbfejlesztésének vágyát látszik 

megvalósítani, ami a tudat-alattiban helyezkedett el, amely 

mint természeti ösztön tapadt a szellemre. Ez az ösztöni érzés a 

szerelmük eredményéhez köti őket. Lassanként kifejlődik bi-

zonyos szeretet-érzés, amely mindkettő számára — mintegy az 

elfecsérelt szerelmi egybetartozás pótlója — jelentkezik: a 

gyermek iránt való szeretet. Mindketten egyformán szeretik, 



 218 

mindkettőben egyformán él a törvény ereje, hogy figyelemmel 

kísérjék az újonnan szülöttnek életét és ez bizonyos gyen-

gédséget, gondosságot olt bele az emberbe, sőt az állatba is az 

ő kicsinye iránt. Az élet továbbfolytatásának lehetősége szun--

nyad ez alatt az érzés alatt, ez alatt az ösztön alatt a szellemben. 

 Ez az a cél, amely az embernek első feladata: hogy 

megtanuljon szeretni. S mivel a szeretet az égi erőkkel együtt 

elpazarlódott, nem adhatja azt meg más, mint a szerelemnek 

elfajult formája, a villanyos érintkezés folytán új életre kelt 

érzés, amely keresi azt, ami tiszta, ami szép, és ami új lehető-

séget és reménységet nyújt az embernek az élet boldogabb 

folytatására. Sokan azt mondják, hogy a szeretet nagyobb, 

értékesebb, mint a szerelem. Ez tévedés. Az elfecsérelt sze-

relmi érzés maradványa, az érzékiségben való összeolvadás 

adja meg a szeretetnek azt az új formában való felszínre 

juthatását, amely az ember előtt mint csoda áll. Az ember 

nagyon felületesen gondolkozik, amikor azt mondja, hogy a 

gyermekét szerető anya, a gyermekéért dolgozó apa szeretete 

nagy és nemes érzés, a kétféle nemű embereknek ölelkezését 

pedig utálatosnak és tisztátalannak látja. A szülői szeretet csak 

híd: abban a közös szeretetben talál rá egyik lélek a másikra, 

amely a két szülőt a harmadikhoz, a gyermekhez fűzi, és abban 

a közös célban és közös törekvésben találkozik a két lélek, 

amely őket gyermekeikhez köti. Itt nyílik meg előttük a fejlődés 

útja; itt kiengesztelődnek az ellentétek, a különböző vágyak és 

törekvések egymásba olvadnák és a kettő egyben nyer kifeje-

zést: a gyermekért váló gondoskodásban és szeretetben, a gyer-

mekeik iránt érzett kötelességtudásban.  A háborúság a két nem 

között megszűnt, megszokják, sőt megszeretik egymást. A férfi 

lelkéről is lekopik a nagy hatni- és akarni vágyás, amellyel az ő 

külön életét akarta külön irányba terelni, a női lélekről is leko-

pik a más irányba való törekvés. 

 Mert hiszen minél mélyebbre estek a szellemek, an-

nál messzebb kerültek egymástól. Amilyen erőszakosan 



 219 

uralkodni és mindent a hatalma alá hajtani törekszik a fér-

fi, olyan ravaszsággal, kétszínűséggel és hazugsággal igyek-

szik elérni ugyanazt a nő. S amikor e kettő találkozik, ez a 

két lélek egymáshoz csak a felvett gonosz természeteken 

keresztül juthat, s hol az egyik, hol a másik sebzi halálra a 

másikat. Mi lenne, ha ennek a két mélyen alábukott szellem-

természetnek nem volna közös összekötő kapcsa: a nemi vágy?! 

Hiszen bennük még nincsenek érzések, csak ösztönök, kielégü-

lésre, megnyugvásra törekvő vágyak. Mindkettő lelkében fel-

halmozódik a saját természete, amely forrong, vegyülést, ös--

szeolvadást sürget. Mert mindegyik tudja, hogy a másik nél-

kül nem érheti el a célját. T. i. nem a mélyen bukott szellem 

tudja, hanem az a természet, amelyben latens vannak lefektetve 

ezek a gondolatok és érzések- 

 Ameddig még a szeretet csekély fokon van meg, addig 

bizonyos mértékben a gyermek felnevelésének kötelessége 

pótolja annak hiányát. Ha pedig a gyermekben nem találja meg 

a szülő az életének „méltó” folytatását, ha nem látja az ő hiúsá-

gának a kielégülését, eszméinek folytatását, amelyeket ő el 

nem érhetett, akkor a gyermeke iránt való szeretete csökken, és 

idegen embert kezd látni benne. Elhidegül tőle, sőt meggyűlöli 

őt és nem kíván vele érintkezni. Az élettárssal szemben pedig, 

aki kitartott mellette, akit megszokott, aki az ő érdekeit szol-

gálja, mert az életkörülmények és az összekapcsolódás folytán 

lényének szinte kiegészítő részévé vált, némi vonzódást, az 

összetartozandóság némi érzését kezdi érezni. S íme, ezzel 

megszületett a szeretet első csírája. Azután mindketten meg-

halnak. A szellemvilágban elkülönülnek egymástól ezek a szel-

lemek, mert a női- és férfiszellemek külön szférákba kerül-

nek,46* ahol mindegyik a maga természetének tökéletesebb 

kifejlesztését munkálja tovább. A következő fordulónál már 

                                                 
46 * Az ilyen szellemek t. i., akiket úgyszólván csak az érzékiség kötött 

össze.  

 



 220 

úgy a férfi, mint a nő több értelemmel, nagyobb áttekintéssel és 

több érzelmi melegséggel jön a világra. És öntudatlanul is vis--

szaemlékezve az előbbi életben elért megnyugvásra és békes-

ségre és azokra a szerény örömökre, amelyeket a gyermekáldás 

és a megszokás révén a hosszú együttlét alatt mégis csak érez-

tek a földi életben, kívánják egymás társaságát. Keresik egy-

másban azokat a momentumokat, amelyekkel a lelkükben bi-

zonyos jó emlékeket raktároztak el az előbbi földi életből. Kül-

sőleg úgy az egyik, mint a másik titkolja ezt, mert mindegyik-

ben nagyobb a gőg, semhogy elismernék, hogy egyik a másik 

nélkül nem tudja megtalálni ezt az örömet és boldogságot. 

Azonban amikor eljön a virágzás ideje — mint a természetben 

mindenféle erők — úgy az ő fiatal, tomboló erőik is ismét ke-

resik és vágyják az összeolvadást. És mivel már ebbe a szeretet 

emlékei is belevegyülnek, megnyilatkozik az első valódi, igen 

piciny, igen gyenge igazi szerelmi érzés, amelyben már több a 

regényesség, több a vágyakozás az ismeretlen után, mint amit 

az előbbi élet megvalósított. Mert amennyit a lélek elért, és 

amennyire szert tett, kétszer-annyit alakít ki magának az ő 

vágyvilágában. 

 S így, amikor a szeretetnek az érzése már belevegyül 

ebbe az ösztöni, parancsoló kényszerbe: amennyi a szeretetből 

belevegyült, annyi boldogságot élveznek a lelkek egymás közel-

ében, annyi lelki vonzódást éreznek egymás iránt, annyira ke-

resik egymást, és annyira érzik egynek magukat egymással. 

* 

Miután az emberek mindent csak bizonyos formákhoz köt-

ve tudnak magukévá tenni, és csak ezek szerint a formák 

szerint tudnak tájékozódni, azért a szeretetet is különböző 

kategóriákra osztják és beszélnek baráti, testvéri, szülői, sőt 

„házassági” szeretetről, holott ez tulajdonképpen mind egy, 

mert egy forrásból táplálkozik. Valakiben nincsen szeretet (t. 

i. az, ami mindama felsorolt érzéseknek a lényegét teszi), az 

nem képes sem az egyiket, sem a másikat szeretni és annak az 



 221 

ölelkezése csak a vér és az ösztön fellobbanó lángolása. Mivel 

pedig az ember annyira alantas fokon jelenik meg a földön, 

ennél fogva a szeretetnek vajmi kicsiny mértékét ismeri, azt is 

széttagolva és elosztva. És mert az érzékiség, az önzés, az élve-

zetvágy, az önmagának-kedvezés oly nagyfokú az emberben, 

hogy a tiszta szeretetet el sem tudja képzelni a másiknál, azért 

a kétféle neműek közötti szerelemben is mindenfélét ezekre az 

alantas érzésekre vezet vissza. Ennél fogva az ő vonzalmát és 

szerelmét szégyenletes és kerülendő dolognak tartja, sőt 

idáig az embereket tanító szellemek is úgy tüntették ezt fel 

az emberek előtt, mint bűnt. Ez azonban a helyes megkü-

lönböztetés hiányára mutat. Mert a tiszta szerelem a lélek 

virága, ellenben igenis bűn a különböző fluidok összekeve-

rése.  
 De tulajdonképpen mi is ebben a bűn? Az embernek 

minden bűne és tévelygése óriási következményeket von maga 

után. A gyűlölet, a bosszúállás, a szeretetlenség, az önzés; a 

gőg, a testiség, a hazugság, mind gonosz dolgokat eredmé-

nyeznek, de mindezeknél gonoszabb dolgokat szül a parázna-

ság. Amilyen bűn a gyűlölet és a gyilkosság — mert hiszen a 

gyűlölet utolsó állomása a gyilkosság: mint azt az írás mondja: 

„a gyűlölet halált nemz”, — addig a paráznaság a halál biro-

dalmából hoz törvénytelen elveket a felszínre, és ezeknek az 

elveknek helyet biztosít a földön. Minden bűnnek megvannak 

a maga külön fájdalmas, szenvedés teljes következményei, de 

talán a gyilkosságon kívül egyik sem nagyobb, egyik sem go-

noszabb, mint a paráznaság bűne. Hiszen éppen a duálok elvá-

lása folytán létrejött erőkeveredésekből származtak a millió 

meg millió szenvedésteljes állapotok. 

 A felületes szemlélő nem veszi észre a szerelmi életben 

azt a szörnyű nyomorúságot, nem tekint az árnyékba, nem látja 

azt a rengeteg kárt, amit a paráznaság mind a léleknek, mind a 

testnek okoz. Maga a házasság, mint pusztán alaki keret, ame-

lyet emberek paragrafusokkal és pontozatokkal rögzítettek, és 



 222 

megpecsételtek, de a belső tartalmát nem adhatják meg, Isten 

előtt nem mindig törvényes és szent. Mert a szentség tulajdon-

képpen abban áll a házasságban, és abban jut kifejezésre, hogy 

Isten végtélen kegyelme és szeretete a földi embernek bizonyos 

igazságokat nyújt, amelyekre támaszkodva lelkében a szebb, 

tisztább, jobb és igazabb érzelmek kibontakozhassanak és 

ténykedő, cselekvő erőkké fejlődjenek, hogy az ember a bű-

nökkel és tévelygésekkel a siker reményéiben vehesse fel a 

harcot. De bármilyen nyomorúságos is a házasság intézménye 

és bármilyen hátrányai vannak is az emberekre nézve tévelygé-

sekre való hajlamaik folytán: mégis megvolt és megvan a maga 

haszna annyiban, hogy bizonyos irányt szabott az emberszel-

lemek erkölcsi fejlődésének azzal, hogy a házasságnak három 

fő kellékét szentnek ismeri el: a szeretetet, a tisztaságot és a 

hűséget. Ez a házasság háromszöge. Bárki vét is ez ellen a be-

zárt háromszög ellen, a házasságtörés már befejezettnek tekint-

hető, még mielőtt megkötötték volna. A férfi, aki házasságkötés 

előtt paráznasággal vétkezett, könnyelműen ide-oda csapon-

gott, már megtörte a háromszög egyik oldalát, vagyis vétkezett 

a tisztaság követelménye ellen. Valaki házasságot köt igen 

gyenge vagy semmi szeretettel, az már megtörte a házasság 

másik vonalát. S mivelhogy a szeretet gyenge, sőt esetleg más 

iránt érzi azt a szeretetet, amit házastársa iránt kellene éreznie, 

itt hűségről beszélni sem lehet, ennél fogva az ilyen házasság 

mindenestől fogva semmis.47* 

 Miután tehát a földi emberek nagy többsége paráz-

naságban, hazugságban, istentagadásban, hamis esküvésben 

van elmerülve, hogyan gondolhatnak arra, hogy — amikor a 

házasság kötelmeit sem lényegében, sem külső formáiban nem 

tartják meg — a házasság számukra valami biztosítékot nyújt-

                                                 
47 * Ez mind csupán szellemi szempont, minélfogva ezek az igazságok nem 

is a világnak vannak adva, hanem kizárólag azoknak, akik úgy értelmileg, 

mint érzelmileg elég fejlettek arra, hogy a teljes igazságot elfogadhassák. 

 



 223 

son a szellemi életben, vagy őket mint valami korlát körülve-

gye? Ne gondolja senki, hogy ha a házasság külső formájába 

lépett, akkor az előbbi paráznasága szentesítve van a külső 

forma által! A házasságot csak ez a három pont szentesíti meg, 

mert ez a három pont nyújtja azt a szent érzést, amely feljogo-

sítja az embereket arra, hogy az ő kapcsolatukat igazán há-

zaséletnek tekintsék, és az ő házaséletük szentnek legyen ne-

vezhető: a szeretet, a tisztaság, a hűség. Ismétlem, valaki ez 

ellen a három pont ellen vét, még mielőtt házasságra lépne, 

máris házasságtörést követett el. 

 Ha így áll a dolog, akkor az embereknek csak igen kis 

hányada az, akiknek részére szent a házasság, akik mindezt a 

három pontot bele tudják vinni a házasságukba. Mert hiszen 

csak nem lehet az embereknek képzelődniük afelől, hogy 

olyan férfi — még a magukat erkölcsösnek és jónak neve-

zett emberek társaságában is — aki szabadságot vesz ma-

gának, hogy még a házasság előtt szabad szerelmi életet él. 

És amikor elérkezik az idő, vagy a külső anyagi viszonyok 

kedvezően alakulnak, hogy családot alapíthasson és meghá-

zasodik, már addig sok-sok nővel volt szerelmi viszonya: 

akkor egyszerre szent állapotot fog teremteni a házasság-

ban?! Hiszen máris temérdek megromlott fluidot visz be a 

családjába, sőt esetleg be is oltja a magát tisztán megtartott 

élettársát azokkal a nyavalyákkal és szenvedésekkel, ame-

lyek a gonosz büntetéseként előállottak a világban. Csak 

nem gondolja, hogy ezt az ő gonoszságát az emberi pa-

ragrafus alapján; az isteni törvény szentesíteni fogja?! Ki 

mit visz a házasságba, az az övé. Aki az ő tépett ruháját, meg-

fertőzött érzelmi és érzéki tudatát viszi bele, az házasságtörő; 

aki pedig az ő tiszta érzésvilágát és szeretetét, arra nézve a 

házasság szent. Így előfordulhat, hogy a házasság az egyik fél-

re nézve szent, a másik félre nézve azonban nem szentelődik 

meg.  



 224 

 A megtérés által - azonban új alapokon - igazi lelki 

egyesülés alapján megszentelődhet a házasság. Mert hiszen 

nem is lehet az másként. Az ember állapota a földön nem 

végérvényes, hanem átmeneti. És így mindenből, amit nem 

helyesen cselekedett, éreznie kell a tökéletlenségéből szárma-

zott következményt. És amikor az ember rájön a lelkének fi-

gyelmeztető érzései, értelmének kutató ereje és a-szenvedések, 

hatása folytán arra, hogy -nem jó úton haladt eddig, és az Isten-

től új utat és módot könyörög, akkor Isten kegyelméből új éle-

tet kezdhet. Ilyenkor a régiek elmúltak. Nem nyomok és 

következmények nélkül ugyan, mert mindennek a nyoma 

megmarad mindaddig, amíg az isteni kegyelem fel nem osz-

latja, és meg nem semmisíti a múlt maradványait. De azért a 

lélek új utakon haladva újabb eredményeket érhet; el, amik őt 

ismét nagyobb világosságra, tisztább érzelmi életre teszik al-

kalmassá. Ezért mondja Pál apostol, hogy senki az ő élettársá-

tól ne igyekezzék megszabadulni; azonban hogyha ez az élet-

társ el akar menni, vagyis el akarja őt hagyni, ne ragaszkodjék 

hozzá felettébb, még ha szeretettel van is iránta. Ne hivatkoz-

zék semmi külső paragrafusra, mert mit tudja ő, meg tudja-e 

azt tartani az Úrnak, vagy csak tovább is szenvedésekkel kötözi 

és láncolja magához. 

 Ha valaki szereti a másik nembeli embert és a lelkének 

mély érzelme viszonzásra lelt, maradjon meg azon az úton, 

amit a tiszta erkölcs ír elő, s ehhez mindent vegyen segítségül.     

És hogyha ilyen kölcsönös a szeretet, illetőleg; a szerelem, ne 

engedjék magukat egymástól elválasztani, bármilyen ellenté-

tek merülnek is fel; vegyék fel a harcot az ellentéttel, mert 

ezer próba állja útját a jó és tiszta érzésű emberek egymás-

sal való boldogulásának. Akár anyagi érdek; akár a család, 

vagy a tekintély szava áll is útjába az ilyen emberek egyesü-

lésének, az ilyenek kedvéért el ne hanyagolja a szíve érzése-

it, mert ez házasságtörésnek számít. És hogyha az ilyen em-

ber megnősül, vagy férjhez megy, az ő terhére megmarad az a 



 225 

befejezetlen, hűtlenséggel végződött érzelmi kötelék: a házas-

ságtörés nagy és nyomasztó kármája, még ha érzelmi viszonyok 

nem volt is formailag megkötve. Mert lélekben össze voltak 

kötve, mivel összekötötte őket a lényeg: a szeretet, a kölcsö-

nös vonzalom, sőt nagyon sokszor az egymás iránt való hű-

ség és tisztaság érzése is; tehát megvolt a házasság három 

pontja, a szent háromszög közöttük. Amelyik fél az ilyen 

együttest megszakítja, az házasságtörő, és lélekben éppúgy 

bűnhődik, mini aki a megkötött házasságot töri meg. Mi az 

a bűnhődés? — bizonyára kérdezitek. Oh az Isten nem bosszú-

álló, az Isten nem örül az emberek gyötrődésének, és nem kí-

vánja azt. Nem az Isten bünteti az embert, hanem a saját téve-

dése és tévelygése. Jól vigyázzanak azért, akik között mély és 

szoros érzelmi kapcsolat szövődött! Az ilyen mély és szoros 

érzelmi kapcsolat kölcsönös kiegyenlítődést, kielégülést, a bol-

dogságnak bizonyos részét juttatja az ember számára azokban 

az örömökben, amelyeket a mindennapi élet dob, mint kisebb-

nagyobb színes virágokat az ember haladó vándorútjára. Nin-

csen még egy ilyen alkalom az örömre, a boldogságra, a lélek 

fejlődésére és üdülésére, és a legértékesebbtől, a legnagyobb-

tól, a legboldogítóbbtól szakad el az, aki könnyelműen felál-

dozza tiszta és mély szerelmi érzéseit és megszakítja ezt az 

érzelmi közösséget. Egy sokkal alacsonyabb rendű emberi lé-

lekkel kell majd végigjárnia az utat, amikoris lépten-nyomon 

meg fog ütközni annak a másik embernek alacsonyságában, 

fejletlenségében és ez az élet millió- meg millió apró tűszúrás-

sal és kalapácsütéssel veri bele a tudatában azt az igazságot, 

hogy bűnt követett el az Isten törvénye, a szeretet ellen. 

 A jobbik eset az, ha a lélek idejében észreveszi magát, 

és számot vet magával. És habár nem is tudja megmásítani a 

megtörténtet, és nem tudja az életét más irányba terelni, de a 

lelkében ott rágódik az a tudat, amely az elégedetlenséggel és a 

bűntudatnak a mardosásával folyton gyötri őt az egykor szere-

tett lény miatt, akinek fájdalmat okozott, mert az ilyen elszaka-



 226 

dások mindig az egyik fél nagy lelki gyötrelmével járnak. Mi-

nél magasabb rendű akár a nő, akár a férfi, annál kínosabban 

érzi ennek a tévedésnek következményeit, annál kínosabban 

érzi a szeretetnek, a megértésnek, a lélek összecsendülésének 

hiányát. Ez a hiányérzet mint kielégítetlen űr marad meg a lé-

lekben a földi élet befejezése után, sőt az újabb testöltésben is. 

Ez okozza azt, hogy a lélek ettől a hiányérzettől űzetve szom-

júhozó vággyal keresi, kutatja, hogy ha nem is éppen azzal a 

lélekkel, aki ellen vétkezett, de legalább csak ahhoz hasonlóval 

hozhatná össze valamiképpen a sors, ami sokszor csak a máso-

dik, vagy harmadik életben következik be. És minél nagyobbat 

vétett egy érzelmileg fejlettebb lélek ez irányban, annál nehe-

zebben találja meg a lelkének kielégülését, annál nehezebben 

tud boldog lenni, mert végzete — t. i. az ő bűne — elzárja előle 

azokat a lehetőségeket, amelyek kedveznének, hogy legalább 

egy hasonlóval élje végig az életét. Elgondolható és elképzel-

hető, milyen keserű lemondást és sötét világnézetet szül ez a 

hiábavaló keresgélés a lélekben, esetleg egy, két vagy három 

életnek is eredménytelensége után! 

 Rengeteg szellem van, akik ebből a nagy tévedésből: a 

házasság helytelenül megítélt szentségéből kiindulva elrontot-

ták az életüket. S amily nagy a nyomorúság érzelmi tekintetben 

a fejlettebb lelkek közt ebből kifolyólag s amily sok tévedést, 

szenvedést, kisebb-nagyobb gyötrelmet hoznak létre az ilyen 

visszaélések, — éppen olyan nagy a nyomorúság az érzéki vi-

lágban, ahol a szerelemnek még csak olyan ébredező érzései 

vannak, mint az a virág, amelynek gyökere az iszapból táplál-

kozik. Így van a lélekkel is, amikor a szerelmi érzése még fej-

letlen, de már az a képessége megvan, hogy valamiféle szerel-

mi érzést mégis kitermeljen magából; ennek a szerelmi érzés-

nek a gyökere, táplálója és fenntartója is az érzéki világban 

van. Az érzéki érzés, a túlfűtött vágyak, a kiszínezett gyö-

nyör után való sóvárgás, a test és lélek villany-delejes ára-

mainak folytonos izgatása által mindinkább érzékennyé 



 227 

válik a hatásokra az ember, s így az ú. n. természetes faj-

fenntartó ösztön a testen keresztül a ferde irányban fejlő-

dött, izgalmat kereső léleknek önző, önmagát szolgáló érzé-

sévé válik, amely a legkisebb behatásra gyullad, és az 

idegszférában nagy izgalmakat hoz létre; nem mintha a 

szervezet erőinek túltömött volta szorítaná erre, hanem az 

elérzékiesedett és villamossá vált idegszféra belső ingere 

folytán. 

Ez rendkívül legyengíti magát az idegszférát s vele együtt az 

idegeket; meggyengül az akarat ellenálló képessége, és lassan-

ként elborul a tudatban a gátló gondolat; a gátló akarat elné-

mul, és hanyatt-homlok veti magát úgy férfi, mint nő a túlfűtött 

izgalmak tanácsára minden olyan élvezetbe, ami csak foglal-

koztatja az idegeket. 

 S minél inkább foglalkoztatják az izgalmak az ideg-

szférát, a lélekben székelő érzelmi élet annál kisebb és gyen-

gébb behatásokat nyer. Így az érzelmi élet hova-tovább annyira 

elsatnyul, hogy akinek ilyen tönkretett idegszférája van, az alig 

képes egy életen keresztül a szerelmi és szeretet-érzésben fej-

lődni. Ilyenformán a lélek is legyengül, és mindenféle gonosz-

nak és rossznak a behatása alá kerülve erkölcsileg lezüllik. 

Nem azt mondom ezzel, hogy a nagy bűnökre, a gyilkolásra, 

rablásra lesz hajlamossá, de megszűnik lelkében a szép és jó 

iránt való érdeklődés, és ez a lélekre nézve halált jelent. Mert a 

léleknek valami félé kell törekednie, és ha mindig a durvább és 

gonoszabb, nagyobb izgalmakat ígérő érzések felé tájékozódik, 

akkor lassan ezek fogják lekötni, érdekelni és hatalmukba kerí-

teni. 

 Ez korotok egyik legnagyobb betegsége. És ha ez nem 

is látszik a külsőn, ha a szervezet nem is megy olyan hamar 

tönkre, a lélekben már ott van az ú. n. degeneráltság. Lehet 

a szervezet külsőleg piros-pozsgás és erős, de az idegszféra, 

az idegszellem már nem egészséges, meg van fertőzve min-

denféle érzéki izgalomtól, meg van fertőzve a fluid-



 228 

keveredés révén felszedett mindenféle gonosz fluid-

molekulákkal. Így maga az egyén is eldurvul, a gondolat- és 

érzésvilága megromlik és ezek a megromlott elvek szabnak 

irányt az életének. Es a nemzedék, mély tőle származik 

idegszférailag degenerált lesz, mert romlott fluidokat kapott. A 

nő és a férfi viszonya a szexuális életben borzasztó nagy nyo-

morúságot, óriási szegénységet mutat a földön.  

 Hiába keresik és dolgozzák ki a testüknek és elkorcso-

sodott lelküknek az izgalmak után való nagy vágyát, mert mi-

nél jobban keresik az alkalmakat és módokat a nagy izgalmak-

ban, hogy vágyaik beteljesedjenek, csak még nagyobb szomj és 

vágy keletkezik a lelkükben. És ez természetes is, mert a mé-

lyen bukott bűnös emberszellemek a testen keresztül akarják 

elérni azt a boldogságot és kiegyenlítettség-érzést, amelyet 

csak a lelki érzéseken, az érzelmi világon keresztül lehet elérni, 

ha a két egymást szerető lélek — ahogy mondani szokták — 

„megérti egymást”, ami azt jelenti, hogy az érzelmi világuk 

harmonikusan simul össze. De minél alacsonyabb fokon állnak 

azok a szellemek, akik ezt a beteljesülést egymásban elérni 

vélik, ennek annál borzasztóbb következményei vannak önma-

gukra és a világra nézve, mert két rossznak a keveredéséből 

csak még rosszabb származhat. Annyira rossz lehet ez a fluidá-

ris eredmény, hogy ezeknek az érintkezése nagy és gonosz be-

tegségeket eredményezhet, annak dacára, hogy mind a két fél 

testileg egészséges. De különben is, ha már annyira rosszak 

azok, akik így találnak egymásra, akkor már nem tiszta egyik 

sem, hanem mindkettőnek a fluidjai meg vannak fertőzve; go-

nosz betegségeknek csíráit hozzák létre ezekkel a megfertőzött 

fluidokkal; erkölcsi szenny, piszok keletkezik, sőt alantas szel-

lemeknek egész nagy légiója támadja meg azt a környezetet. 

Mert hiszen a betegségek megromlott éteri anyagok, amelyek 

az emberi testben sejtesülhetnek. 

 És mégis, hogyha ezek kitartanának egymás mellett és a 

folytonos fájdalom és szenvedés dacára is hűek tudnának ma-



 229 

radni egymáshoz, a hűség által valamennyit javíthatnak az ő 

fluidjaikon. De éppen az a tragikum, hogy ezek nem tudnak 

hűek maradni egymáshoz, mert éppen ezeknek a fluidoknak a 

természetében van a fertőzésnek minél nagyobb térre való át-

hurcolására, terjeszkedésére való tendencia. S minél érzékibb 

valamely férfi vagy nő, annál bővebb alkalma van a gonosz e 

terjeszkedési vágyának, amelynek elve az, hogy minél nagyobb 

teret betöltsön az ő romlott fluidjainak csíráival, életmikrobái-

val. Az ilyen alantas szellemeket a gonosznak terjeszkedési 

vágya nem hagyja nyugton, s nem engedi, hogy a saját lelkük 

javát munkálják. Minél messzebbre hatni: ez a gonosznak a 

természete. Ezért nevezem én a paráznaságot az ördög vegy-

konyhájának. Mocsár ez, amely mérges miazmáival megfer-

tőzi a környezetet, a levegőt, a talajt úgy, hogy semmi jó és 

igaz meg nem maradhat mellette, mert egyik bűn, egyik té-

velygés szüli a másikat és a bűnöknek egész légiója, egész tö-

mege telíti az atmoszférát az ilyen természetű lelkek körül. 

 Ha a társadalomnak elkényeztetett élvhajhászai tud-

nák, hogy milyen fluidokba keverednek bele s milyen ir-

tózatos atmoszférát teremtenek maguk körül, és ha a nők, 

amikor egy ilyen férfivel viszonyt kezdenek, tudnák, hogy 

milyen következmény éknek teremtenek lehetőséget: irtó-

zattal és undorral telnének él a saját tévelygéseik miatt. Az 

emberi társadalomnak ez a nagy eltévelyedése és anyagiassá-

ga, a tiszta szerelmi érzés lebecsülése és önző érdekeknek váló 

alárendelése kergeti bele ebbe a helyzetbe a fiatalságot ébre-

dező szívével és szeretetre vágyó lelkével. Ebből a mocsárból 

hinti tele a házaséleteket fluidjaival a sátán. Ebből a mocsár-

ból hurcolnak szét minden testi és lelki nyavalyát, bárha 

maguk a házasfélék erőseknek és egészségeseknek látsza-

nak.  Ebből ágazik szét a tévedéseknek egész nagy útvesztője, 

amelyben az emberiség életről-életre tévelyeg, egyszerűen 

azért, mert megtagadja az igaz szerelem érzését. Ebből a ká-

oszból nem vezeti ki az emberiséget sem a paragrafusoknak, 



 230 

törvényeknek és rendeleteknek sokasága, sem a szenvedéseknek 

és gyötrelmeknek egész tengere, csak egyetlenegy: az érzések-

nek megtisztulása és felemelkedése. 

* 

Most foglalkozom azokkal a szellemekkel, akik belátják ezt és 

bizonyos fokozatra eljutottak. Női szellemek, akik szabadulni 

óhajtanának a rájuk rótt és törvényileg rájuk kényszerített érzé-

ki kötelezettségektől, és keresik az élet jobb és tetszetősebb 

megoldását, mert megunták a folytonos alámerűlést, a meg-

aláztatást. Férfi szellemek, akik belátják az ő nagy tévedésüket 

és az élettel szemben való nagy vereségüket, amelyet külön-

böző életek során szenvedtek: írásokból és hiányos kö-

vetkeztetések alapján azt az igazságot szűrik le maguknak, 

hogy csak a teljes lemondás, a zárdai élet, az önmegtartóztatás 

hozhatja meg a lelkűknek azt a megnyugvást, azt a felemelke-

dést, amely emberhez méltó. A nemeset, a tisztát megérezték a 

lelkükben, mert a gyötrelmek és szenvedések folytán megunták 

a lélek tévelygését és valami jobb, valami igazabb után vágya-

koznak. Ezért elkezdik magukat sanyargatni; szembeszállnak a 

lélek és a test ösztöneivel. Önmagukat felülmúló életet akarnak 

élni leszűrt igazságuk megpecsételéseként, és úgy gondolják, 

hogy a család, a másneműekhez kapcsoló szeretet elvonja őket 

a nagy és komoly gondolkozás lehetőségétől, annál is inkább, 

mert az elszenvedett sok sok csalódás elvette kedvüket a sze-

relmi érzés továbbfejlesztésétől. 

 Így életeket töltenek el sokan a kolostor magányában, 

hogy a lelki tisztaságot megszerezzék: A testet mint ilyent 

megvetik, csak a léleknek akarnak élni. Mindenféle kínzó esz-

közökkel igyekeznek a testben ébredező fajfenntartó ösztönt 

elnyomni, az idegszellemet lefoglalni, hogy ne juthassanak 

annak sürgető vágyai az értelemhez. Ha azonban betekintünk 

a zárdai életnek elfüggönyözött magányába és abba a lélek-

be, aki azt éli, azt látjuk, hogy az az élet egyáltalában nem 

szent, nem tiszta, mert a lélekben rejlő szenvedélyek és haj-



 231 

lamok, hogyha az egyik utat elzárjátok, a másik úton igye-

keznék érvényre jutni. Az erős ösztönökkel megszületet férfi-

ak és nők, akik arra lettek volna hívatva, hogy az emberekért, a 

családért dolgozzanak, és ez úton ismerjék meg a szeretet min-

dent kiegyenlítő és jóvátevő nagy hatalmát, ezt a lehetőséget 

elzárják maguk elől, mert elfelejtik, hogy az Isten: szeretet. 

„Ezek a lelkek önmagukat kezdik szeretni, lelkükben a szeretet 

önszeretetté, majd lelki önzéssé alacsonyodik le, mert minden 

életet feláldoznak maguk körül, hogy az ő egyéni életükét ki-

emeljék belőle. Ez az első tévedés. 

 A második tévedés pedig az, hogy az ébredező ösztön, 

amelyet nem sikerül legyűrniük, amely nagy erővel mindunta-

lan a tudatba törekszik, hogy figyelmeztesse az embert arra, 

ami az ő hivatása lenne a földön, kijátssza a tudatot, és éppen 

amikor a legjobban hiszi magáról, hogy ő szent és tiszta életet 

él, ezek az érzések, amelyek elől az egyik út el van zárva, más 

úton keresnek kielégülést. Az önkínzás, mint az idegekre ható 

külön izgalom, elferdíti a fejfenntartó erő normális irányát 

és az idegszféra más: helyén élj ki magát. Ez pedig a léleknek 

nagy, összeesését, önmagában való nagyfokú csalódását okoz-

za, s az embernél, aki nem tudja helyét betölteni az életben, aki 

nem tudja rendesen elvégezni a munkáját, nem ritkán aberrá-

ciók lépnek fel, mivel a lélek túlfokozott érzékenysége az agy 

normális állapotát megzavarja. És amíg azt hiszi a lélek, 

hogy legyűrte, a fajfenntartó ösztönt — amit ő téves követ-

keztetéssel bűnnek tart — addig ő maradt legyűrve, és a 

halál után ez az ösztön minél gyorsabb új testbeöltözést 

sürget az asztrálvilágban, és nem ritkán egy szerzetesi élet-

nek egy nagyon kicsapongó élet lesz a következménye, mi-

vel a bukott szellem könnyen lendül egyik végletből a má-

sikba. 
 Azonban az Isten adhat az olyanoknak különböző aján-

dékokat, akik hittel kérik, és hittel bele tudnak mélyedni a szel-

lemi igazságokba, a szellemi világosság nagy folyójába s éle-



 232 

tükkel és értelmükkel az emberiség szolgálatára kívánnak len-

ni. Az ilyenek dolgoznak fizikailag és lelkileg és belemerülnek 

a tudományokba; ezzel igenis elnyerhetik azt, hogy tiszta életet 

élhetnek. De erre csak azok képesek, akik egyenesen ezért öltöt-

tek testet, mivel fokozatilag ezt a lehetőséget már elérték, mert 

Isten ezt az ajándékot azért adta nekik, hogy önmagukat felál-

dozva Isten szolgálatára szenteljék. Ezek a, tisztaéletű szerzete-

sek, és papok. De erre, mint mondottam, elhivatással kell bírni, 

erre a léleknek megérzésének kell lennie, hogy ő csakugyan 

ezzel küldetett a földi életbe. Istennek vannak különböző aján-

dékai, és kinek-kinek adhat, egyikből vagy másikból. Az ilyen 

szerzetesek, akik így meg tudják tagadni magukat, magasabb 

szférából jött lelkek, akik birtokában vannak annak a nagy sze-

retetnek, amely képesíti őket az önmagukról való lemondásra. 

Ezek a világnak világosságot, ismeretet, igazságot hoztak. 

De ezek a lelkek nem szorítják az ő igazságaikat paragrafu-

sokba, mert ezek az irgalmat és a kegyelmet hirdetik, és az 

emberiség megtérését sürgetik. Ezek már túlhaladtak a fejlő-

désnek azon az alacsony fokán, amely még más utat-módot 

keres az érzelmek kifejlesztésére. 

 Az ember se mint ember, se mint lélek ne akarjon 

önmagát felülmúló nagy dolgokba bocsátkozni. Minden-

kinek eljön az ideje, amikor önmagáról le kell mondania. Az 

egyik azonban megcselekszi, a másik nem. Ezek a tisztán ma-

radt emberek, akikről az írás azt mondja, hogy: „Nem fertőztet-

ték meg magukat asszonnyal”. Nem azt jelenti ez, mintha ezek 

magukat különbeknek tartanák, mint akik házasságban élnek, 

mert ezeknek vágyaik és életcéljaik elérésében nem játszik 

olyan fontos szerepet az, hogy házasságot kössenek-e és éljék a 

többi ember életét, vagy sem, mert ezek, ha házasságot kötné-

nek is, ideális házasságot élnének, mert a lelkükben élő igazság 

és világosság minden törvényt megszentel. Azért a közönséges 

ember ne akarjon ezekhez emelkedni, és ami a fő, ne akarja 

ezeket is a maga színvonalára lehúzni. Mert vannak ilyenek 



 233 

is, meg vannak amolyanok is, amilyenekről az imént szóltam. 

Mindenesetre a házasság van adva a földi ember számára, 

hogy a szeretetben kiképezze magát. És a szeretetben a 

legmagasabb fokot, amit csak a földön el lehet érni, a há-

zasságban tudja megszerezni, mert hisz az ember meghason-

lik az ő háznépével, az ő hozzátartozóival is, ameddig az ő lel-

ke nem tudja befogadni a szeretetet. Sok elnézés, sok megbo-

csátás, sok kiegyenlítődés kell, amíg az ember tisztán tud sze-

retni, azaz önmagát feláldozni azért, akit szeret. Mert ez a tiszta 

szeretet. De amíg a szeretet önző, addig szüksége van az em-

bernek, hogy ezt a szeretetet csiszolja a sors, csalódjék, szen-

vedjen, gyötrődjék, vigye a hullám és csapkodja egyik szirttől a 

másikig, hogy minden, ami tévelygés és bűn, lepattogjon a lel-

kéről, hogy tisztán maradjon azzal a tiszta vággyal, amit az 

isteni törvény igaznak ismer el, és amely felszívja őt magába. 

 Mert minden tévedés és minden bűn, nemcsak akkor, 

amikor elkövetik, hanem már a vágyban is egy-egy réteget ké-

pez a lélek körül, amely réteg nem akkor válik le, amikor még 

valaki próbára nem tétetett, azaz meg nem ütközött, hanem 

amikor már megütközött és diadalt aratott.  Így az embernek 

csalódnia kell a szerelmében is, mert nincs benne tiszta, önfel-

áldozó szeretet. Ameddig tehát ez nincsen benne, addig a má-

siktól sem várhatja ugyanazt, és főképpen nem rakhatja egyik a 

másikra csak a kötelezettségeket, hogy ő viszont csak a jogokat 

élvezhesse. Mint minden törvényben és igazságban, ebben is a 

lényeget kell tekinteni. Az isteni lényeg pedig a szerelemben: 

szeretet, tisztaság, hűség. A két félnek ez a háromszöge össze-

illesztve eggyé lesz és többé már nem kettő, hanem egy. Ezek-

nek az egyesülése szent és tiszta. 

Tehát mint mindenben, ebben is a lényegnek kell kifejlődnie; s 

hogy ez kifejlődjék, azért az Isten megengedi, hogy még na-

gyobb érdemeket szerzett lelkek is próbára tétessenek, nem a 

forma szerint — t. i. hogy a formát megtörte, vagy meg nem 



 234 

törte — hanem hogy ebből a lényegből mit tud a maga részére 

kiemelni, mit tud az ő érzéséből tisztává tenni. 

*        

                         

 
                                             5. ábra 

A szerelem háromszögének legfelső csúcsa a szeretet, a bal 

felől eső csúcs a tisztaság, a jobb felől eső a hűség. Akárme-

lyik van megrontva ebből a háromból, már tökéletlen az érzés, 

mert nem hozhatja létre azt az eredményt, amit létre kell hoz-

nia. De mindegyik rész felett legmagasabban trónol a szeretet. 

Mert hiába van meg a tisztaság, szeretet nélkül értéktelen; 

hiába a hűség, szeretet nélkül csak mint száraz kötelesség 

nehezedik a lélekre, csak ha megvan a szeretet, ez tudja a 

másik kettőt kitermelni önmagából. Azért tehát a szeretetnek 

mint valami gyűjtőlencsében való felhalmozódása jelentkezik a 

szerelemben, mert ha ez nincs meg, akkor hiábavaló az egész 

fogalom, mert semmissé, hideg igazsággá válik, amely a való-

ságosnak csak a külső formáját mulatja. Sem a tisztaság, sem a 

hűség nem képezheti ennek, az érzelemnek a magvát, hanem 

ezek a tulajdonképpeni lényeget, a szeretetet csak mint kísérők 

veszik körül. 

 Az igazi szeretetnek, amely ebben a gyűjtőlencsében 

összpontosul, nem szabad önzőnek lennie, nem szabad semmi-

féle olyan okot keresnie, amely a testiségben (anyagiasság), 

SZERETET 

TISZTASÁG HŰSÉG 



 235 

vágy a test képzetében találja meg a maga forrását. A szerelem 

érzése csak akkor lehet magasabb rendű és tiszta, hogyha az 

anyagiasságtól mentes. Az anyagi emberek anyagi érdekekkel 

és a testnek kedvező előnyökkel szokták megnyitni a szeretet 

forrását; azonban a szerelemnek mindenféle érdektől mentesnek 

kell lennie, csupán a lelkiekre, a lelki megjelenésre, a lelki 

formára — ami a lélek mélyén visszhangot tud kelteni — sza-

bad támaszkodnia. S hogyha elég mély ez a visszhang egyiknél 

a másikra nézve, akkor minden más egyéb cél és törekvés 

mintegy belevész, beleolvad, megsemmisül abban az akarat-

ban, amely minden körülmények közt a boldogításra törekszik, 

és a saját boldogságát a boldogításban találja meg. Amikor az 

érzések ennyire feltisztultak, ennyire anyag- és salakmentesek-

ké lettek, és felszabadultak a lélek alsóbb természetének árnyé-

kától: ez már a valódi, tiszta, eggyé levésre törekvés érzése, 

vagyis a bontakozó duálszeretet. Ameddig azonban ez az érzés 

nincs ennyire megtisztulva, addig sok változásnak van aláren-

delve és a következmény: elhidegülés, elszíntelenedés. 

 Hogy pedig ez az érzés fölfejlődhessék, ezt nem a má-

siknak a megjelenése, a másiknak a lelki színvonala eredmé-

nyezi, hanem az ember saját lelkének emelkedett érzése, a saját 

lelki színeinek kivetítése és lobogása. A léleknek ilyen szerelme, 

a léleknek mintegy virágzása. Minél magasabban fejlett a lélek 

szerelmi érzése, annál tökéletesebb virágként jelenik az meg a 

lélek természetében, és illatával szinte az egész lelket átalakítja 

és újjáteremti. 

Két léleknek hasonló virágzása, hasonló illat kilehelése bizo-

nyos magasabb rendű rajongás mámorában egyesülve hozza 

létre a legnagyobb, a legnélkülözhetetlenebb kiegyenlítődés 

érzését, azaz a boldogságot. Ameddig a lélek ezt a boldogságot 

nélkülözni kénytelen, addig bármit cselekedjék a földön, vagy 

a szférákban, minden csak töredék lesz, mert hiányzik belőle és 

cselekedeteiből az a bizonyos illat, az a bizonyos tökéletese-

désre törő és az örökkévalóhoz felemelkedni törekvő tendencia. 



 236 

T.i. mivel a lélek önmagában nem találhatja meg a kigyenlítő-

dést, ennek a hiánya minden munkáján, minden gondolatán, 

érzésén, igazságán, törekvésén rajta van. Mindenen meglátszik 

és megérzik a kiegyenlítetlen, befejezetlen gondolat. Mivelhogy 

ennyire fontos a lélek részére, hogy a két erő egymásba olvad-

jon, egy célt kövessen, egy irányban haladjon, azért a földi 

életben is minden gondolaton, minden cselekedeten ott marad a 

nyoma a szerelmi kielégítetlenségnek, a lélek kiegyenlítetlensé-

gének: egy hézag, amely mindent, s magát az egész életet is 

törötté, kezdetlegessé, befejezetlenné teszi. Példa erre, hogy 

vannak nagy gondolkozók és nagy cselekvők, igazság-

kutatók, akik mégis, hogy önmagukban nem találták meg a 

kiegyenlítettséget, hiába várják azt bárhonnan is; és a lel-

küknek ez a hiánya minden dolgukon érezhető. Ez a hiány 

észlelhető a férfi és a női szellemeknél egyaránt. A férfi-

szellemben ennek a hiánynak folyományaként — miután még a 

lelki törekvéseinek öntudatlanságában is keresi az érvényesülés 

lehetőségét — jelentkeznek az ő hosszú, hiábavaló kísér-

letezésének eredményei. Ilyen eremények például: a fél-

tékenykedés, az uralomra vágyás, a diktálás, a parancsolás, az a 

vágy, hogy őt kényére-kedvére kiszolgálják, amely érzésével és 

törekvésével a nála gyengébb fizikumú női szellemet a tulajdo-

nába akarja venni. A tulajdonjognak ez a törvénytelen felfogá-

sa ad neki a képzeletében bizonyos jogosultságot azokra az 

érzésekre, amelyek elhitetik vele, hogy mivel erősebb, erejével 

mindent megszerezhet magának, tehát megszerezheti magának 

az értelemben és testi erőben gyengébb nő vonzalmát és ra-

gaszkodását is. A nő pedig, mivel érzi, hogy természet-

szerűen nem bír a külső erőnek és értelmi fejlettségnek az-

zal a mértékével — mert nem is bírhat, mivelhogy ő nem 

annyira pozitív sem az állapotára, sem a rendeltetésére és 

természetére nézve, mint a férfi — ennél fogva gyengeségé-

nek tudatában ravaszsággal igyekszik a hiányzó erőt pótol-

ni. Azért azután ápolja a férfinak ama jellemző gyengeségét 



 237 

(mert a férfi erőszakossága és érvényesülési törekvése lélek 

szerint gyengeség), s alkalmazkodik hozzá még akkor is, 

amikor szíve és belátása szerint éppen nem érez rá hajlan-

dóságot. Tehát nem szeretetből, vagy szerelemből, hanem 

számításból cselekszik, hogy a férfi gyengeségét a saját elő-

nyére kihasználva, annak értelmisége fölé kerekedjék az ő 

fejlettebb érzésvilágával és így érje el a saját célját: az ér-

vényesülést. 
 Ebben a harcban hol az egyik, hol a másik kerekedik 

felül ahelyett, hogy összeolvadva haladnának felfelé. Ebben a 

párharcban a férfi fegyvere az erőszakosság, a nőé a ra-

vaszság. Azonban az igaz istenhívők, akik szívüket és lelküket 

Istenhez emelik fel, akiknek fogalmai már megváltoztak, azok 

vegyék eszükbe, hogy az írás arra utasítja a férfit, hogy az as--

szonnyal, az ő szeretete tárgyával úgy bánjék, mint a tulajdon 

testével. Amint szereti a tulajdon testét, és annak kedvét keresi, 

hogy jó érzése legyen, úgy kell tennie az ő féleségével is. Ez a 

helyes megoldása a földi ember részére a házasság kérdésének. 

Mert ha a férfi azt akarja és arra törekszik, hogy az ő lelke kie-

légüljön abban az érzésben, amellyel a női lélek egész von-

zalma és szeretete az ő személyéhez, az ő lelkéhez legyen hoz-

zákötve, akkor igenis a nőt úgy kell tekintenie, mint az ő tulaj-

don érzés-virágának öntözőjét, nevelő napsugarát. Azért az 

érzéseinek legszebbjét, legtisztábbját a hozzá legközelebb álló-

ra, a feleségre árassza ki, férfias erejét, pozitív akaratát pedig 

— amelyet úgyis előbb-utóbb le kell tennie — a külvilág durva 

anyagi életében élje ki. Mert hisz a férfinak, mint külső burok-

nak, valamivel keményebbnek, valamivel áthatolhatatlanabb-

nak kell lennie, mint a női léleknek. Vegye tehát körül a nőt 

gondoskodásával, becsülésével, szeretetével, s úgy tartsa őt, 

mint lelkének jobbik felét. Ezen az érzésen keresztül megnyeri 

magának a nő lelkét, és nemhogy lealázná férfiasságának te-

kintélyét, hanem éppen felemeli, mert a nőben önmagát becsüli 

meg. 



 238 

 A nő pedig, amikor látja, hogy körülöleli őt a férfi védő, 

takargató és kímélő szeretete, ne akarjon a férfi értelmi világa 

fölé kerekedni az ő érzésein keresztül, hanem legyen vele egy 

az érzéseiben. Feljebb emelkedhetik, de csak azért, hogy 

Istennel kapcsolja össze magát, mivelhogy ő az egységnek 

éterikusabb része, az elfogadó, s ezért az ő lelkén minden 

benyomásnak mélyebb hatása marad. És minden jót, minden 

szépet, ami mint benyomás az ő lelkén keresztül egyéni érzéssé, 

egyéni törekvéssé, egyéni feladattá változott, közvetlenül adjon 

át a szeretett férfinak. Legyen azért mindig őszinte és sze-

retetteljes. A két lélek egymás között ezt az érzelmi kapcsolatot 

— ameddig a földön vannak — a testi állapotokon keresztül is 

ápolni köteles. Amikor pedig már a testből kivetkőztek, a lélek 

közvetlenebb összeolvadásával, közvetlenebb átadásával a be-

hatásoknak szálain keresztül továbbra is magához láncolhatja a 

nő a férfit. Ott sem azért, hogy uralkodjék felette, hanem hogy 

érzelmi befolyásával Isten felé emelje. 

 Azért az a nő, aki nincsen a széppel, a jóval és igazzal 

összekapcsolva, a férfinak mindenkor csak kárára és süllyedé-

sére szolgál. Mert az anyagias, uralkodni vágyó, gőgös, testies, 

hazug, indulatos, önző, gyűlölködő női lélek nemcsak az érzé-

kiségen keresztül, hanem mindezeken az érzelmi szálakon ke-

resztül is mindenkor olyan hatással van a férfira — még akkor 

is, ha nem feleség vagy anya — mint a mérgezett levegő a 

szervezetre. Mert a férfi a nőtől éterikus és lelki behatásokat 

hamarább és nagyobb mennyiségben fogad el, mint a férfi fér-

fitől, mint ahogy a nő is a férfival szemben mindenkor ha-

marább válik elfogadóvá. Akár az egyik, akár a másik sebzi 

meg ezt a közvetlen kapcsolatot, ezt a közvetlen lelki összeol-

vadást, mindenkor a saját kárára dolgozik, mert az érzések szá-

lait szakítja szét. Az a férfi tehát, aki azt a nőt, akit szeret, 

megbántja, saját maga ellen vét, mert a nő érzései finomabbak, 

érzékenyebbek; és minden olyan érintésre, amely nem a vi-

szonzott szeretet és jóakarat érzésével közeledik hozzá, vissza-



 239 

húzódnak, amin nem változtat az sem, ha a nő érzései még oly 

tiszták és igazak is. És minden érzés-szálacska, amely a női 

lélekben visszafelé hajlik, a férfinak lelki vesztesége, mert an--

nyival kevesebb behatást kap, annyival kevesebb érzés-

szálacska indulhat útnak az ő lelkéből felfelé. Mert a férfi ön-

magában véve sohasem tudná az érzéseket puhábbakká, job-

bakká és boldogítóbbakká tenni, hogyha a nő érzésvilágával 

össze nem kapcsolódhatnék. 

 És éppen mivel az elszakadt duálfelek (akik itt a földön 

is megjelennek) finomabb, igazabb és a lélek táplátására al-

kalmasabb szerveinek ezek az érzés-szálacskái igen nagymér-

tékben befelé vannak fordulva, azért van olyan sok boldogta-

lanság, gyötrelem és fájdalom a világon; azért nincs gyengéd-

ség, nincs finomság, nincs megbocsátás, nincs előrehaladás a jó 

felé, mert a női lelkeken keresztül nincs meg a lehetőség, hogy 

mindezek az érzések kibontakozhassanak. A nő természete 

olyan, hogy hamarább szeret, mert hamarább kibontakoznak 

ezek a befelé görbült érzés-szálacskák, de viszont hamarább is 

hidegszik el, mert érzékenyebbek ezek a szálak. Minél több ér-

zés-szál van kibontakozva, annál magasabb rendű a lélek, akár 

férfi, akár nő; és annál inkább tud szeretni, minél több érzés-

szálacskával rendelkezik. Mert még ha azokból nagy rész befe-

lé hajlik is, még mindig marad elég, amely életképes, ragasz-

kodó, vonzó érzést tud magából kisugározni. 

 
3. A mágiáról. (**) 

Az asztrálvilág tartalma.  —  Az exteriorizáció veszélyei.  — Miért tiltja 

Mózes törvénye a nézőkhöz való fordulást. — A test, mint a fekete erők 

közvetítője. — A fehér erők hatalma. — Az igézet. — Mágikus kapcsola-

tok. — A spiritizmus is mágia. 

 Ha az ember böjtölés által a testét sanyargatja, akkor 

tudatosan átléphet az asztrálvilágba. Azonban ezt nem ajánlom 

senkinek, mert ez olyan másik világ az emberi tudat számára, 

amelyben még annyi rögzítettséget sem tud a maga részére 

biztosítani, mint itt a fizikai világban. Az asztrálvilág a lélek 



 240 

világa, a lélek érzéseinek, vágyainak, szenvedélyeinek vilá-

ga. És mert ezek az érzések és vágyak nincsenek egész határo-

zottan rögzítve (sokkal szétfolyóbb jellegűek, mint a fizikai 

világ dolgai), ennélfogva a legnagyobb bizonytalanság uralko-

dik ebben a világban; az emberi szellemnek, az emberi egyéni-

ségnek tehát nincsen uralma e világ felett mindaddig, ameddig 

az ő pozitív világában, azaz a magasabb erkölcsi világban meg 

nem rögzítette magát. 

 Azután meg az asztrálvilágban óriási felfordulás, ka-

varodás, rendetlenség van azokban a szférákban, ahol azok a 

lelkek időznek, akik az ő vágyaiknak nem tudtak kifejezést adni, 

vagyis a vágyaikat nem tudták elérni. És éppen mert a lelket 

ezek a vágyak borzasztóan gyötrik, kínozzák, és sokszor mint 

valami fúriák üldözik, azért engedi meg az Isten törvénye, 

hogy minden vágy és kívánság itt a fizikai síkon a testben elér-

hesse célját. Hogy az ember a testben eredményeket érhessen 

el, és láthasson, tapasztalhasson a szellem abból a célból, hogy 

amikor azt tapasztalja, hogy rossz eredményekre jutott, hátat 

fordítson ezeknek a szenvedélyeknek és vágyaknak, és az ő 

lelki vágyait más irányban igyekezzék kielégíteni. Mert ne 

gondoljátok, hogy azok az ösztönök, amelyeket a testben 

éreztek, csak testi ösztönök; azok tulajdonképpen a lélek 

ösztönei. Mert hiszen a léleknek éppen olyan törvénye van, 

mint a testnek, csak nem annyira rögzített, időhöz és térhez 

kötött, mint a testé. A test tulajdonképpen csak ruha, egy 

szervesített élethullám, mely a lélek szolgálatára, vagyis az 

asztrálban érzett vágyaknak és törekvéseknek materializá-

lására való és azokat mutatja többé-kevésbé jó vagy rossz 

kiadásban.  
 Az asztrálvilágban élő vágyak ennélfogva, kielégítetlen 

vágyak, olyan lelki tulajdonságok és lelki életvibrációk, ame-

lyek mind-mind a fizikai sík felé törekszenek, hogy itt, ha nem is 

végérvényesen, de legalább egy időre megpihenhessenek, ille-

tőleg kielégülhessenek. Ezek a vágyak éppen azért olyan kín-



 241 

zók, olyan nyugtalanítók és szenvedéssel teljesek, mert hamis 

elvek szerint fejlesztetnek ki és nem az igazban és jóban, hanem 

éppen a jónak ellentétében kívánnak kifejezésre jutni. Azért 

ezek a vágyak még akkor sem nyújtanak boldogságot, meg-

nyugvást és megelégedést, hogyha itt a földön ki is elégülhet-

nek, mert a kielégülés folytán még jobban fokozódnak. Ez tu-

lajdonképpen a rossznak, az Istentől való eltávolodásnak átka, 

ez az örök elégedetlenség; mert azok az erők is meg akarják 

találni a maguk helyét, mint ahogy minden erőparánynak meg-

van a maga helye a természetben. Sejtről-sejtre, parányról-

parányra megvan minden teremtett lénynek és természeti ré-

tegnek a maga helye, ahol helyt kell állania és amikor ezt elér-

te, ez az ő számára a kielégülés, a boldogság. De mivel ezek a 

vágyak nem a maguk helyén vannak, hanem általuk a lélek 

helytelen utakon keresi a boldogságát, és ezáltal a lélek az 

energiáknak óriási tömegeit viszi, hurcolja magával: ezek az 

energiák maguk is viszik és hajtják a lelket, mert ezeket is a 

megelégedés felé űzi, hajtja a saját kiegyensúlyozatlan állapo-

tuk. Tehát ezek az erők nem nyugodhatnak addig, míg meg nem 

találták a maguk helyét s állomásról-állomásra, rétegről-

rétegre kell feljebb jutniuk, míg végre Istenhez közel jutva el-

érik fejlődésük legmagasabb csúcsát. Azonban a bűn, a szen-

vedély, a szellemek helytelen irányban való mozgása feltartóz-

tatja ezeket az energia mennyiségeket és ezek a feltartóztatott 

tömegek fokról-fokra vesztenek könnyűségükből. Megsűrű-

södnek, lassúdnak és lejjebb szállnak fokozatilag annyira, hogy 

az ezekbe bekebelezett szellem-egyedek már nem tudnak hatni 

a természetre, mert elvesztették hatóképességüket, hanem ott 

tespednek az anyagban ezektől a vágyaktól, ezektől az újra 

meg újra megszülető gondolatoktól izgatva. 

Az asztrálvilág az anyag szellemének is a rétegeződése. Azért 

nem ismeri ki magát a földi emberszellem ebben a világban, 

mert ő maga a földi testtel együtt még mindig egy nagy és vas-

tag rétegbe van begöngyölve, amely vastag réteg öntudatlan 



 242 

vágyakat, gondolatokai és érzéseket ébreszt a lelkében. Sok-

szor nagyon helytelen utakra téved a lélek, ha megismeri 

azokat a lehetőségeket, amelyeken keresztül kihelyezkedhe-

tik a test törvényéből és áthelyezkedhetik az asztrálvilág 

törvényébe. 

 Kihelyezkedni, vagy valakit készakarva kihelyeztetni: 

ez már a mágiához tartozik. Minden alvásnál is kihelyezkedik a 

szellem a testből, de nagy részben mégis foglya marad a termé-

szeti világnak az életszalag által úgyannyira, hogy az asztrálvi-

lág hatásait nem érzi olyan intenzíven, s olyan kötött helyzet-

ben marad, hogy sem ő nem hathat az asztrálvilágra, sem az 

asztrálvilág őreá. Igaz, hogy ez egyrészt nagyfokú korlátozása 

a szellem szabadságának, másrészről azonban nagy kegyelem 

is, mert megóvja őt a tévedésektől, amik az úgyis bukott szel-

lemre még nagyobb veszélyeket jelentenek. Vannak azonban 

bizonyos rések, bizonyos lehetőségek, amelyeknek megismeré-

sével az ember átlépheti ezt a határt, és a maga emberies vá-

gyától űzetve urává lehet egy bizonyos rétegnek, amelyben 

természetesen a hasonlók vonzásának törvénye uralkodik. Eb-

ben a rétegben egy ideig talán jól is érzi magát, de ha ennek 

urává nem tud lenni, akkor ez a réteg az ő természeti erőit, az ő 

emberi testében való kapcsolatot használja fel arra, hogy a 

saját létét és hatóképességét biztosítsa a természetes világban 

élőkre. Mert mindenütt nagy a kiegyenlítődés vágya s ezek a 

vágyak, ezek az ösztönök nagy erővel törnek a kielégülés után. 

 Így van a földnek bizonyos számtörvénye, és minden 

természet-rétegnek megvan a maga számtörvénye, amelyet 

kinyitni és bezárni tudnak azok a szellemek, akik mágiával 

foglalkoznak. A hold, a nap, a csillagok mind bizonyos fluido-

kat és ódokat sugároznak bele a föld természetébe, amelyekre a 

föld természete visszhangot ad, amely visszhangon keresztül a 

szellemek értelme utat nyithat oda és onnan ide. Egy ilyen je-

lenség, amit leginkább ismertek: a médiumok ténykedése. Ez 

az életszalag nyújthatóságától függ, amit nem lehet akárhogyan 



 243 

és akármint elérni, hanem bizonyos vonatkozásoknak éppúgy 

egyezniük kell, mint ahogy pl. a sugarakat egy gyűjtőlencsébe 

lehet koncentrálni. A különböző sugaraknak: a mentál, asztrál 

és fizikai síkra ható sugaraknak egyesülniük kell abban az 

egyéniségben, mint gyűjtőlencsében, hogy rajta keresztül a 

fizikai világba beleláthassanak a szellemvilágban élők, a médi-

um pedig átláthasson a szellemvilágba. Nem minden médiumi 

képesség vonható ugyanazon szabály alá, sőt az lehetne mon-

dani, hogy ahány médium, annyiféle a médiumitás. Minden 

szférának, minden világnak megvannak a saját médiumai, kö-

zegei, akiknek lelkében megtalálható a sugarak összpontosítá-

sának ez a lehetősége. Minden időkben foglalkoztak ilyen tu-

dományokkal, és minden időkben tudtak a jóról, meg a rossz-

ról. Így megvoltak mindig az Úrnak is a kiválasztott edényei: a 

próféták. Akikben ez a prófétálás lelke, vagyis ez a képesség 

benne lakott, azok mindig adtak valamit a természetes világban 

élőknek. Legelsősorban az asztrálvilág benyomásait közölték, 

amelyeket minden egyes médium és minden egyes lélek más-

ként észlel, mert mindegyik a saját gyűjtőlencséjén (a saját 

egyéni színén) keresztül látja a dolgokat. Minél pozitívabb, 

minél biztonságosabb lelkiállapotban, vagyis szellemi fokoza-

ton van az illető ember, annál biztosabban rögzíti a gyűjtőlen-

cséjébe került dolgokat. És minél bizonytalanabb, minél hatá-

rozatlanabb és természetesen minél gyengébb a lélek, annál bi-

zonytalanabbak, annál nagyobb változandóságot mutatnak 

mindazok a tények, amelyek az ő gyűjtőlencséjébe kerülnek, 

mert az asztrálvilágnak sokszor csak a csillogó képét tudják 

átvenni, de a valóságban semmit sem tudnak rögzíteni. 

 Az ilyen egyéneknek jobb, ha nem keresnek semmiféle 

szellemi kapcsolatot, és egyáltalában nem keresik az asztrálvi-

lággal való összeköttetést. Az Isten Mózes által azért tiltotta 

meg, hogy semmiféle ilyen nézőkhöz, égi jelekre támaszko-

dó látókhoz ne forduljanak azok, akik az egy igaz Isten hi-

tét követik, mert ilyesmire nekik nincsen szükségük, mivel 



 244 

nekik nem az asztrálvilág képei után kell indulniuk, ame-

lyek semmi bizonyossággal nem bírnak, hanem ismerjék 

meg az élő Isten törvényét. Töltsék azt be, hogy szellemileg 

mind-magasabb fokra emelkedhessenek, és az igazság bir-

tokába jutva minél inkább megrögzíthessék az élet törvé-

nyét, amelyre támaszkodniuk kell. 

 Mert más az, ha valaki a megrögzített világban, azaz a 

magasabb erkölcsi síkon szemléli és látja a dolgokat: az a ki-

sebb jelentőségű dolgoknak kevesebb értéket tulajdonít; azon-

ban ha valaki a bizonytalanságból nézi a még nagyobb bizony-

talanságot, annak a kicsiny értékű dolgok is nagy fontosságot 

jelentenek, tehát nagy értéket tulajdonít azoknak, azokra tá-

maszkodik és az ilyen támaszkodás olyan, mint mikor a pehely 

megtámaszkodik a föld porában. Az ilyeneket a körforgás tör-

vénye viszi, ragadja tovább, hogy elveszítsék még azt is, ami-

vel valaha bírtak. 

* 

A fekete mágiáról és annak művelőiről: a bűbájosokról nem 

kívánok részletesen beszélni. Ezek a természeti világ szigorú 

határkövein: a természettörvényeken rést ütve akarják a termé-

szetet megrontó erőiket és elveiket beleszorítani az élők vilá-

gába, és a legkisebb réseket is kihasználva, mint az ellentét 

tudatos hatalma a természet különböző produktumai formájá-

ban: állatok, növények és férgek alakjában öntik el a föld fel-

színét, a fizikai síkot. Ezeken keresztül materializálódnak azok 

az elvek, azok az Isten törvényével ellentétben álló gondolatok, 

vágyak és érzések, amelyeknek a földön élő emberek kívánsá-

gai adnak létlehetőséget. Ugyanezeken a réseken keresztül be-

tekinthet a földi ember is az ellentétes világ műhelyébe, for-

rongó katlanába, ahol a minősítési törvény válogatja külön a jót 

a rossztól, az igazat a hamistól és számtörvények alakjában 

osztályozza és továbbítja mindegyiket a maga állapotába. 

Mondom, az emberszellem is betekintést nyerhet a számtörvé-

nyek világába azoknak a számoknak, azoknak az állatoknak és 



 245 

növényeknek termékein keresztül, amelyek a fizikai síkra jutot-

tak és megrögzítheti a földön az asztrálvilágba száműzött gon-

dolatok, érzések és vágyak kapcsolatát az éjszakában. Felkere-

sik ezek mint fantomok azokat, akiknek valaha valami közük, 

vagy kapcsolatuk volt hozzájuk és ki akarják használni mint 

eszközöket, hogy a fizikai síkon tevékenységet fejthessenek ki 

az ő természeti erőiken keresztül. Ezért van és volt rengeteg 

megszállottság; ezért vannak a különböző nyavalyák, őrültsé-

gek és mindenféle kiszámíthatatlan lelki betegségek, ame-

lyeknek egész rendszere van a fekete mágiában, amelyeket 

gyógyítani tudnak ugyan a fekete mágiával foglalkozók, de é 

gyógyításuk csak úgy sikerül, ha egy másiktól elvonják az erőt. 

Önmaguktól nem tudnak gyógyítani. Ilyenek azok a csodate-

vők, akik el tudják zárni és meg tudják nyitni azokat a réseket, 

amelyeken keresztül gonosz hatóerők jutnak a fizikai síkra. 

Azonban ezek sem tudnak semmiféle karmatikus dolgot eltávo-

lítani, amely már meg van érve, és aminek itt az ideje, hogy 

bekövetkezzék. 

 A fekete mágiával hatni lehet az ember asztrális lé-

nyére, azon keresztül a kedélyvilágára, lelki érzéseire, vonzó-

dására, az egész érzelmi világára, sőt azon keresztül értelmi 

világára is, de erre már kisebb mértékben. Azonban aki istenfé-

lő és igazán megtér a világosság útjára, arra a fekete mágiának 

ezen „az úton nincs hatása. Ez a világ az isten alkotta természe-

tes világ felett akar uralkodni, azt mindenáron a hatalmába ke-

ríteni. Tehát azt lehet mondani, hogy ez a sátán világa, azaz a 

bűn világa. És ez a célja az emberek téves gondolatain keresz-

tül többé-kevésbé sikerül is. A testen keresztül mindent elkövet 

ez az elv, ez a hatalom, hogy megnyomorgassa és szenvedtesse 

azokat, akik tisztább, magasabb fogalmakkal jönnek ide a ter-

mészetes világba, azzal a céllal, hogy felvilágosítsák helyzetük-

ről, állapotukról, jövendőjükről t. i. a kárhozatról, azokat, akik 

a bűn jármában vannak. Különösen ellensége ez a világ azok-

nak, akik a bennük élő szeretet folytán valakiért áldozatot 



 246 

akarnak hozni, akikben a szeretet olyan nagy, hogy ki akarják 

emelni a bűn világából azt, aki nekik kedves. Mindennek, ami 

igaz, ami szép, ami boldogító, ellensége ez a sötét világ, amely 

az emberek szívében a bűnökön és az elfordult gondolkozáson 

keresztül ezer meg ezer gátat emel a jó fejlődése elé. Azért aki 

a jónak, az igaznak előmenetelét akarja munkálni, annak áldo-

zatot kell hoznia; fel kell áldoznia a testét az igaz eszméért, a 

szeretetért, hogy azt diadalra vihesse. Másképpen nem képes 

megvívni a harcot a földön. 

 Vannak tiszta erők is, vannak a természetnek gyö-

nyörűséges alkotásai, vannak testet öltő tiszta és szép érzésű 

lelkek is, akik zavartalanul és boldogan élhetnek, vagy egy 

bizonyos célból, hogy t. i. hoztak valamit a világnak, vagy pe-

dig csak azért, hogy hagyjanak tiszta fluidokat a földnek, akik 

át meg át vannak hatva az Isten szeretésétől. Ezeket nem éri a 

gonosz fluid. Azonban amikor ezek a szellemek megerősödtek 

és elvégezték feladatukat a különböző testöltésekben, fel kell 

venniük a harcot nekik is; és ha megerősödtek a jóban, harcol-

niuk kell a gonosszal. Magasabb fokú médiumitások csakis 

Isten útján haladó emberlelkek között fordulhatnak, elő. Gyó-

gyítás, megvilágosítás, a tudományok előmozdítása és minden, 

ami a földnek valami lelki, vagy testi jólétet, a fejlődéshez esz-

közül szolgáló valami jót nyújt, mind magasabb rendű erők 

birtokában élő szellemektől ered. Minden tudományok között a 

legnagyobb tudomány az, hogy valaki megértse Isten akaratát, 

és a lelkét kiművelje az alázatosságban, hogy tudjon béketűrő 

lenni, és áldozatot hozni a szeretetben. Ezek a legmagasabb 

tantárgyak és a legnagyobb feladatok. Ezekhez járul még az is, 

hogy ha szükség van rá, tudjon a szellem lemondani. Ezeknek 

nem árthat a gonosznak semmiféle nyila, mert az ő erejük az 

imádság, az Istennel való összeköttetés, a szeretet, a kedvesség, 

az igazságért való önfeláldozás és a szelídség. 

 Nem is tudjátok, hogy amikor az ezekkel az egyszerű 

szavakkal kifejezett életben éltek, a mágikus erőknek mi-



 247 

lyen zuhataga vesz körül benneteket! Nem is tudjátok, mi-

lyen erőket vonzatok magatokhoz az imádság, a szeretet, a 

jó és igaz felé való törekvés által és még inkább a cselekede-

tek által, amikor meg tudtok bocsátani, amikor valakinek 

valamit el tudtok nézni, amikor gondolatotokban az indulat 

és szenvedély föllobbanását le tudjátok győzni! Ilyenkor a 

fehér erők egész áradata vesz körül benneteket és ezek az erők 

a tieitek maradnak. Ez az a bizonyos védőpajzs, amely megóv a 

gonosszal szemben, a gonosz erőknek és gonosz szellemeknek 

alattomos támadásával szemben. Ez az az erős bástya, amelyen 

keresztül nem tud hatalmat venni felettetek a megtévesztés szel-

leme, és nem tudja a lelketeket belevonszolni a változatosság-

ban bővelkedő asztrálvilágba. 

 Ez az a burok, amelyben ha a ti szellemetek indíttatva 

érzi magát, hogy az asztrálvilágban keresse fel az ő szeretteit, 

vagy munkálkodni akar azokon, akik megtévesztve ott sínylőd-

nek a szenvedések és vágyak világában, akiken segíteni kíván, 

mint áthatolhatatlan sziklavár vesz körül benneteket az asztrál-

világba való belépéskor. Ezt ti nem érzitek, nem is tudjátok, de 

tudják azok, akik látnak benneteket. Ez az a hatalmas erő, 

amely belőletek kisugárzik, amikor Isten erejében bízva az 

imádság által összeköttetést kerestek a Legmagasab-bal, hogy 

valakit az ő megszálló szellemétől megszabadíthassatok. Mert 

hiába ismeri az ember az eljárást, a külső formát, a számtörvé-

nyeket, ha a hasonlók karmaiba jut, és nem tud úrrá lenni ha-

sonló vágyain és gondolatain.  Erre csak akkor képes, ha ennek 

a mindent feloszlató, mindent megsemmisítő hatalomnak a 

birtokában van, amellyel a saját maga teste felett uralmat nyert. 

A saját testen úrrá lenni pedig annyi, mint a szenvedélyeken, a 

vágyakon úrrá lenni. És aki ezeken a vágyakon úrrá lett, vagyis 

ezeket meg semmisítette, az megsemmisítette a gonosznak ha-

talmát, mert nincs anyuik mihez kapcsolódnia. Ezek a gonosz 

erők, amelyek a földre a természettörvények  áttörésével hatol-

nak be, és elöntik az emberek szívét és lelkét még gonoszabb 



 248 

vágyakkal, nem tudnák hatalmat venni azokon, akik testi vá-

gyaikat így legyőzték, mert ha ezek ellen támadnak, akkor az ő 

erejük elfogyatkozik, és hacsak meg nem akarnák semmisülni, 

ha nem akarják elveszíteni az erejüket, nem kezdenek ki az 

ilyen lélekkel. 

Lemondás áltál ezeket az erőket meg lehet nagyobbítani. Amint 

a testnek vágyai pusztulnak, azok lelki erőkké, asztrál-erőkké 

lesznek.  

 Az, hogy az asztrálvilágot így vázoltam, ne vezessen 

félre senkit, azt gondolván, hogy az asztrálvilágban talán csak 

törvénytelen erők, képességek és hatalmak vannak. Mert 

ugyancsak az asztrálvilág az, amely boldogságot nyújt tisztább 

vágyaiban és lelkesedésében. Ugyancsak az asztrál-én az, 

amely elfogadja a jót, és azt érvényesíti a testi erőkben önma-

gán keresztül és ezáltal új erőket termel ki. A lélek asztrál-

erőiben van a forrása az egészségnek és a betegségnek is. Azért 

annyi a betegség, mert az asztrálerők meg vannak romolva. 

Nem azért beteg valaki, mert bűnt követett el, hanem mivel a 

bűn megtörtént, annak következménye a betegség, akárki kö-

vette is el a bűnt. 

 A tökéletes és megtisztított asztrál-erők a léleknek fény-

burkát képezik, az ő külső megjelenési formáját, mert mire 

azok így feltisztulnak, akkorra a szellem már rögzítette a maga 

állapotát az örökkévalóságban. De amikor a földön akar teste-

sülni az ilyen fényburokban élő szellem, az ő asztrálerőit be-

vonja, és fokról-fokra átöltözködik, mert csak úgy merülhet alá 

a föld szférájába. 

* 

Tulajdonképpen az a cél, hogy minden emberi lélek az ő egyé-

ni burkát annyira feljavítsa, annyira fejlessze, hogy a jobb, a 

magasabb szférákban is megtalálja a létfeltételét. Hiszen ideig-

lenesen feljuthat egy lélek magasabb szférába is, ha kap vala-

mely jóakaró testvérétől ideiglenes asztrálburkot, de mivel ez 

nem egyéni sajátja, ezt az asztrálburkot feléli, elkoptatja. És 



 249 

amikor ez bekövetkezik, megszűnik számára ott a létfeltétel 

éppúgy, mint ahogyan ti sem maradhattok a földön, ha a testet 

elhasználtátok, mert megszűnt a létfeltétel, a megjelenési alak 

tönkrement. Az embernek minden érzése, vágya, akarása és 

cselekvése az asztrálerők fejlődését vagy romlását segíti elő. 

Az emberek önkéntelenül is hatnak egymásra a példaadás által 

és a testükből kisugárzó fluidok által. És akik a fluidoknak ezt 

a törvényét ismerik, ezt a körülményt ki is használják jóra vagy 

rosszra. 

 A spiritista körök mindegyike külön-külön fluidot képvi-

sel nemcsak azért, mivel különböző szellemminőségek vannak 

bennük, hanem azért is, mivel az emberek az ő ódikus kisugár-

zásuk által vegyítik a gondolataikat és érzéseiket, és e fluidok 

minősége képvisel egy-egy körszellemet, amely körszellem 

vonzza az asztrálvilág megfelelő erőit magához. Azért ott leg-

inkább olyan típusú szellemek jelentkeznek és a tagok ezek 

által a fluidok által össze vannak kötve egymással. Nem mind-

egy az, hogy kik közé jár valaki. Nem mindegy, hogy kivel 

barátkozik, kivel van jóban, kivel iszik egy pohárból, mert hat-

nak az emberek és ezeken keresztül a szellemek is a természetes 

világra és egymásra. Ezért is óvják a szellemek a spiritistákat 

az összevissza való járástól. Minden egyes alakulatnak meg 

kell lennie a maga kis világának, és mindig az alacsonyabb -

fokúnak kell a tisztábbhoz, a jobbhoz, a nemesebbhez, a maga-

sabb fokúhoz kapcsolódnia. Mert a spiritizmus a mágiának egy 

neme, és jaj annak, aki ezt mint fekete mágiát akarja kihasznál-

ni, nem pedig az ő lelke erősítésére és hitének megszilárdításá-

ra. Jaj annak a léleknek, aki hitet nyert, és ezáltal más lelkek 

vezetőjévé, irányítójává, a nála kisebb látókörű emberek útmu-

tatójává lett  és ezt  az  elsőségét,  amelyet  neki  ez a   körül-

mény nyújt, a saját személyének kiemelésére használja fel! 

Mert nem ezért adatott neki az elsőség, hogy ő ebben a hiúsá-

gát és dicsőségvágyát élje ki, hanem hogy szolgáljon a nála 

kisebbeknek és gyengébbeknek, hogy igazán szelídségben, 



 250 

szerénységben és istenfélelemben vezesse az arra szorulókat, 

hogy amikor elérkezik a nagy leszámolás ideje, ne legyen an-

nak az igazságnak semmiféle folytonossági hiánya, amelyet ő 

akart a földön materializálni, amelyet reá bízott a Gondviselés. 

Mert hogyha ennek hiánya lesz, az ő lelkében tízszeresre na-

gyobbodnak az árnyékok a hiány folytán. Mert nagyon kön--

nyen megeshetik, hogy ha valaki, aki az ő személyének előbbre 

jutása, az átlagból való kiemelkedése révén az ő szolgatársai-

nak nyomorgatását és megkeserítését idézte elő: az ő hozzá-

nyúlása a fehér tudományhoz feketévé válhat, és így az ő spiri-

tizmusa is fekete mágiának számítódik egyszerűen azért, mert 

nem helyesen, nem Istennek átadott lélekkel végezte a feladatát 

azok között az emberek között, akiknek vezetésére jelölte ki a 

végzete. 

 Mert mindent lehet fehéren, és mindent lehet feketén 

végezni azok szerint az elvek szerint, amelyek az egyént irányít-

ják. Ha valaki azért böjtöl, és azért imádkozik, hogy minél job-

ban megfelelhessen vállalt feladatának, hogy minél jobban 

urává tudjon lenni szenvedélyeinek és megromlott vágyainak: 

ez helyénvaló és ezzel erőket tömörít a fehér mágiában. Ha 

azonban valaki akár csak egy gondolattál is félrelép, és azért 

böjtöl, hogy valami hatást tudjon elérni, ha az ő egyéni vágya-

it, az ő egyéni céljait szolgáló erőszakos akaratának érvénye-

süléséért keres az erőkben, az erőpótlásokban magának hatal-

mat, akkor már a fekete mágiának az árnyéka húzódik rajta 

végig. 

 

4. A médiumitásról. (**) 
A ki nem használt fantom, mint a gépies médiumitás előfeltétele. — A kü-

lönböző médiumitások. — A médiumitás legtökéletesebb fajtája. — A test 

különböző részei, mint más-másfajta szellemek kapcsolódási pontjai. 

 Minél magasabb fokú szellemek használták az éteri 

testeket, annál hajlékonyabbak; sőt minél többet használták az 

ilyenek, annál finomabbak. A legjobb és a leghasznavehetőbb 

az olyan éterikus test, amelyet egy törvényesen élt szellem vi-



 251 

selt, még ha az nem is ütötte meg minden tekintetben a mérté-

ket, azonban nem túlságosan kihasznált idegzetű egyéniség 

volt, hanem meglehetősen természetes életet folytatott. Az 

ilyen szellemben lehetnek hibák, lehetnek talán ferdeségek is, 

ez nem jelent sokat, mert a főbb jellemvonások után alakul az 

ilyen éteri test; a kicsiny benyomásokat a következő szellem-

egyéniség a testöltésben már teljesen elhalkítja, elszínteleníti, 

de a főbb jellemvonások elhatározó módon érvényesülnek. 

Az ilyen éteri testben - ha csak nincs tönkretéve - a legtöbb 

olyan hajlandóság rakódik le, amelyek a különböző szféráknak, 

különböző szellem-típusoknak, különböző hangulatoknak a 

rezgéseire reagálnak, érzékenyek. Azért legtöbbnyire ezek a 

levetett hüvelyek azok, amelyekben kiképződik az ú. n. 

mechanikai médiumitás, a materializációs és fizikai jelenségek 

előidézésére szolgáló erők médiumitása. 

 Amerikában azért van több ilyen materializációs je-

lenség, mert az még nem olyan régen úgyszólván teljesen vad 

terület volt, és azok az erők, amelyeket ez a földrész magából 

kitermel, még sok romlatlan éterikus test képzésére alkalmas 

anyagot képeznek. Azonban nem sokáig fog az sem tartani, 

mert olyan gyors lépésekkel halad előre az idegvilág elhaszná-

lása ott is, hogy ezek a jelenségek mind ritkábban fordulhatnak 

elő. Itt a ti földrészeteken ellenben már túlnyomó többségben 

igen régóta a földön tartózkodó szellemek élnek, ennélfogva 

kevés a természeténél fogva hibátlan, meg nem fertőzött lelki 

anyag. Hogy erre a médiumitásra ki alkalmas, azt így elmé-

letileg nehéz megállapítani; nem láthatnak be az emberek egy-

más fluidjaiba. Az éterikus test nyujthatóságától és bizonyos 

tekintetben a puhaságától, a benne lakó lélek en-

gedelmességétől és annak a bizonyos delejességnek a mér-

tékétől függ az ilyen médiumitás, amely a nyugalommal fejlő-

dik ki az emberben és szellemben egyaránt. Mert lehetnek sok-

szor magasabb rendű szellemek, akik ilyen kevésbé fejlett éte-

rikus erőkbe burkoltatnak, és az ő szellemi fluidjaiknak és tö-



 252 

rekvéseiknek, valamint a lelki erőknek és a harmadlagos élet-

erőnek olyan vegyüléke állhat elő, amik együttesen adják meg 

azt a médiumi jelenséget, amely bizonyos célra alkalmas. Az 

egyiknél gépies beszédre, írásra, látásra, megérzésre, a másik-

nál fizikai jelenségek előidézésére. Ilyen esetben sok életerővel 

és megfelelő mennyiségű villanyossággal bírónak is kell lennie 

a médiumnak, vagyis olyannak, hogy erőivel a föld villanyos 

természetét is magához tudja vonzani. A másiknál ismét értel-

mi dolgok elhelyezésére van nagyobb alkalmasság. A médiu-

mitás árnyalati különbözőségeket mutat egyiknél és a másiknál. 

Ahol a szellem nagyon fejlett, hogy úgyszólván kimagaslik az 

őt körülvevő természetes erőkből és kevésbé kapcsolódik bele 

ezekbe, — legtöbbnyire áll ez az értelmileg (nem fokozatilag!) 

túlfejlesztett, és inkább kissé megviselt idegéletet élőknél — az 

ú. n. intuitív médiumitás fejlődik ki. Ezek inkább áthasonulás 

folytán képesek gondolatokat átvenni. Mások viszont inkább 

érzéseket, (t. i. akiknél az idegszféra érzékenyebb) hangulato-

kat vesznek át; akiknek lelki képességeik sokoldalúlag ki van-

nak fejlesztve, azok pedig az ú. n. asztrál-erőkkel való kifelé 

hatást. Akik elfogadják a szellemek behatását, és ők maguk 

továbbítják azt: azok félig-intuitív, félig gépies médiumok. 

Ennek is rendkívül sok változata van, de ez mind-mind a 

lelki erőknek a törvényén nyugszik, nem pedig a szellemi 

világosság jelenlétén vagy hiányán, mert nagyon sokan 

vannak, akiknél a szellemi világosság megvan, de a lelki és 

éterikus testük nem alkalmas a szorosabb és nagyobb hatá-

sok és összeköttetések elfogadására. 
 A médiumitás legfejlettebb alakja az a bizonyos látnok-

ság, amikor a szellem képes elhagyni a saját alsóbb énjét és 

erőit, és a szelleme felemelkedik az asztrál- és mentálvilágok 

fölé. Ahol azokat a hatásokat képes elfogadni, amelyeket ott 

tapasztal és azokat épen, tisztán megőrizve hozza le emberi, 

vagyis alsóbb tudatába, és ott vagy lefordítja képekbe, vagy 

magát az Igét (mert másként nem nevezhetem azt az igazságot, 



 253 

vagy azt a gondolatformát) a maga valóságában materializálva 

adja az ő emberi énjének tudatára, hogy azt mint ember tisztán 

kifejezhesse. Az embert, aki keres, kutat, aki a lelkét Istennek 

ajánlva a megtérés útján halad előre és a maga átszellemesülé-

sén dolgozik, sokszor kiragadja ez a magasabb erő és ebben az 

elragadtatásban, vagy ő maga mint szellem kihelyezkedik, 

vagy pedig ezekben az erőkben egy másik, ennek megfelelő 

fokozatú szellem helyezkedik el és gondolatokkal, érzésekkel, 

gondolat-képekkel telíti az ember gondolatvilágát, amelyeket 

ez a lélek tudatán keresztül szavakba önt. 

 Igen sok emberrel gyakran megtörténik, hogy minden 

bevezetés nélkül hirtelen egy világosságot lát, de nem a testi, 

hanem a szellemi szemeivel. Ez megtörténhetik a természetes 

alvás idején, hogy így kiemelkedik a szellemi én, vagy megtör-

ténhetik a delejes alvás alatt. De nem mindenkor egyenlő mes--

sziségre tud hatni, s nem mindenkor egyenlő fokozatról tud 

gondolatokat emberi szavakra átfordítani. Egy-egy közlemény 

leadása alatt is folytonosan billen a mérleg, s ezért nem lehet 

beszélni százszázalékos médiumitásról. Annyi bizonyos, hogy 

túlzaklatott idegéletű és túl-erős és gyorsan alakuló fantáziával 

bíró emberek nem alkalmasak médiumi közlemények átvételé-

re, mert a passzivitás hiányzik bennük. Vagyis csak igen kis 

mértékben van meg, és az impressziókat a saját szellem gyors 

fantáziájával tökéletlenül alakítja, illetőleg kerekíti ki. 

 Azért zaklatott idegállapotban, indulatos lélekkel, vagy 

más ehhez hasonló állapotban, ami nagyon leköti az embernek 

érzés- és gondolatvilágát, még csak ülést tartani sem tanácsos, 

mert ilyenkor még a leghatározottabb szellemeket is elragadja a 

bekapcsolódás által az emberi erőkben, az ember lelkének erői-

ben örvénylő nagy hullámzás és a közlemény ritkán alakul úgy 

ki, ahogyan a szellem akarja és gondolja, hanem inkább úgy, 

ahogyan a médium lelke kialakítja. Nagyon nagy lelki fegyel-

mezettség szükséges ahhoz, hogy a médium ilyenkor is megáll-

ja valahogy a helyét és passzív tudjon maradni. Azért ilyen 



 254 

állapotban soha ne kérdezzétek a szellemeket, ha valami döntő 

igazság után akartok elindulni. Csak mindig a legnyugodtabb 

állapotban és a legtisztább jó szándékkal fogjatok hozzá, s ak-

kor amilyen választ kaptok, az a leghelyesebb. Inkább várjatok, 

legyetek türelemmel és imádkozzatok, hogy ez lehetséges le-

gyen. 

* 

A szellem kapcsolódásának mikéntjére szolgáljanak tájékozta-

tásul a következők: Az átlag emberszellem, akinek még nin-

csenek magasabb rendű lelki és szellemi törekvései, aki az 

igazságnak még csak azt a kicsiny hányadát bírja magában fel-

dolgozni, ami éppen csak az ő anyagi létében foglalkoztatja a 

gondolatait, aki tehát még csak a 2., vagy legfeljebb a 3. szfé-

rába tartozik, a diafragma (rekeszizom) vonalában kapcsolódik 

a médiumhoz. Mivel ez tulajdonképpen az anyagi és lelki élet-

nek a választóvonala, ennélfogva ez a legalkalmasabb pont 

vagy rész a kapcsolódásra. Ez azonban nem zárja ki azt, hogy 

magasabb rendű szellemek is így kapcsolódjanak, ha azt jónak 

látják, főképp, ha a médium idegszférája más, magasabb tekin-

tetből nem eléggé kiképzett, (t. i. ha nem eléggé érzékeny az 

idegen szellem behatásának, besugárzásának elfogadására). Ha 

ilyen szellemek ezt a kapcsolódást használják, megtörténhet, 

hogy nem a saját erőikkel közvetlenül kapcsolódnak, hanem 

szellemvilágbeli médiumi erőket vesznek kölcsön, és azok 

közvetítésével hozzák létre a kapcsolódást. Mivel pedig nagyon 

sokszor éppen ezeknek a fluidoknak az átdolgozása, felaprózá-

sa és az egyéniséghez való alkalmazása a legnehezebb feladat, 

a médiumi közlemények azért hiányosak, mert a médiumnak 

nem minden rétegét tudja a szellem a maga céljaira felhasznál-

ni. 

 Pedig ti azt hiszitek, hogyha már valaki médium és el-

fogadó, akkor annak minden rétege átveszi a szellemet. Ez 

azonban nincsen így, mert csak azok a rétegek vehetik át, 

amelyek áthasonulásra képesek a kapcsolódó szellemmel 



 255 

szemben. Ezért mondom én, hogy nincsen tökéletes médi-

umi nyilatkozat. A magasabb érzelmi szférákat betöltő szel-

lemek a szív tájékán kapcsolódnak és inkább az érzelmi világot 

ragadják meg. Azért egy erre alkalmas médiumon keresztül 

ugyanaz a szellem inkább csak az érzéseit tudja kifejezni. Azok 

a szellemek, akik ezeket az érzéseket is — hogy úgy mondjam 

— legyőzték, helyesebben mondva átnemesítették, átfinomítot-

ták, inkább a hátsó-agyon keresztül veszik igénybe az idegszfé-

rát és a hátsó-agyon keresztül izgatják a gondolkozó központot 

a befolyásukkal. Ezek inkább a gondolati világukat tudják kife-

jezni ugyanaz által a médium által. A hétköznapi, közönséges, 

anyagi emberek szellemei sokszor a gyomrot, az emésztő szer-

veket veszik igénybe, mert ők még csak abban az állapotban, 

azon a fokozaton vannak, hogy erre irányul a figyelmük. De 

vannak, akiknek még ennyire sem fejlett a lelkük, hanem — 

hogy úgy mondjam — félvad, anyagias szellemek. Ezek a be-

leket és az alsó testet veszik igénybe a kapcsolódáshoz. Állati 

lelkek a végtagokon keresztül kapcsolódnak, t. i. csak a végta-

gok erőihez férnek hozzá, mert az ő világuk alacsonyrendű 

világ: a szenvedélyek, a harag, az indulat, az izgalmi vágyak 

világa. Mert hiszen minden szenvedély a léleknek izgalmi 

pontjából indul ki. A legerősebb izgalmi pont: a gyomor, a máj, 

a lép és a vesék. De ezek mindegyike hat a szívre, mert az 

életműködés ebben fut össze. 

* 

Mindabból azonban, amiket elmondottam, nem lehet dogmákat 

csinálni, hogy ki hova kapcsolódhat, hogy a kapcsolódás mi-

kéntjéből már megállapíthassátok a szellem fokozatát. Mert 

nagyon sokszor alacsonyabb rendű érzésvilággal bíró médium-

nak csak az értelmi világához tud kapcsolódni a szellem, 

már pedig ez a legsilányabb médiumitás, mert ez esetben 

nyújt legkevesebbet a médium a szellem egyéniségéből. En-

nél jobb és hasznavehetőbb az érzelmi világhoz való kap-

csolódás. De a szellemvilág felhasználja a legkisebb alkalmat 



 256 

is, hogy a vágyódó lelkű embereknek csak valamit is nyújthas-

son. Materializációs és egyéb ilyen fizikális jelenségeket köz-

vetítő médiumitásnak az a kelléke, hogy az ilyen médiumitás 

fluidáris rétege a gyomor körül legyen erős, mert a fizikai 

erőknek, a felszívó és leadó erőknek kell kifejlődve lenniük az 

éterikus testben. Hogyha ez a réteg elég erős, és ha elég erős a 

felsőbb rendű én is, t. i a tüdő és a szív szférája, azaz a lelkisé-

get, az érzelmi világot képviselő erők szférája, és egyúttal a 

médium értelmileg is elég fejlett, akkor sokoldalú képességek 

fejlődhetnek ki. Általában minél harmonikusabb az ember az ő 

megjelenésében, az ő szellemi mivoltában, annál többoldalú 

médiumitás fejlődhetik ki benne. Vannak az alacsonyabb erők-

ben fejlett médiumitású egyének, akiknek értelmi nyilatkozatai 

azonban semmit sem érnek, mert hiszen az alacsonyabb rendű 

erők semmiféle igazságot nem nyújthatnak. És jaj azoknak, 

akik az ilyen alacsonyrendű erők utasításai szerint vakhitűen 

cselekszenek! 

 Az alacsonyrendű médiumi erők — azok t.i., amelyek, 

mint mondtam, a gyomor tájékán vannak, tehát amelyek erős 

médiumi képességre vallanak — legtöbbnyire könnyen nyitnak 

utat a megszálltságra, ha a magasabb rendű én nem elég fejlett 

és világos ahhoz, hogy a maga alsóbb rendű erőit rendben 

tartsa, és azoknak az erőknek fluidáris behatásait visszautasít-

sa, amelyek őt körülveszik. Ezért én azokat, akiknek erős von-

zásuk van a szellemvilággal szemben, de nem látom a felsőbb 

rendű énjükben a garanciát arra nézve, hogy ellen tudjanak ál-

lani, mindenkor lebeszélem a médiumitás kifejlesztéséről. Na-

gyon sokszor nem is helyes és nem is törvényes az ilyen médi-

umitást felszabadítani, mert az ilyen médiumitás igen nagy 

részben — mondhatni kilencven százalékban — súlyos veszé-

lyeket rejt magában: megőrülés, megszálltság lehetőségét, vagy 

legalábbis a szenvedélyekben váló tobzódást hozhat maga után. 

A szeretetben gyenge emberek részére egyáltalában nem talá-

lom helyesnek a médiumitás kifejlesztését. 



 257 

 
4. A táplálkozásról. (**) 

Tulajdonképpen mindegy, hogy az ember mivel táplálja a tes-

tét, ha egyszer a lélek megtalálta a helyes irányt. A helyes 

irányban haladó lélek nem csinál magának problémát a táplál-

kozásból, mert hiszen minden jó, amit az Isten táplálékul te-

remtett a földre. És ha én mégis bizonyos irányelveket megje-

lölök, ezzel nem akarok szoros korlátokat vonni, csak éppen 

azt az irányt kívánom megmutatni, amelyet az ember a táplál-

kozás terén aggodalom nélkül követhet. 

Jó az embernek hússal és szeszes italokkal nem élnie, mert 

úgy a hús, mint a szeszes italok az idegszférára (nem a lélek-

re!) hatnak. T. i. az idegszféra nagyon érzékeny és hatások 

felvételére és leadására alkalmas fluidréteg a földi világban. Az 

idegszféra a lélek és a test összekötésére szolgáló és a testet 

fenntartó harmadlagos életerőnek a produktuma, illetőleg va-

lami, a lélek kisugárzásából és valami az anyagi életnek besu-

gárzásából a lélekre, ami közvetlen kapcsolatot képez a kettő 

között.48* 

 Tehát ennek a kettős hatásnak a vegyüléséből származik 

az idegszféra. Minél érzékenyebb, minél fejlettebb, minél több-

oldalúan képzett valamely lélek, annál szenzitívebb az 

idegszférája. Ez a szenzitív idegszféra a testből jövő s a testen 

keresztül az egész környező természetből jövő behatásokat 

közvetíti a lélekre. A lélek pedig az ő mozdulatait, az ő törek-

véseit, az ő egyéni életének a kisugárzását közvetíti rajta ke-

resztül a világra. Ezért nem mindegy az, hogy ez az idegszféra 

mit közvetít a lélekre, és nem mindegy, hogy a lélek mit sugá-

roz keresztül az ő idegszféráján a világba. A léleknek vannak 

kedélyhullámzásai, amely kedélyhullámzásokat sokszor a külső 

                                                 
48 * A szellem a lelken keresztül igyekszik éreztetni az ő hatásait az anyag-

világgal, mert szükséges is, hogy az anyagvilágot telítse az ő érzelmeivel és 

egyéb hatásaival; viszont szükséges, hogy az anyagvilágból eredő hatásokat 

is feldolgozza a maga számára 



 258 

benyomások, sokszor pedig a szellemnek benső állapotai hoz-

nak létre. Törvényesen kiképzett szellem, a törvényes alapo-

kon, igazságon nyugvó, kiegyensúlyozott lélek nyugodt, békés, 

harmonikus benyomást sugároz a világba; a nyugtalan, önma-

gában is elégedetlen és önmagában is harmóniátlan lélek pedig 

ugyanilyen benyomásokat sugároz ki a vele érintkező emberek-

re és az egész környező természetre. 

 A szellemileg kiegyensúlyozott, lelkileg harmonikus 

ember táplálkozhatok bármivel, az nem fogja befolyásolni az ő 

nyugodt kedély világát. Azonban a nyugtalan és természeténél 

fogva ki nem egyensúlyozott lélekre már nagy hatással van a 

külvilág, miért is az ilyen gyorsan hevülő, lobbanékony vér-

mérsékletű embereknek különösen nem válik javára sem a hús, 

sem a szeszes italok, áltálában semmi izgató étel és ital élvezé-

se. Az ilyen lélek azért nyugtalan, azért izgul és tevékenykedik, 

mert elégedetlen, mert nem találja önmagában azt a békét, 

amelyre törekszik. Mert hiszen az idegszféra is kívánja a békés 

megnyugvást. Ha mármost az ilyen kiegyensúlyozatlan kedé-

lyű ember hússal táplálkozik, akkor ezeken a nyugtalan testi 

erőkön kívül azok az állati fluidok, amelyek még nem végezték 

el a pályafutásukat, azaz nem élték ki magukat, a táplálékul 

felhasznált húsban akként hatnak, hogy az állati testhez kötött 

és abból kisugárzó életerők, amelyek még benne vannak a hús-

ban és a vérben, még nagyobb nyugtalanságot okoznak, és bé-

kétlenségre izgatják azt az embert, akinek erre úgyis megvan a 

hajlandósága. Különösen az ilyeneknek ajánlom a növényi táp-

lálkozást és a gyümölcsöt, valamint a tejjel való táplálkozást. A 

tejben t. i. természettől fogva az egész test táplálására szüksé-

ges anyagok benne vannak. Azonkívül még egy fontos szem-

pont érvényesül itt. A tejet tulajdonképpen a szeretet, az oda-

adás választotta ki a szervezetből, azért a tej mint táplálék az 

idegekre-megnyugtató hatássál van. Nem egészen így áll azon-

ban a dolog a tojással. Ez is táplálja ugyan, sőt felfokozza az 

idegek erejét, azt a bizonyos sugárzást, de nincs megnyugtató 



 259 

hatása. Csak aki nagyon el van gyengülve, és kifáradva, és 

akinek az idegzete kimerült, az találja meg a tojással való táp-

lálkozásban az idegerő pótlását. De ha nincs kifáradva és kime-

rülve, sőt túl van táplálva, akkor a tojás nem ajánlatos, mert 

túlkapásokra ingerli az embert. Akinek tehát elég vére van, aki 

nincsen elfáradva, nincsen kimerülve, annak egyenesen káros 

és veszélyes, mert meggondolatlanságokra, helytelenségekre, 

egyszóval túlzásokra ösztönzi. Megnyugtató és jótékony hatású 

táplálék tehát: a tej, a gyümölcs és azok a főzelékfélék, amelye-

ket nyersen is meg lehet enni. 

 A nyers táplálkozásnál azok a sók hatnak erősítőleg a 

szervezetre, amelyek a föld vegyi alkatrészeit teszik ki. A nyers 

táplálkozásnak az az előnye, hogy a föld természetéből a növé-

nyekbe átszívódott elemek nagyszerűen helyezkednek el a test 

erői között és kiegyensúlyozzák és pótolják azokat az elhasznált 

erőket, amelyek a fáradtság áltál elégnek. Ezért különösen a 

nyers gyümölcsök igen ajánlhatók. Ha azonban az emésztő-

szerveknek valami hibájuk van úgy, hogy azok nem képesek 

megbirkózni ezekkel a nyers savakkal, akkor ezek bizonyos 

mérgekké alakulnak át a szervezetben, mert nem tudják őket 

felbontani a szervezetnek azok a nedvei, amelyek el vannak 

satnyulva. 

 A húsban fel vannak fokozódva a növényekben talált 

elemek, mert azok az állati testben már egy magasabb foko-

zatot nyernek, mivel az állati test idegszférájának a hatása-

ival telítődnek. Vannak állati testek, amelyek annyira telítve 

vannak az állat életélvének ellentétes természetével, hogy azok 

az emberi test táplálására teljességgel nem alkalmasak. Ilyenek 

a húsevő állatok. Ezeket tisztátalanoknak mondja Mózes törvé-

nye. Hogyha ezeket az emberek megennék, ezek borzasztó rossz 

hatássál lennének az ő természetükre, úgyszólván megmérgez-

nék a szervezetet. 

* 



 260 

Eredetileg az ember nem volt húsevő, hanem növényevő. Csak 

később, amikor már tudatossá vált a rossz az emberekben, ak-

kor szoktak rá a húsevésre és az állatoknak e célból váló meg-

ölésére. Aki állatokat öl nagyobb mennyiségben, az az 

idegszférájának az érzékenységét elveszti, és tompulat áll be 

nála úgyannyira, hogy a szellemvilág létezéséről nem képes 

tudomást venni egyszerűen azért, mert az ölés által a halál tör-

vényét hozza magához közelebb. Az ölés nem Isten akarata, 

mint ahogy a törvénytelen életek nemzése, a törvénytelen éle-

tek előhívása, megtestesítése sem Isten akarata. Tehát ameddig 

a földön az élet törvénytelen előhívása úgyszólván „törvényes”, 

azaz indokolt, addig a halál törvénye is indokolt. Miután azon-

ban az emberek ezt a törvényt áthágták, több a szaporulat az 

állatoknál, mint lennie kellene, és ezt a szaporulatot megeszik 

az emberek. És éppen azért, mert az emberek megeszik, és mes-

terséges úton felfokozzák, sőt bizonyos irányba kergetik az 

életelv megjelenési formáját: ezzel az életélvnek elvágják a 

természetes helyfoglalását a világban, s olyan fajokat hoznak 

létre, amelyeknek nincs semmi magasabb rendű céljuk49*.  

Mert mindent valami nagyobbszerű, valami jobb céllal len-

ne csak szabad az életbe hívni. 

 Amikor egy bizonyos faj elérte a maga megjelenésének 

legmagasabb fokát a földi mérték szerint, akkor az a faj kipusz-

tul anélkül, hogy az emberek kipusztítanák. Azonban az embe-

rek azokat a fajokat, amelyek az emberi céloknak nem kedvez-

nek, kipusztítják, sőt sokszor azokat is kipusztítják, amelyek 

nekik kedveznek, úgy, hogy azután szeretnék őket visszahívni 

az életbe. Ez azonban már nem megy, mert akkor már az a ki-

pusztult faj,  amelyet az emberek pusztítottak ki, más úton és 

módon keres magának életlehetőséget. Hogyha az emberek 

abból a célból akarnák kipusztítani a kártékony állatokat, hogy 

a gonosz életelveknek a megjelenését meggátolják, akkor elő-

                                                 
49 * P. o. sertéseket tenyésztenek a zsírjukért, libákat a tollukért, juhokat a 

gyapjújukért. 



 261 

ször önmagukban kellene megszüntetniük a gonosz elveket, és 

akkor megszűnnék a gonosz állatok életlehetősége is, mivel 

nem nyernének fluidokat a megjelenésre. Hiszen ezek a fluidok 

és erők eredetileg is a bűnös emberi lélek elhullatott erői vol-

tak, amelyek állati formákban kerestek megjelenési lehetősé-

get. Ezek a szertelenségek és kilengések mind óriási ka-

tasztrófákat hoznak nemcsak az egyes embercsoportokra, ha-

nem még a szellem-rajokra is, amikor t. i. az ilyen ember-

csoportok a szellemvilágba kerülnek. 

* 

Mindezek dacára a nagyon mérsékelt húsevés és borfogyasztás 

a mai emberiség fejlettségi színvonalán törvényes állapot, mert 

a föld mostani fokozatán még nem elég érett arra, hogy kizáró-

lag növényi táplálékkal éljenek az emberek, mert nagyon kü-

lönböző fokozatú szellemek vannak testben a földön. 


	(**)
	Az olvasóhoz.(**)
	Bevezetés(**)

	A  TESTBE ÖLTÖZÉS.
	1. Általános ismertetés. (**)
	2. Hétköznapi és vasárnapi testöltések. (**)
	3. A testöltések célja: az egyéniség kibontakozása. (**)
	4. A szenvedések szerepe a testöltések során. (**)
	A szenvedés kettős szerepe. — A misszió-szellemek szenvedése. — A nő hivatása a fejlődésben. — A szerelmi törvénnyel való visszaélés. — A kegyelem értelmezése.


	AZ EMBER KAPCSOLATA A VILÁGGAL.
	1. Az ember hatása az őt környező világra. (**)
	2. A környező világ hatása az emberre(**).
	3. Az emberi test szférái. — Éterikus test. (**)
	4. A fantomokról. (**)

	A  B Ű N.
	1. Van-e a bűnnek önálló lényege? (**)
	2. A bűnök és a betegségek összefüggése. (**)

	KRISZTUS MEGVÁLTÓ MUNKÁJÁNAK  ÉRTELMEZÉSE.
	1. rész. (**)
	2. rész. (**)
	3. rész. (**)
	4. rész. (**)

	VEGYES KÖZLEMÉNYEK.
	1. A szellembukás magyarázata. (**)
	2 A szerelemről. (**)
	3. A mágiáról. (**)
	4. A médiumitásról. (**)
	4. A táplálkozásról. (**)


