
 A 

A NÉVTELEN SZELLEM BÖLCSÉSZE-

TE 

 
T I T K O S  TANÍTÁSOK 

 

 

 

A „NÉVTELEN SZELLEM”' KINYILATKOZTATÁSAI  

ESZTER MÉDIUM ÚTJÁN 
 

 

 

 

 

 

II. kötet. 
 

 

 

 

 

 

 

 

KIADJA: 

 

A SZELLEMI BÚVÁROK PESTI EGYLETE 

BUDAPEST, 1936. 
 



 B 

A II. KÖTET TARTALMA: 
(**) 

BEVEZETÉS. ........................................................................... 1 

A SZELLEM TESTEI.  

I. LELKI-TESTEK. ................................................................... 14 

II. ............................................................................................. 25 

2. AZ IDEGSZFÉRA .............................................................. 37 

I. .............................................................................................. 37 

II. ............................................................................................. 55 

3. A SZELLEM KIBONTAKOZÁSÁNAK ÚTJA. ............... 64 

A LÁTHATÓ ÉS A LÁTHATATLAN EMBER.  

1. A LÉLEK NYÍLT ÉS REJTETT TULAJDONSÁGAI. ..... 79 

2. AZ ÖNTUDAT KÜLÖNBÖZŐ RÉTEGEI. ...................... 92 

3. AZ ÁLOMÉLET. .............................................................. 106 

4. AZ ŐRSZELLEMEK ÉS VÉDENCEIK .......................... 120 

HATÁSOK ÉS VISZONTHATÁSOK.  

1. AZ IMA HATÁSA. .......................................................... 135 

2. FOGADALOM ÉS IGÉZET. ........................................... 152 

BŰNBOCSÁNAT ÉS KEGYELEM 

1. A BŰNBOCSÁNAT MISZTÉRIUMA. ........................... 159 

2. VALAKIKNEK MEGBOCSÁTJÁTOK BŰNEIKET, 

MEGBOCSÁTTATNAK NEKIK; AKIKNEK 

MEGTARTJÁTOK, MEGTARTATNAK. (JÁN. XX. 23.) . 175 

3. A MEGVÁLTÁS TITKA. ................................................ 191 

AZ ÁLDOZAT.  

3 . AZ ÁLDOZATRÓL ÁLTALÁBAN. ............................... 201 

2. AZ „ISTENI IGAZSÁG” MISZTÉRIUMA ..................... 214 

ISTEN ÁLDOZATA............................................................. 228 

BEFEJEZÉS .......................................................................... 243 

 

 



 1 

 

Bevezetés.(**) 
Az ösztön eredete. — Elemi szellem. — Az elemi szellemek tulajdonságai-

nak kibontakozása. — Az Istennel való összeköttetés célja. — A teremtés 

analógiája. — A szellemek fokozatos süllyedése. — Miért kell a jobbnak 

többet szenvednie a földön? — Minden jogtalan előny megtermi a maga 

szenvedését. — Mikor éri el a szellem a tökéletességet? 

 Az életben több a fájdalom, a gyötrelem, mint az öröm; 

sőt a sok fájdalom és gyötrelem között csak kicsiny megnyug-

vások, kicsiny öröm-részecskék vannak elosztva pihenőkül. 

Azt is látjátok, mert látnotok kell, hogy minél fejlettebb, minél 

érzékenyebb a lélek, aki a szenvedő világból kiveszi a maga 

részét, annál több esik reá, annál nagyobb az a körforgás, az a 

lehetőség, amely őt eltemeti a gyötrődések mélyére. Ellenben 

minél fejletlenebb, minél vadabb, minél nyersebb valamely 

lélek a maga megjelenésében, annál inkább el tudja kerülni a 

szenvedéseket, annál inkább kiverekszi magának azokat az 

örömöket, azokat a nyugalmi állapotokat, amelyek a földön élő 

minden lélek előtt az élet kívánatos járulékai. 

Nem szükséges dolog a szenvedés, és mégis van, mert maga a 

természet, maga a léleknek az állapota, vagyis igazsága az, ami 

az ő fejlődési fokán határt szab körülötte és korlátozza mozgási 

lehetőségeit. Ez az az igazság, amely őt hajtja, és előre kergeti; 

ez az ő igazsága nem egyéb, mint azok a felszedett, vagy ki-

termelt elvek, amelyek a „nincsen”-ből, a „semmi”-ből veszik 

eredetüket, és amelyek a „van”-nal, a valósággal szemben az 

életnek, a mozgási szabadságnak, a tevékenységi lehetőségnek 

bizonyos hányadát lekötik. 

 Tehát ezek a fluidok, ezek az erők, amelyek a „nin-

csen”-ből hívattak bele a „van”-ba, az életbe, itt élnek, itt mo-

zognak körülöttetek, és törvényt tartanak fenn. Amely törvény-

ben ezek maguknak akarják az uralmat biztosítani, a maguk 

céljai szerint akarják igába hajtani nemcsak azokat az öntudat-

lan erőket, amelyek felett már rendelkeznek az életbehívás al-

kalmával, hanem igába akarják hajtani a szellemiséget és rajta 



 2 

keresztül legyőzni az istenséget. Ez a sátán fogalma. Minél 

többet beledolgozik a szellem az ő életével a maga tudatos 

erőivel a nincsenbe, ez a nincsen annál többet akar a maga 

részére elvenni, annál többet akar meghódítani, mert ter-

mészetében áll a terjeszkedés. Különben ez a terjeszkedési 

vágy benne van az egész teremtettségben. Ez nem a „nincsen” 

természete, mivel a „nincsen”-nek nem lehet semmiféle tudata, 

akarata, vágya; hanem a beledolgozott természet, a beledolgo-

zott szellemi princípium adja meg neki ezeket a vágyakat, mert 

hiszen benne az életet ez tartja fenn, ez mozgatja. Ez az oka 

annak, hogy nem éri be azzal, amit neki megteremtője — t. i. a 

szellem — nyújt, hanem ez maga akar hatni, maga kíván to-

vábbteremtődni. (T. i. a „van”-nal áthatott „nincsen”.) Ez a 

tovább teremtődni akarás, ez az élettel való telítődési vágy 

azokban a megfertőzött fluidokban és erőkben képviseli 

azt, amit ti nyers ösztönnek neveztek, amely az emberben 

és az állatban megnyilatkozik. Egyébként ez az elv az egész 

bukott teremtettségben benne él. Az ásvány természetében még 

úgyszólván alig ébredez; a növényben már erős hatalommá 

növi ki magát az élettel való telítődésre irányuló nagy akarat, 

amely az állatban már teljesen élő ösztönné ébred. Az ösztö-

nöknek ez a fokozatos ébredése az állati testeket elhagyva és az 

állati életek sorozatán felemelkedve az ember tudatalatti ösztö-

névé finomul, t. i. a harmadlagos életerővé. Az emberi testeket 

elhagyva, s az asztrálvilágnak minden egyes állomásán keresz-

tülfinomodva, lelki princípiummá válik. A szellemmel itt már 

közvetlen összeköttetésben áll és megtisztítva, mint lelki prin-

cípium a legmagasabb fokozatot elérve, Isten közelébe törek-

szik. Amikor pedig az Isten közelébe ér, az Isten szelleme átsu-

gározva azt, felébreszti újonnan alakult teremtménnyé, vagyis 

kezdetleges szellemmé (elemi szellem). 

 Az elemi szellem még nem vétkezik, még nem kész, 

öntudatos valami; csak amikor a természetében felébrednek 

mindazok a lényegek, amelyek benne, mint a nincsenből fel-



 3 

szedett elvek, rejtőzködnek, akkor bontakozik ki az öntudata. 

Az elemi szellemek természete felszedi a jónak és a rossznak 

mindazokat a behatásait, amely hatásoknál fogva ők ezeket 

viszik előbbre, ezek a hatások pedig őket, a kölcsönös telítődés 

által. Mert az elemek megtöltik a szellemek természetét, vagyis 

természetes tudatát ösztönökkel, hajlandóságokkal, az elemi 

szellemek pedig megtöltik az elemeket az ő céljuk felé vezető 

irányító tendenciákkal. Eképpen mindkét rész egy magasabb 

fokozatot nyer. T. i. az elemek hatása folytán az elemi szelle-

mekben lévő hasonló lelki princípiumok tudatosabbakká vál-

nak. Az elemi szellemeknek az összes állomásokat végig kell 

járniuk alulról fölfelé és felülről lefelé, vagyis úgy a fizikai sík 

alatt lévő törvényekben és erőkben, mint a fizikai sík felett lévő 

szférákban dolgozniuk kell. Mikor az elemi szellemek ezeket 

az állomásokat végig járták és ismét felkerülnek oda, ahonnan 

kiindultak a teremtés pillanatában, akkor válnak öntudatos szel-

lemekké, akkor nyernek szabadakaratot, akkor nyernek teljes 

tudást, azaz a jó és rossz közötti megkülönböztető képességet a 

szellemekkel való érintkezés által. Ennek a folyamatnak ered-

ményeként magukban és magukkal viszik úgy az alsóbb, mint a 

felsőbb világnak egész természetét. Ekkor már mindazzal ren-

delkeznek, amivel a tökéletességre eljuthatnak. A jóban való 

kiképzésük ellensúlyozza a rossznak, vagyis a nincsenből eredt 

hajlandóságoknak a hatásait. Mivel pedig az Isten jó, és szere-

tetből teremti az ő gyermekeit, ennélfogva a jóban nagyon erős 

kiképzésben részesülnek. Azt lehetne mondani, hogy a világos-

ság, amellyel ők rendelkeznek, elég lenne nemcsak egy ilyen 

egyrétegű életnek az átvilágítására.1*  

                                                 
1* Egyrétegű életnek nevezem az ő életüket, amelynek felső, egyetlen há-

romszöge   jelképezi az ő felébredt énjük három alap-princípiumát: érte-

lem, érzelem, szabadakarat, míg alsóbb természetük   ugyanennek a három 

princípiumnak az ellentéte. De ez a felsőbb értelem a világosság által, vagy-

is az Isten behatása által annyira át meg át van világítva, annyira fel van 

bontva, hogy ez a felsőbb háromszög elég lenne nemcsak egyetlen ilyen 

alsó háromszög megvilágítására. Ezzel csak azt akarom mondani, hogy a 



 4 

 Az Istennel való összeköttetés folytán az lenne a cél, és 

az is volt mindenkor a cél, hogy ezek a szellem-egyedek az ő 

felsőbb rendű természetükkel  felbontsák az alsóbb rendű 

természetüket,  és amikor felbontották, tökéletesen kiküsz-

öböljék abból a nincsennek ott ragadt és a tudatban fokozatosan 

felszívódott hatásait, azaz, hogy minden tökéletlenséget, min-

den gyengeséget, minden tévelygésre való hajlandóságot fel-

szívjanak és megemésszenek az ő felsőbb énjükből eredő vilá-

gossággal. Amikor a szellem telítette ezt az alacsony, alsóbb 

rendű énjét, akkor egy újabb állomásra ér el, t. i. az Istenben 

való összeolvadás állomására. Nem más ez tulajdonképpen, 

mint az istenségnek önmaga - megnagyobbítása.2* Mert nem 

úgy kell azt gondolni, hogy az Isten a teremtés által önmagát 

osztja részekre. Amikor az Isten teremt, akkor nem önmagából 

ad egy részt oda, hogy rendeltetése betöltése után ugyanazt 

vonja vissza magához. Egy hasonlattal próbálom ezt megvilá-

gítani. Amikor az ember levegőt szí a tüdejébe és újra kibocsát-

ja azt, amit magából kibocsátott, az már nem ugyanaz többé, 

mint amit beszívott; az már telítve van az ő testének a lényegé-

vel, parányaival. És amit újra beszív, az megint nem ugyanaz, 

mint amit kilehelt. Így az ember a lélegzés által önmaga körül 

a levegőt megtelíti az önmagából való járulékokkal. Az a lehe-

let, amit kilehel, magán viseli az ő testében lévő atmosztférát, 

megtelítődik gőzzel, elektromos és delejes parányokkal stb., 

úgy, hogy többé már nemcsak a levegőben meglévő lég- és 

gáznemű anyagokat foglalja magában, hanem azokat az ódikus 

                                                                                                        
szellemben ez a két háromszög nem egyenlő, de ellentétes fajsúlyú tényező, 

és nem olyan közöttük a viszony, mint a mérleg két oldala között, amikor 

egyensúlyi helyzetben megáll; mert ebben a van-ból vett természet sokszor-

ta több, nagyobb, erősebb, úgy, hogy ezzel szemben úgyszólván semmi 

súllyal sem bír az alsó háromszög primitív természete. 

 
2 * T. i. a semmit, a nincsent telíti az istenség önmagával.  

 



 5 

parányokat is, amelyek magukon viselik minden egyes lélek 

külön egyéniségét. 

Ugyane szerint az analógia szerint telíti Isten az ő világosságá-

val, az ő szellemi kilehelésével az élethullámokat. És mivel-

hogy Isten mindegyik élethullámnak egyformán külön-külön 

nevet, vagyis külön-külön célt, külön-külön gondolatot ajándé-

kozott és zárt beléjük az ő lényük titkaiként, amit nekik egyéni-

ségük teljes kifejlődése által a világmindenségben ki kell telje-

síteniük: ezzel adta meg nekik az ő egyéni különlétüket; az ő 

egyéniséggé való ébresztésüket. 

Mikor azután ezek a szellemlények az ő alsó természetüket 

bölcsességgel, tudással és szeretettel átvilágították, s teljesen a 

felső természethez hasonlóvá tették, akkor ők már kész egyéni-

ségek, isteni lények, akik fejlődésüket befejezték, vagyis Isten 

gondolatát és akaratát véghezvitték. Ez pedig őket egyénileg 

boldoggá teszi, mert amikor ezt elérik, számukra új turnus kez-

dődik, mert az Istenéhez, az Atyáéhoz hasonló tulajdonságok 

ébrednek fel bennük, hasonló módon tudnak teremteni, vagyis 

az istenségnek részeivé válnak. 

 

* 

 Fejlődési útjukban a szellemek közül sokat megtéveszt 

alsóbb rendű természetük — mivelhogy ebben nincs kizárva a 

tévedés lehetősége — és ez alsóbb rendű természet hajlamai és 

tévedésre hajló tendenciái annyira lekötik a felsőbb rendű ter-

mészetben elzárt isteni akaratot, isteni világosságot, hogy a 

felsőbb, isteni világosságból, vagyis a felsőbb rétegből túl sok 

életerőt vonva le az alsóbb rétegbe, ezáltal az egyén az alsóbb-

nak a hatalmába kerül, vagyis a szellem a tévelygésnek marta-

lékává lesz. Itt ugyan még nem lehet határozott bűnről beszél-

ni, csak a hajlamokba, a vágyakba téved bele a szellemi lényeg, 

és azokat a lehetőségeket vizsgálja, azokat az eshetőségeket 

használja ki, amelyeket a nincsenből vett tudat a szellem elé 



 6 

tár: t. i. a tévelygésre, a lehetetlenre építő hajlandóságok, ame-

lyek a szellem közelségében óriási módon megnövekednek. 

 Ugyanezt a folyamatot láthatjátok gyermekeknél, akik 

bár tudják, hogy mit szabad és mit nem, mert a szüleik ezt 

megmagyarázták nekik, de az ő alsóbb természetükben ott él a 

vágy, hogy mégis azt cselekedjék, amit nem szabad. És az a 

gondolat támad fel bennük, hogy a szüleik úgysem tudják meg, 

hogy ők mit cselekedtek; mert ha ennek következtében támad-

na is valamiféle űr, akkorra ők már betöltik azt az űrt, mire a 

szülők rájönnek a dologra. Ugyanezek az eshetőségek és 

ugyanezek a csalfa lehetőségek csábítják el a szellemeket is, 

akik azt hiszik, hogy képesek valami jobbat, valami kedvezőb-

bet létrehozni, mint amit a fennálló törvény, a nekik át-

tekinthető és ismert természettörvény korlátain belül a munká-

juk által kihozni képesek. Csak egyszer lépjen túl ezeken a kor-

látokon a szellem: az űr, a folytonossági hiány rögtön mutatko-

zik, és soha többé vissza nem csinálható. És hacsak vissza nem 

lép, vissza nem siet a szellem a természettörvény korlátai közé, 

ez az űr ahelyett, hogy betöltődnék, folyton nagyobbá és na-

gyobbá lesz. Ez az űr pedig azért áll elő, mert lényegükből az 

Isten természetét elhagyták, az Isten igazságát átlépték, és az űr 

azért növekedik, mert az Isten lényegétől, az Igazságtól mind 

jobban és jobban eltávolodnak. Ezt nem tudják, és nem veszik 

észre egykönnyen, mert az ő alsóbb természetük, t. i. a lélek 

hajlamai mindig ott állnak, és azokkal az eshetőségekkel és 

lehetőségekkel csábítják őket, amelyeket még nem ismernek. 

És ők azt hiszik — miután még mindig hitelt adnak a csalogató 

lehetőségeknek — hogy helyre tudják hozni, és úgy tudják 

megcsinálni a dolgot, hogy nem lesz belőle semmi káruk. Te-

hát ebben a ferde hitben élve mindjobban eltávolodnak az igaz-

ságtól és a lélek természete meg az isteni természet között tá-

tongó űr támad. Ezt a tátongó űrt tölti meg a szellem a hiábava-

ló próbálkozásai nyomán keletkezett csalódásokkal. Mert ezek 

a hiábavaló próbálkozások egészen addig nem képesek a szel-



 7 

lemnek tudomására hozni, hogy tévedett, ameddig a csalódások 

folytán a lélek természetében a fájdalom és a szenvedés nem 

jelentkezik.3* 

Tehát a hiányok megtelítődnek csalódással, és a csalódások 

folytán mind több és több szenvedés halmozódik fel, mert a 

lélek nem kaphatja meg azokat az eredményeket, amelyekre 

vágyik, és amelyekben célját, mint terjeszkedést, mint boldogu-

lást elérni óhajtja. Tulajdonképpen az ember lelkének az a haj-

tóereje, hogy a boldogságot megismerje, és a maga számára 

megteremtse. Azonban ha az alacsony természet, vagyis a nin-

csen természete uralma alá hajtja a szellemet, akkor ez a bol-

dogság után való vágy és törekvés nem olyan mozdulatokra és 

nem olyan hatásokra indítja őt ezután, hogy mindenképpen a 

törvényt igyekezzék betölteni. Vagyis az ő lényegének a jóban 

való munkálkodásával igyekezzék telíteni a világmindenséget, 

                                                 
3 * Mert a lélek érzi, a léleknek minden atomja várja az ő természetének 

beteljesülését. Azonban képtelen ezt a beteljesülését, az ő erőinek kibonta-

kozását elérni, hacsak nincsen teljesen Istenbe bekapcsolódva. 

Mert hiszen a léleknek az a természete, hogy mozogjon, hasson, és hatáso-

kat fogadjon el. A lélek mozgásának pedig felfelé kell irányulnia, hogy az 

Istennel kapcsolatba juthasson, hogy ugyanaz a vágy, ugyanaz a mozdulat, 

amelyet a szellem kifelé bocsátott, visszahatásában Istennel telítődjék, és 

Isten természetével telítődve meghozza a lélek számára a beteljesülést. Így 

azok a mozdulatok, amelyeket a szellem a természetes énből kibocsát, és 

céltudatosan irányít, Istennel telítődve erővé válnak a lélekben, illetőleg a 

természetes énben. Ezek az erők aztán rendelkezésére állnak a szellemnek, 

hogy azokból teremtsen, vagyis tovább telítődjék, nagyobbodjék. 

A gondolatok is először csak mint kicsiny szálacskák indulnak útnak, hogy 

megtelítődjenek tudással, tapasztalattal és így jussanak vissza a lélekbe, 

hogy belőle azután már egy magasabb-rendű telítettebb gondolat induljon 

útjára a keresésre és ismét még nagyobb fokú világossággal térjen vissza. 

Ekképpen az ember megszokja a gondolkozást, és nagy dolgokat is fel tud 

fogni, vagyis be tud fogadni az énjébe, míg a primitív gondolkozású ember 

a legkisebb dolgokat sem tudja felfogni, mert gondolkozó szerveit alig 

használja, és így a lélek nem képes tudással, ismerettel telítődni. Ezzel 

szemben a mélyebben járó gondolkozás nagyobb mértékben és gyorsabb 

tempóban tud növekedni és telítődni. 



 8 

hanem ahelyett a mások által megteremtett jót, vagy az Isten 

által másoknak nyújtott ajándékokat a maga számára akarja 

elharácsolni, de önmagából semmit sem akar nyújtani ezeknek 

ellenében, vagy ha nyújt is, csak rosszat, azaz olyat, aminek 

rossz hatásai vannak. 

 Így aztán, amikor a gondolat még egyszer elvégzi a 

legközelebbi körforgását, azokról a helyekről, ahonnan elvette 

a megmunkált és kitermelt jót, ismételten már: nem talál elven-

nivalót, mert hiszen elszedte onnan és kiszedte annak minden 

javát, a hüvelyt, az értéktelen formát pedig eldobta. Mire még 

egyszer megy kísérletezni, ott már nem talál semmit s így csa-

lódással telik meg. Mert ha valahol nem munkálkodik jól, nem 

cselekszik jót, akkor ott nem is találhatja a jónak eredményét.4* 

Így fokról-fokra lefelé süllyed a lélek; az elhibázott mozdu-

latok, az elhibázott irányban való tevékenykedés folyton 

sűrűbbé teszik körülötte a látóhatárt, és beleütközik azokba 

a tévedésekbe, amelyeket ő és a hozzá hasonlók hoztak lét-

re. Ez pedig meghozza számára a szenvedést, annyira, hogy 

amikor egy ilyen földi világba lejut a szellem, már maga 

körül áthatolhatatlannak tetsző sűrűséget talál. A nincsen-

ből vett gondolatok, a nincsenből vett irányok, a nincsenből 

vett mozdulatok és cselekedetek azokat az életelveket, ame-

                                                 
4 * Ennek könnyebb megérthetésére felemlítem p.o. a házasság intézmé-

nyét. Ez is jó célt szolgáló keret, amelyet a jóban fejletlen szellem törvény-

telenül kihasznál, azaz vele anyagi, vagy más önző céljának keres kielégü-

lést, s nem viszi bele azokat a lelki értékeket, (gyengédség, szeretet, áldo-

zatkészség, stb.) amelyeket belevinni erkölcsi kötelessége lenne. A követ-

kező fordulónál azután, (egy következő életben) amikor az ő fejletlen lelki 

érzéseivel megint ahhoz a formához fordul, hogy benne magának örömöket 

és boldogságot keressen, nem ezt találja benne, hanem szenvedéseket, csa-

lódásokat, vezeklést. De ugyanígy van ez az élet többi alakulataival is, ame-

lyekkel vissza szoktak élni az emberek: mindennel csak egyszer lehet vis--

szaélni, a következő alkalom már az előnyöknek csak a hamuját és salakját: 

a vezekléseket hozza meg a számára. 

 



 9 

lyekben rosszul munkálkodott, mind megfertőztették és 

csupa csalódásokra alkalmas gyümölcsökkel rakták meg. 

 Ezt példázza a bűnbeesés allegóriája, amikor az angyal 

kikergeti Ádámot a Paradicsomból és azt mondja neki: „A föl-

det véres verejtékkel fogod megmunkálni, és az neked tövist és 

bogáncsot terem”. Vagyis olyan dolgokat ad a természet, a 

fluidok materializációja, amelyeket az ember nem használhat. 

Hogy a jó mag, amelyet az Isten kegyelemből ad neki a földre, 

megteremhessen, meg kell áztatnia a földet véres verejtékével. 

Így az embernek az a véres verejték jelenti a szenvedést, a 

munkát, a gonosszal való sok küzdést, gyötrődést. Mert hiszen 

azt a sok rosszat, amit az ő lelki terméke gyanánt, mint követ-

kezményeket létrehozott, fel kell emésztenie. A földet fel kell 

szántania a szenvedések ekéjével és megdolgoznia a vigasz-

talás boronájával, hogy abban az a jó mag, amit az Isten 

kegyelméből kapott, az a búzaszem, azaz az ő lelkének táp-

lálására szolgáló igazság, megteremje a maga eredményét. 
És neki aggodalmaskodva kell néznie az időjárást, hogy ked-

vez-e annak a kicsiny palántának, amit elültetett. Nem olyan 

gond nélkül, nem olyan könnyen hozza meg a föld a maga ter-

mését és nem olyan biztosan termi meg a földi élet a gyümöl-

csöt, mint ahogyan azt a karma hívei gondolják. Mert nem 

minden földi élet hozza meg azokat az eredményeket, amelye-

ket az ember kíván és amelyeket — ha egyszerű számadásokról 

beszélnénk — meg kellene teremnie. Mert nem pusztán szá-

mokból áll a fejlődés és nemcsak időből áll az élet, hogy olyan 

egyszerűen hozza meg az eredményt, amelyet az ember lelki 

természete megkíván, hogy boldog lehessen. 

 Mert legyen bár az ember lelkében sok jó és igaz törek-

vés, és cselekedjék bár sok jót és igazat, mégis csak Isten ke-

gyelmétől függ az, hogy eredményt lásson. Mert az a sok go-

nosz, amely egymással összeolvadva villamossá teszi a légkört, 

a gabonának és más egyéb terményeknek sokszor nem kedvező 

időjárást hoz létre. Például aszály van, és a gabona satnya sze-



 10 

meket terem, mert nem öntözte meg a földet az ég esője; ilyen-

kor a magban kevés a táperő és sok a korpa. Így van az emberi 

lélekkel is. Amikor a léleknek sokat kell a múlt hibái miatt 

ütköznie, amikor sok vezeklés vár reá — nem azért, hogy 

jóvá tegyen, vagy hogy kiengesztelje a törvényt, hanem hogy 

a lélekben nyomokat hagyjon a küzdés, és ezekbe a nyo-

mokba Isten elhinthesse a megértés csíráját. Az ilyen élet 

után satnya az eredmény, kevés a tápláló liszt, kevés a kenyér, 

kevés az öröm, kevés a boldogság, de sok a korpa, azaz sok a 

fájdalmas emlék, sok a szenvedés, sok a csalódás. 

 De nem kedvez a termésnek az sem, amikor a túl bő 

esőzés megnöveli a gabona szárát. Így van az emberrel is, ha az 

Isten neki a földön kedvező életet ad és kegyelme bőséges ál-

dásaival árasztja el lelkét. Ilyenkor az emberben az ő felismert 

jó tulajdonságai és erényei folytán megnövekedik az önérzet, a 

büszkeség, a testhez való ragaszkodás, a földi javak szeretete, s 

elbizakodottá válik, nagynak képzeli magát. Úgyannyira, hogy 

amikor meg kellene hoznia a termést, a túl bőségesen felduz-

zadt szemek megrothadnak, ahelyett, hogy a sok áldásból va-

lami termett volna számára. Így az anyagi életre váltja át a lelki 

eredményeket. 

Azért szükségesek még arra is a megpróbáltatások és a 

szenvedések, aki jó érzésekkel és jó tulajdonságokkal jön a 

világra, hogy megtanulja az ember Istenre tekintve, féle-

lemmel és rettegéssel várni a zivatar elmúlását, és Istenben 

bizakodva remélni mindazt a segítséget, amire az ő lelki mag-

jának szüksége van, hogy az teremhessen húszannyit és har-

mincannyit. Mert hiszen nem minden lélek okozója annak a zi-

vatarnak, annak a szárazságnak, vagy annak az árvíznek, amely 

az ő termését elpusztítással fenyegeti. Mivel az benne van az őt 

körülvevő világlélekben, amely telítve van ellentétes erőkkel, 

az elemek tökéletlenségével, amelyek nem kedveznek a jónak 

és igaznak, mert a maguk életét akarják élni és ki akarják ma-



 11 

gukat tombolni, mint ahogyan a haragos ember kitombolja az ő 

indulatát, hogy utána lecsendesedhessék. 

 Tehát a földi élet azt a célt szolgálja, hogy benne a 

lélek a magával hozott jó tulajdonságainak, jó felé való tö-

rekvésének megsokasítását Istentől várva munkálja. 

Itt több a szenvedés, több a gátlás, több az akadály a jó előha-

ladására, mint ahogy azt az ember csak gondolná és hinné is. 

Mert hiszen ha egy embernek olyan rengeteg sok szenvedése 

van, hogyha egy embernek olyan megfertőzött természete van, s 

a lelkének hajlamai annyira el vannak ferdülve, hogy a jót nem 

képes a rosszal szemben érvényre juttatni, hanem inkább enged 

a rossznak, mint a jónak: el lehet gondolni, hogy az egész em-

beriségből mennyi rossz áradott és árad ki oly hosszú-hosszú 

évmilliók óta. És mennyi rosszat kell feldolgoznia, hogy azokat 

valamiképp a jóval, az igazzal áthatva használható termékké, a 

jónak kedvező atmoszférává alakítsa át! Azért kell a jobbnak 

többet szenvednie. Mert akik még alacsony fokúak, akik még 

telítve vannak ennek a rossznak, ha nem is tudatos, hanem tu-

dattalan törekvésével, akik még az ő rosszra való hajlandósá-

gukat nem is titkolják, mert bennük a jó még nincs annyira 

rögzítve, hogy azt kívánatosnak találnák. Hanem a rossznak 

könnyen hozzáférhető látszólagos eredményeit igyekeznek 

megragadni, és örülnek magukban, hogy milyen ügyesek ők és 

mennyire sikerült ez nekik: ezek még nem tudják, hogy ezzel is 

csak az őket körülvevő atmoszférát terhelték és inficiálták. 

Amikor az élősdi emberi lélek elharácsolja más elől a megélhe-

tés lehetőségét, nem tudja, hogy annak a bőségnek, amit így 

sikerült a neki kedvező sűrített rossz elemekkel magának meg-

szereznie, óriási böjtje, óriási nyomorúsággal való visszafizeté-

se elkerülhetetlen. 

 Aki másnak szenvedéseket okoz akár testi, akár lelki 

értelemben egy pillanatnyi dicsőségért — mint ahogyan ez 

még a jó úton haladó emberek közt is megtörténik — az nem 

tudja, mennyit sűrít a maga részére a megoldozni valókban. 



 12 

Fájdalom, még a jó felé törekvő emberek között is él a rá-

galom, a pletyka, a rossznak másokról kárörömmel való 

megállapítása. És még ha ennek szóban nem is ad kifejezést 

az ember, egy alig észrevehető gúnymosollyal magát feljebb 

emeli. Azért igyekszik egyik ember a másikat megrágalmazni, 

hogy az ő jósága minél inkább kitűnjék. A mások hibái, té-

velygései mintegy sötét keretet képeznek az ő fénylő tulaj-

donságai körül, és nem tudja a boldogtalan, hogy eljön az 

idő, amikor ez a sötét háttér mind jobban és jobban össze-

szorul körülötte, míg egészen elvész az ő egyéniségének 

igaztalan úton odasugároztatott ragyogása, és a rágalom és a 

pletyka szövevényébe, amelyet elhintett, ő maga fog beleté-

vedni. És ez a szövevény az ő lelkéről is minden örömöt, min-

den megelégedést és békét éppúgy letép, mint ahogyan a tüskés 

cserjébe beletévedt emberről letépi a tövis és a bozót a felső 

köntöst, és megmutatkozik az ő lelki meztelensége az elkö-

vetkező időben, hogy aki elsőnek tartotta magát, utolsóvá le-

gyen. 

 Vannak, akik, amikor futnak egy cél irányában, és már-

már közel érzik magukat a célhoz, hogy valaki el ne vehesse 

tőlük az elsőséget, kezeikkel és lábaikkal elgáncsolják az utá-

nuk következőket, hogy biztosítsák a maguk számára a dicső-

séget, mert nem akarnak a dicsőségben másokkal osztozkodni. 

Még a szellemiekben munkálkodó emberek között is vannak 

ilyenek. Nem tudják, hogy amikor elérnek a célhoz, nem azt a 

jutalmat kapják, amit vártak, hanem éppen csak egy üres tar-

tályt szorongatnak a kezükben, a dicsőségnek külső, formai tar-

tályát, amellyel visszaküldetnek, hogy azt töltsék meg valódi 

igazsággal, valódi szenvedéssel, valódi fáradtsággal, valódi 

kutatással. Nem számolnak azzal, hogy majd amikor újra fel-

állnak, hogy versenyt fussanak, nekik is meg kell küzdeniük az 

üres dicsőségért törtetőkkel, és hogy azt az üres tartályt, amit 

ők már egyszer a dicsőség hajszólásáért megkaptak, a könnye-

ikkel, a szívük vérével kell majd megtölteniük. De szükséges, 



 13 

hogy az ember lelkében a nincsenből vett érzések, a nincsenből 

vett törekvések kudarcot valljanak, hogy mindaz az apró, ki-

csiny részecske, amely még a tökéletlenség felé hajol, magára 

öltse az isteni természetet, hogy azok az apró lelki életparányok 

is mind az isteni gondolattól és érzéstől legyenek ragyogók és 

tiszták, hogy az egész lénye megteljék isteni lényeggel, hogy 

így elérje a tökéletesség színvonalát. 

 Amíg ezt el nem éri, addig mindig ott áll a szenvedés, a 

csalódás, a hiány; és minél jobban felismeri az ember a jót, az 

igazat, minél inkább igyekszik a jóban és igazban munkálkod-

ni, annál több akadályt talál maga előtt. Mert akkor ismeri fel a 

teremtett világon azokat az átlagembernek alig észrevehető 

hibás parányokat, azt a hibás atmoszférát, amely telítve van a 

tévelygésnek és bűnnek lehetőségével, telítve van olyan gondo-

latokkal, érzésekkel és vágyakkal, amelyek az erőket fogva 

tartják, és a hasonlók lelkében igyekeznek kiélni magukat. És 

így minden, valaki vagy valami e világra született, munkára és 

szenvedésre van hívatva. Azért adta Isten az ember lelkébe a 

hitnek az igazságát, a világosságot, hogy tájékozódni tudjon; 

azért adta az ember lelkébe a reménységet, hogy vigasztalódni 

tudjon, és el ne csüggedjen, hanem ha elfáradt, Istenhez, Krisz-

tushoz meneküljön, aki magát a szenvedések áldozatául adta a 

föld bűneiért. Meneküljön hozzá és pihentesse ki a lelkét a fáj-

dalmaktól, a szenvedésektől Krisztus keresztjénél a Golgotán 

ebben a reménységben, mint ahogyan a szomorú nagypéntek 

után ragyogó húsvét, ragyogó ébredés következett. Így a bűntől 

megtisztult lélekre is minden vágyat, minden ragyogást felül-

múló újjáébredés következik, ami-kor megszűnik a könny, a 

fájdalom, a csalódás, a hiány, mert mindent betölt, mindent 

eggyé olvaszt Istennek az a nagy szerelme, amellyel magához 

vonzza a világmindenséget és e világnak legmélyebbre esett, 

bűnben fetrengő szellemeit is. Ezeket is várja, ezeket is ujjá 

akarja ébreszteni, ezekre is számít, mert ezekre is el kell követ-

keznie a boldog, újjáalkotó, nagy és fényes húsvét reggelének.  



 14 

 

A SZELLEM TESTEI. 

 

I. Lelki-testek. (**) 
Szellem, erő, anyag. — Lélek-fluid. — A szellem az élet forrása. — Párhu-

zam az Isten és a szellem között. — A szellem bukása. — Új életre ébredés 

és a szervező életerő. — Fantom. — Emberi test. — Lélek. — Lelkitest - 

periszprit. — Éterikus test (idegszféra). — Az asztrál- és mentáltest kibon-

takozása. — Állapotvilág. — Kauzáltest. — Szellemi test. — A tér és idő 

sémája. 

 Tulajdonképpen csak három alapfogalom van: szel-

lem, erő, anyag. Ezek azonban fejlődési fokozatok szerint 

változnak, és ezek a fokozatok adják a sokféleséget úgy, 

hogy az egyes nevek csak a fokozatokat, elért eredményeket 

jelölnek. A szellemet nem lehet sem megfogni, sem látni, 

mert az nem érzékelhető. A szellem megjelenési alakja az 

önmagából kibocsátott erő. Az erő pedig a szellemmel 

együtt, amely már gondolatot és érzést sugároz kifelé: vilá-

gosság; ez a legtisztább megjelenési forma. 

A szellem fokozatát az az irány árulja el, amely irányban a 

szellem ténykedik és mozog. 

A szellem és az erő együttvéve munkálja ki önmagából a har-

madikat: a fluidot, ezt az újabb megjelenési formát.  

 A lélek nem más, mint az élet. Lélek és élet egy fo-

galom. Ahol élet van, ott mozgás van, ott valamely irányban 

való ténykedés van; ahol pedig már ténykedés és mozgás van, 

ott mindenkor fel kell tételezni a láthatatlant, a szellemet; itt 

bármiféle fokozatban, bármiféle rétegben, de a szellemnek je-

len kell lennie. Itt még nem beszélek egyéni szellemről. A szel-

lem, miután teremtőereje van, a maga kibontott életsugárzá-

sával maga körül gondolatokat, érzéseket, vetítéseket hoz létre. 

Ebből következik, hogy minden szellemlény olyan teremtéssel 

van körülvéve, vagyis az ő életsugárzásának olyan megjelenési 

formájával van beburkolva, amilyen elvi fokozaton áll. 



 15 

 A szellem isteni szikra; ennek a lényegét hiába kutatja 

az ember, mert ebbe behatolni nem képes. A szellem titok, 

mint maga az Isten, és vele együtt titok a léleknek, az életnek a 

lényege is. Tehát ezeket az értelem fel nem boncolhatja, de 

ezeknek a kivetítéseit már fel lehet boncolni. A szellem olyan 

mélység, amelyet kiszámítani, megmérni semmiféle számtör-

vénnyel nem lehet. A szellem az életnek kifogyhatatlan forrása, 

azért végtelen. Annyira végtelen, hogy mindazt az isteni lénye-

get, az életnek azt a titokzatos erejét és hatalmat, amit önma-

gából kibocsát, bármilyen magasra emelkedjék, vagy bár-

milyen mélyre süllyedjen is alá, ismét visszavonja önmagába. 

Ugyanaz a folyamat ez kicsinyben, mint az örökké-

valóságok folyamata nagyban, melyekről azt mondja a 

„Szellem, erő, anyag”, hogy „lejáródtak”. Isten az életet 

önmagából kibocsátja, és ismét visszavonja önmagába. 

Nem mintha ez az élet azután elveszítené a maga értékét, 

fokozatát, tudatát, ellenkezőleg: megsokszorozódva, kiszé-

lesedve, megnagyobbodva tér ismét vissza. Amint mondot-

tam, Istenen kívül nincs semmi, ami van, az mind Istenben van. 

Így valami van, a létező, a van, mind Istentől való és az élettel 

együtt ismét Istenbe tér vissza. Természetesen, hiszen az élet 

isteni; mi mindnyájan Isten teremtményei vagyunk, és így nem 

vagyunk a magunkéi; önmagunk létfeltételeit Istentől nyertük. 

És mivel Isten mindegyikünket önmagából egy gondolattal, egy 

érzéssel, egy céllal küldött ki a létezésbe, így nekünk ezt a 

gondolatot, ezt az érzést, ezt a célt el kell érnünk. Ameddig el 

nem értük, addig nem vagyunk tökéletesek. És amikor tö-

kéletesekké lettünk, mert ezt a célt elértük, akkor az isteni 

lényeg, amely bennünk van, Istenhez hasonlóvá tesz ben-

nünket. 

A szellem a ténykedéséhez nyert szabadakaratot, ezt az isteni 

tulajdonságot, amely az ő isteni származásának megfelel, úgy-

szólván korlátlanul használhatja, ténykedhet, és önmagából 

mindazt előhozhatja vele, ami benne van. De mivel kifogyha-



 16 

tatlan, ennélfogva ameddig meg nem közelíti azt a célt, amiről 

fentebb beszéltem, mindaddig olyat hoz elő, ami őt az élet ma-

gasabb rendűségébe való belépéstől, a boldogságtól visszatart-

ja, hacsak az Istenből jövő sugarat, amely haladásának útját 

bevilágítja, el nem fogadja, s ezzel önmagát mintegy meg nem 

telíti. Amilyen mértékben megtelíti magát az Istentől jövő 

világossággal, olyan mértékben nagyobbodnak, mélyülnek 

és válnak tökéletesebbekké szellemi és lelki képességei, és 

ezzel a tökéletesebb, ezzel a megnagyobbodott és mindig job-

ban megvilágosodott lényeggel teremti meg a maga világát, a 

maga környezetét. És mikor ezt megteremtette, ebből reá bizo-

nyos hatalom sugárzik, mert amely világot ő megteremt, annak 

tulajdonképpen ő az istene, a teremtő elve; és a teremtett szel-

lem abban, amit ő teremt, örömöt, boldogságot és kielégülést 

talál. Azonban ha Istentől, az ő Teremtőjétől elfordul, mivel 

még nem tökéletes, tökéletes dolgot nem is teremthet. Neki 

még tökéletesednie kell; az isteni tulajdonságokkal át meg át 

kell itatnia a maga lényegét. A tökéletlen alkotás pedig nem 

nyújtja neki azt a kielégülést, azt a boldogságot, amire termé-

szet szerint vágyik, mert elfordultsága folytán a nincsenből, a 

semmiből, a nemlétezőből akar alkotni. Ezáltal mindig szűkebb 

és szűkebb határok közé szorul, mert a nincsen elhatárolja 

mozgási szabadságát. 

 A bukás folytán itt már megvan a szellemnek, az erőnek 

és az anyagnak a külön világa. De ez még egy magas fokozat, 

amelyet ti emberek nem tudtok még elképzelni sem, annál ke-

vésbé megérteni. Hogy megérthessétek, azért vagytok itt a föl-

dön. Azt látjátok, hogy a földi életben mennyire tökéletlen 

gondolatokat és silány érzéseket bocsátotok ki önmagatokból a 

körülöttetek lévő természeti világba, amely természeti világ 

tulajdonképpen az ember erőivel, az ember fluidjaival együtt 

lett valamivé, és amely mint tükörkép azt mutatja meg, hogy 

ezek a megromlott erők és fluidok hogyan fogamzanak meg és 

testet öltve hogyan tükrözik vissza azt, hogy milyen fokozaton 



 17 

állnak azok a szellemek, akik ezeket létrehozták. Ez a látható 

és érzékelhető világ is a láthatatlanban gyökerezik. 

* 

A bukásból való kibontakozás kezdetén5* nincsen más, mint 

csak összesűrűsödött fluidok, amelyek megdermedve zárják 

körül az életet. Ezek tulajdonképpen mind nem egyebek, mint a 

szellem kivetítései, az élet produktumai, azé a megfertőzött 

életé, amelyet a nincsen hatalma fertőzött meg, amikor a szel-

lem a nincsent, a lehetetlent akarta lehetővé tenni. Ez a tény-

kedés ment is mindaddig, ameddig csak a szellem erői el 

nem fogytak. De mikor ez az állapot beállott, mert a szellem 

az Istentől nem nyert további életlehetőségeket (miután az 

Istennel az összeköttetést megtagadta, meglazította), szük-

ségképpen be kellett következnie a megdermedésnek. A 

szellemnek mintegy duális kiegyenlítettségben kell állania az 

Istennel; elfogadónak kell lennie, sőt kitárnia a lelki világát, 

hogy az isteni elvek és gondolatok, az isteni érzések mint fi-

nom permet hulljanak beléje, amelyeket elfogadó erőivel fel-

fog, önmagában asszimilál, és ezáltal ő vetíti ki tovább az ú.n. 

harmadikat, az eredményt. 

 Mikor Istennel ez az összeköttetés megszűnik, s a lélek 

nem az Isten felé, hanem a semmi felé tárja ki önmagát, akkor 

benne a sötétség, a tudatlanság, a tökéletlenség mind nagyobb 

és nagyobb mérveket ölt; és mivelhogy a semmiből veszi az ő 

elveit, tehát az ő osztályrésze is megsemmisülés lesz, azaz 

mozgási lehetősége megsemmisül, megdermed, mert az ön-

magában való erők elfogyatkoznak és beáll a halál. Ez 

ugyan nem végérvényes halál, mert a szellemmag nem hal 

meg, csak beburkolja őt az a megdermedt életprincípium, 

amely mint fluid az ő lelkéből áradt ki. 

Most az Isten kegyelme veszi munkába az így halálba merült 

szellemet. Mert Isten nem szűnik meg létezni, és nem szűnik 

                                                 
5 * Mint ahogyan a „Kegyelem törvényvilágá”-nak ábrái mutatják.  

 



 18 

meg folyton-folyvást kibocsátani az életet adó erőket, akár el-

fogadja azokat a szellem, akár nem. A szellem pedig ebben az 

ő dermedtségében, öntudatlanságában, vagyis a halálban már 

nem tud tovább ellenállni, és az Isten kegyelmi törvénye foly-

tán körülfolyja őt az Istenből áradó élet. Az Istenből jövő áram 

természetesen nem a szellemet érinti először, aki az ő megder-

medt fluidjaiba be van zárva, hanem az őt körülvevő kemény 

héjat, a megdermedt fluidokat és minden egyes áram-

hullámzással nagyobb és nagyobb ébresztő hatást gyakorol arra 

az összeállott fluidkonglomerátumra, míg végül azt foko-

zatosan felbontja, és életre ébreszti. Azért fokozatosan, mivel 

amely anyagrész kevésbé van megfertőzve a nincsennek, a 

semminek a fogalmával, amelyben több az életlehetőség, az 

hamarább, amely pedig mélyebben megfertőződött, amelyben 

kevesebb az életképesség, az később válik elfogadóvá. Így van 

az, hogy egy világon, amely a bukásba alámerült, legelőször 

nem a szellemek ébrednek fel, hanem a vegetáció. Az Isten 

kegyelmi törvénye az elfogadó és életre kelt princípiumokat 

osztályozza, rendezi, s azok az Isten élethullámaival telítet-

ten mintegy újjáteremtett dolgokká lesznek, s mindegyik a 

benne lekötött életlényeg szerint ébred új életre, s amint 

életre kelt, rögtön önmagában minősíttetik és mintegy kite-

remti magából a szervező életerőt. 
 A szervező életerő maga is osztályoz és a benne lévő 

elvek szerint (lényegtörvény) — amelyek a fokozatát jelölik — 

az életnek mind nagyobb terjeszkedését hozza létre, illetőleg 

fogadja el azáltal, hogy telítődik isteni erőkkel, életáramokkal. 

Ebben az osztályozódásban, ebben a minősítésben egy önmagát 

újjászülő, önmagából újjátermtődő állapot jön létre. E mögött a 

folyamat mögött is szellemi irányítás van, de nem azé a szelle-

mé, aki még az ő fluid-burkába, mint egy börtönbe, megder-

medten el van rejtve, hanem tudatos szellemek végzik és irá-

nyítják ezt a kibontakozást, olyan szellemek, akik munkát vál-

lalnak az ilyen mélyre bukott világok újraébresztésében. A 



 19 

szervező életerő mindennek alakot és formát ad és ezzel megte-

remtődik a fantom. Ezt tehát a szervező életerő hozza létre. 

Mikor pedig ez már eléggé kibontakozott úgy, hogy 

mindennek megvan a legcélszerűbb elvek szerint kialakított 

formája, akkor ezeknek az erőknek kombinációiból, vari-

ációiból és permutációiból szűrődik le a legmagasabb és 

legtisztább produktum: az emberi test. Ez még mindig a 

szervező életprincípium munkájának az eredménye. 

 Így alakul ki az ember megjelenési formája: a fantom, 

és az ennek alapján felépülő test. Azután a szervező életerő 

összekapcsolódik a szellemből közvetlenül kiáradó élethul-

lámmal, vagyis a lélekkel, s amikor a lélek mintegy önállósá-

got, öntudatra-ébredést nyer, akkor a szellem életre ébred. Ez 

azonban még tulajdonképpen nem az egyéni szellem, mert itt 

még a szellemiség csak kicsiny hatásokat tud elérni. Itt még 

inkább csak lélekről lehet beszélni, a maga nyers, durva ösztö-

neivel. Idáig tart a halálba süllyedt szellem erőinek öntudatra 

ébresztésétől a szellemmag felébredéséig terjedő folyamat. 

Mikor az ember a fizikai síkon elvégezte a maga munkáját, és a 

test meghal, mivel az önálló egyén, a lélek a testen keresztül 

vesz tudomást mindarról, ami őt környezi: a testnek ez a képze-

te a lélekben továbbra is megmarad, mivelhogy a testet éltető 

erők olyan szorosan hozzá vannak kapcsolva, hogy ezeket a 

lélek nem is képes magáról levetkőzni. Ennek a testi tudatnak 

külső formájaként megmarad az egészen durva lelkitest = 

periszprit, amely a szellemnek a légkörben való mozgását 

és ténykedésének lehetőségét biztosítja. Tehát van az em-

bernek egy érzéki teste, meg egy lelki teste. És mivelhogy a 

lelki test, meg az érzéki test két külön világban él, ezeknek 

összekapcsolására szolgál az ú.n. idegszféra. Ez tehát az 

összekötő kapocs a lélek és a test között. Az idegszféra az 

első megjelenési formáknál mindenesetre igen durva valami; 

annyira tompa, hogy a test érzékein keresztül csak a legna-

gyobb hatásokra érzékeny. Ez lesz éterikus testté. Mint éterikus 



 20 

testnek azután különböző fokozatokat kell elérnie. Ezek az éte-

rikus testek jönnek és mennek, míg egészen finom állapotuk-

ban alakítható fluidokká nem válnak. Az éteri test a föld foko-

zatának egyik terméke, eredménye; a periszprit azonban egyéni 

tulajdon.6* A periszpritnek is fel kell szívódnia fluiddá, de az 

éteri test a szférákon meg a földön is megjelenés alakja, azaz 

mintegy ruházata az egyéni szellemnek. Ameddig a lélek 

mindezekben nem ismeri ki magát, addig úgyszólván a szerve-

ző életprincípium hivatását, a szervező életerő feladatát tölti be. 

De amint a fejlődés folyamán mindezeket a testeket mind job-

ban és jobban átvilágítja a maga tudásával és világosságával, és 

eléggé függetleníteni tudja magát azoktól a szerepektől és fel-

adatoktól, amelyek tulajdonképpen a szervező életerő feladatai 

lennének, akkor felnyílik a lélekben a vágyvilág (asztráltest). 
7** Vagyis — hogy úgy mondjam — felritkul, lágyabbá, pu-

hábbá válik a lélek, és így a vágyvilág kezdi a tudatban a maga 

egyéni gondolatait és érzéseit kidomborítani. Ekkor már a szel-

lem magasabbra tör, és már mint világosság jelenik meg az 

énben. Ekkor az asztráltest meg a periszprit egymásra hatást 

gyakorolnak úgy, hogy a periszprit átveszi az asztráltestnek 

minden hibáját, minden vetítését, és akkor kezdődik a szenvedő 

állapot. 

 A még magasabbra való emelkedésnél a lélek mind-

inkább érzi az ő egyéniesülését, és kiemelkedik az asztráltest-

ből a gondolkodó én: a mentális test. De még mindig annyira 

hatalmában van a két alsóbb rendű testnek, vagyis a két alsóbb 

rendű réteg: a periszprit meg az éteri test még annyira befolyá-

                                                 
6 * Az éteri test a fizikai testtel együtt a természeti törvény hatása alatt áll 

(az éhségre figyelmezteti az én-t, ha az nem figyel is oda; a periszprit pedig 

az „én” hatása alatt áll (csak azt érzi, amit az „én” belülről kivetít). 

 
7 * *  Az asztráltest tulajdonképpen a periszpritnek a vágyakat tartalmazó 

benső, finomabb rétege.  

 



 21 

solja az ösztönökön és a vágyvilágon keresztül, hogy nem bír 

magasabbra emelkedni, mint amennyi emelkedést neki ez a 

három: az éteri test, a periszprit és az asztráltest megenged. 

Ezek egymással mintegy összeforrva bizonyos állapotot ké-

peznek körülötte, és így egy állapot-világban van, mert ő még 

mindig nem szellem, hanem csak lélek. 

Az érzéseknek folytonos tisztulásával és a gondolkozásnak 

mind erőteljesebb kivetítésével lassanként átvilágítja ezt az ő 

asztrál-állapotát, és az ő periszpritjére és éteri testére az akara-

tával és belátásával már hatásokat tud reávetíteni. Mikor azután 

ezeket a hatásokat már oly erősen tudja magából kibocsátani, 

hogy el tudja hallgattatni az egyéniségének ezeket az alsóbb 

rendű járulékait, akkor felemelkedik az okozati világ körébe 

(kauzáltest), vagyis a törvények megértésébe. Ekkor már át 

tudja tekinteni elmúlt életeit, alsóbb rendű énjének hibáit és fo-

gyatkozásait és meg tudja állapítani a tévedéseket. Ekkor meg-

szűnik rá nézve előbb az éteri test, majd a periszprit, azután az 

asztráltest hatása is. Ezzel feljebb emelkedett a kauzális síkra 

és itt a kauzális síkon, vagyis az ő kauzális testében az ér-

zésvilágát átvilágítva, áttisztítva ismét egy ragyogó asztrál-

test-megjelenési formát alkot magának. Ez azonban már 

nem az a réteg, amely őrajta uralkodik, hanem ő uralkodik 

ezen s ebbe az ő alsóbb rendű erői mind felszívódnak, és 

fluiddá válnak. Ekkor lett valójában öntudatos szellemmé 

(4. szféra), aki az ő lelkének alsóbb rendű erői fölött ural-

mat nyert. 
Itt már az asztráltest — mivel többé nem az éteri test befolyása 

és vágya szerint alakul — fénylő, fehér szellemi-test. Ezt is 

általában asztráltestnek nevezzük, de az ilyen asztráltestek már 

az egyszerű fluidoktól egészen a legfinomabb fényburkokig 

mind a benne lévő szellem tudatos akaratának engedelmes esz-

közei. 

Az elmondottak könnyebb áttekintésére álljon itt a követ-

kező két ábra, mint a szellem testeinek sémája: 



 22 

   I. .Általános séma 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Tehát a 4. szférától kezdve megszűnik az éteri formák hatása. 

Itt már nincs kötött formához rögzítve a szellem. Ezek a flui-

dok mindig átlátszóbbakká, tisztábbakká, erőben hatalmasab-

bakká válnak és a szellem ura ezeknek a fluidoknak, míg az 

alacsonyabb világokban ezeknek a fluidoknak rögzítettebb 

formái uralkodtak a szellemen. 

      

    

 test lélek szellem erő anyag 



 23 

II. Részletes séma. 

 

 
Ebben a sematikus rajzban a szellem két legfelsőbb rendű tes-

teként a spirituális test, és a bölcsesség teste szerepel; ezekről 

kedves Vezetőnk egy régebbi, magánjellegű ülésen tett emlí-

tést, ebben, a könyvben csak azzal az általános megjelöléssel 

említi, hogy a szellem fénye. 

Ezekben a magasabb világokban mindig nagyobb és nagyobb 

hatalommal rendelkezik az az Isten által küldött életáram, 

amely törvényt tart fenn, mozgatja és alakítja a világokat, és a 

világokat körülvevő szférákat. Tehát a szervező életerő, amely 

a természeti világban formákat alkot, amikor ebből a szerves 

állapotból kiemelkedik, akkor áttisztul fluiddá, és egy más tör-



 24 

vény rendelkezik felette: a szellemi törvény. Minden szférának 

megvan a maga természettörvénye, amelynek öntudatos urai a 

szellemek. T.i. az ő fluidjaikból olyan formákat alkotnak, és 

olyan állapotokat teremtenek, amelyek nekik leginkább megfe-

lelnek és céljaik megközelítésére legalkalmasabb módszerek és 

állapotok. 

 Itt a földi világban azért vannak merev és rideg for-

mák, és azért van idő, mert mindennek el kell végeznie a 

maga körforgását, a maga lemorzsolódó és tisztító mun-

káját. Emellett mindennek azt az átalakító törvényt kell 

szolgálnia, amelyet az Istentől alásugárzó élethullám eléje 

szab. Minél mélyebbre esett valamely szellem, vagy szellemi 

termék, annál lassúbb a körforgása, annál nagyobb utat kell 

megtennie. Mikor azután ezeket az állapotokat végig küz-

dötte a szellem, akkor felszabadult az idő, a tér és a formák 

alól, és benne él egy örökkévalóságban, ahol ő az ura a tér-

nek és az időnek. Innen van, hogy a tér és idő a lélek kötött-

ségéből származó fogalmak, amik valóságban nem léteznek. 

Azt mondhatnám, hogy a tér és idő fogalma a lélek kötött 

állapotából mintegy kivetítés a tudatra, mert ezeknek az ala-

csony, mélyre bukott szellemeknek és termékeiknek csakugyan 

van ideje, mivel ezeket az állapotokat csak bizonyos megállapí-

tott körforgás után tudják elhagyni. Azért van idejük a mélyen 

bukott szellemeknek, akik ennek a földnek anyagával együtt 

keltek életre, illetőleg ébreszttettek fel, sőt nemcsak idejük, 

hanem hozzávetőlegesen megszabott testesülési turnusaik is. 

 Mikor egy-egy ilyen turnus lejáródásával egy-egy szel-

lemcsoport elvégezte a maga fejlődési útját a földön, akkor egy 

korszak lejárt annak a világtestnek életében és következik egy 

másik korszak más szellemekkel, akik megint a maguk fluidja-

it, a maguk eredményeit hozzák a felszínre, a föld felső rétegé-

re. És amikor ezek részére is lejárt az ő fejlődési turnusuk, ak-

kor megint más szellemcsoport jön, — és így tovább. 

* 



 25 

Mindezek a megtisztult, felfrissült, életre keltett szel-

lemcsoportok elhelyezkednek a föld légkörében és a föld lég-

körén túleső szférákban. Mármost minél több szellem van a 

föld felső légkörében és az azt körülvevő szférákban elhelyez-

kedve, annál magasabb rendűvé válik a mag, vagyis az anyag-

világ és annál gyorsabbá válik a fejlődés a földön testesült 

szellemek részére. Természetesen, mert ezekben a szférákban 

élő szellemek megtelítik a légkört a maguk gondolataival és 

érzéseivel, és hogyha a földön testet öltött lelkek eléggé befo-

gadó képesek, akkor nagyon gyors ütemben haladhatnak élőre 

fejlődésük útján. A szellemeknek sokfélesége, vagy az, hogy 

melyik csoport milyen időkben élt a földön és milyen eredmé-

nyeket ért el, melyiknek milyen volt a vallása, milyenek voltak 

a szokásai: mindez nem határoz semmit; ez a sokszerűség csak 

gazdagítja a földi szférákat. Csak az a fő, hogy minél jobb kva-

litású szellemek legyenek. Hiszen végeredményben mind átha-

sonulnak, a jóban és igazban mind jobban és jobban összeol-

vadnak és az isteni igaz és jó tükröződik vissza a lelkükön. 

Tehát sem az asztráltestre, sem, az éteri testre, sem az ú. n. hü-

velyekre, fantomokra nincsen szükség ; ezek csak a fejlődés 

eszközei és állomásai. Egyre azonban szükség van: arra, hogy a 

lélek mindinkább kinyíljék az Istentől jövő jónak és igaznak a 

befogadására, minden különösebb tudomány nélkül. 

 
II. (**) 

A latens erők felfelé haladása. — Egyéni tulajdon-e a lélek? — Világlélek. 

— A fantomok definíciója. — Az erők felhasználása. — A második halál. 

— Magasabb szellem testöltésének módja. — Mi az életszalag? — A vállalt 

feladat kényszerítő törvény. — A hit, mint fundamentum és megváltó té-

nyező. 

 A szellem különböző testei a szellem fejlődése során 

nem semmisülnek meg, annál az egyszerű oknál fogva, hogy 

amit a szellem mint gondolatot vagy érzést egyszer létrehozott 

— miután az mind erő — azt többé senki és semmi meg nem 

semmisítheti, csupán átalakíthatja. Amint a szellem örökéletű, 



 26 

mert az örökkévaló Istenből ered, úgy az ő teremtése is elpusz-

títhatatlan. Azonban amilyen feladattal ezek az erők a fejlődés 

folyamán végbemenő átalakítás alatt a különböző fejlődési ál-

lomásokon elláttatnak, azokat a feladatokat minden állomáson 

be kell tölteniük. Ez a számoknak mérhetetlen terjeszkedési 

lehetőségét jelenti; ez a terjeszkedés pedig mindig nagyobb és 

nagyobb élet-igénnyel lép fel. Ez az életigénylés hozza létre a 

fizikai életet. A fizikai élet annyit jelent, mint a sötétségről a 

világosságra, az életnek első fokozatára fellépni. A fizikai 

síkra való jutás egyúttal az élet tudatossá-válását is jelenti. Mi-

kor ez megtörtént, akkor azok az erők, amelyeket a szellem 

magával hoz, szétbomlanak, hatnak, dolgoznak, és a megoszlás 

által magukhoz veszik azokat az erőket is, amelyek az ő pro-

duktumaiban még latens pihennek. Mert az élet az elfogadás 

által folyton terjeszkedik. A földben, a porszemekben, kőben, 

stb. mind olyan erők szunnyadnak, amelyek még nem jutot-

tak kifejezésre. Azonban az életnek magasabb szintjére 

jutott növény magva már egy szervezett valami; a növény-

mag már egy gondolatot, egy érzést reprezentál. Ez azokat a 

latens pihenő erőket, amelyek a földben vannak, magához szív-

ja. Ezek az erők azután, amelyek ennek a növénynek — ennek a 

gondolatnak — a kifejezésformáját éltetik, már az éteri-testek 

birodalmába emelkednek, mert már meg vannak szervezve, 

mivel már egy szervezetet éltetnek. 

 A növény ismét elporlad, és az anyagai ismét földdé 

válnak, mint ahogyan minden, ami csak itt a fizikai síkon meg-

jelenik, ismét visszatér abba az alakba, amelynek nincsen 

semmi kifejezésformája. De minden egyes újabb testöltéssel, 

minden egyes újabb megjelenéssel magasabb rendűvé válik, 

magasabb rendű erővé minősíttetik át, míg ennek a megjelenési 

formának legmagasabb állapotába jutva, a szervező életerő 

csoportosításában állati testeket éltet. Végül az állati testeket 

éltető erő magasabb rendű kifejezési formája (mégpedig 

nemcsak mint legmagasabb rendű, de legmagasabb minősí-



 27 

tésű erő is) a szellem körül rakódik le. Ez az emberi test. Az 

emberi testeknek szervező ereje mind magasabb és magasabb 

rendűvé válik úgy, hogy azok az éteri testek, amelyek már e 

folytonos emelkedés által közvetlenül a szellem szolgálata alá 

kerülnek, amelyek mintegy a szellem másolatai, mint a szelle-

met a világgal összekötő erők mindjobban és jobban kibonta-

koznak az érzések, a vágyak, a gondolatok hatása alatt. Mert a 

szellem a külső hatások nyomása alatt kényszerül ténykedni, és 

amint ténykedik, minden egyes súrlódás, minden egyes ütközés 

által az életnek bizonyos megvillanását bocsátja ki magából 

éppúgy, mint ahogy a villamos szikra a súrlódás következtében 

kisül, és fényt bocsát ki magából. Az életnek ezek a horzsoló-

dásai ezeken a természetes erőkön keresztül a szellemre is ilyen 

hatást gyakorolnak, és ezek által a kisülések által lassanként 

telítődik fénnyel az alsóbb rendű erőhalmaz, amely a szellemet 

körülveszi. Ezáltal mindig magasabb- és magasabb rendű világ 

sugárzik alá az alsóbb rendű erőkbe, mert a szellem folyton 

csiszolódik, s végül ez az átvilágított erő veszi őt körül. 

* 

Most a lélekről fogok beszélni. 

Arról, amit ti léleknek neveztek, úgy gondolkoztok, hogy az 

mindenkinek egyéni sajátja, azaz, hogy mindenkinek saját kü-

lön lelke van. Ez azonban csak részben igaz. Mert az egyéni 

lélek is a mindenségnek a lelke; az Istenből eredő szellemet 

körülvevő erő egyszersmind az az eggyétevő világlélek, 

amelynek legmagasabb fokozatra való felemelkedése, az érzé-

seknek legmagasabb rendű kisugárzása a szeretet. Azért Isten 

mindig csak annyi világosságot ad a kegyelem által az emberi 

állapotban felébredt szellemnek, amennyit fel tud fogni, am-

ennyit az őt körülvevő természettörvény hatásaiban beigazolt-

nak lát. A fejlődéssel párhuzamosan képződnek finomodnak, 

csiszolódnak az éterikus erők, azok a bizonyos éteri-testek, az 

ú. n. fantomok. Ezek a fantomok a léleknek szintén bizonyos 

megjelenési formái, a szellem mozdulatának, a szellem fejlődé-



 28 

si fokozatának mindmegannyi kifejezői. Amelyek majdnem 

mindig mintegy önmagukba zártan, gépiesen megőrzik a 

szellemnek azokat az elért eredményeit, amelyeket külön-

ben a tudat könnyen elveszíthetne. Amelyek könnyen elfa-

kulhatnának a szellem tudatában, a születés, a szenvedések és a 

halál folytán, hogyha a fantomok meg nem őriznék. A fanto-

mok sem mások, mint erők összetételei a szerint a cél szerint, 

amelyet a szellemek legjobbnak látnak, és amelyet együttes 

érdekeik és céljaik megkívánnak. Mikor az egyes embercsopor-

tok a fejlődés során elérték azt a célt, azt a fejlődési állomást, 

amelyet a végzet, vagy az isteni Gondviselés eléjük tűzött, ak-

kor ezek a fantomok és a fantomok világa, t.i. a szférák, és az 

azokat éltető asztrál-erők, mint amik most már feleslegessé vál-

tak, behúzódnak. Összevonatnak, és a forma szétesik, mert 

nincsen reá többé szükség. Vagy pedig a szellem egyet képez a 

sok fantomból, és abba szívja fel azoknak a többi fantomoknak 

erőit, amelyeket az ő külön törvénye alkotott, amelyeket a fej-

lődése rendjén szükségeseknek talált, de amelyek most már, 

magasabb fejlettségi fokozatában, szükségtelenné váltak részé-

re. 

 Mert az életek során többféle fantom képződik, ame-

lyekre a szellemnek — ha már egy magasabb, szabadabb meg-

világításban célszerűbb, boldogítóbb állapotot és környezetet 

tudott teremteni, vagyis magának egy jobb, tökéletesebb lelki-

testet tudott alkotni — nincsen szüksége többé. Ilyenkor tehát a 

tökéletlenebbtől elvonja az erőt, arra nem gondol többé és, az 

ezáltal egyszerűen megszűnik, feloszlik. 

(Arra a megjegyzésemre, hogy Vezetőnk egy régebbi tanításá-

ban azt mondotta, hogy a szellemek által levetett fantomokat 

más szellemek felöltöztetésére használják föl, és ez ellentmon-

dani látszik mostani tanításával, Vezetőnk következőképpen 

folytatta:) Ez a megjegyzésed csak azt mutatja, hogy még em-

ber vagy és az idő fogalmától magadat függetleníteni nem tu-

dod. Az, amit most elmondottam, szól az egyéni szellem fejlő-



 29 

désére, vonatkozás nélkül a testvér-szellemek fejlődésére. 

Azonban a világlélek annyira át meg át van szőve a különböző 

szellemek érzéseivel és gondolataival, mintha minden egyes 

szellem csupa láthatatlan szálakkal lenne egymással összeköt-

ve. És a szférák is, amelyeket a világlélek a hasonlóság törvé-

nye alapján alkot a szellemek körül, s amelyekben a szellemek 

otthont találnak, egymás között annyira össze vannak kötözve 

ezek által a szálak által, az élet apró, kicsiny rezdüléseivel telí-

tett erőkkel, hogy az egyes egyéneket a többitől különválaszta-

ni teljességgel lehetetlen. Miután pedig a természettörvény a 

legnagyobb takarékosság elvével dolgozik, tehát ameddig egy-

egy szellem-sereg fejlődési korszaka tart, addig az a törvény, 

amely összetartja, kiválasztja, összeolvasztja, hatványozza, 

felfelé és lefelé sűríti és ritkítja azokat az erőket, semmit sem 

enged felbomlani, amíg annak csak egy csekély hasznavehető-

sége van is. 

 Mert minden teremtett és létrehozott dolognak minden 

egyes körforgással át kell mennie — ahogy én magamat kife-

jezni szoktam — egy bizonyos szűrőn (amely tulajdonképpen 

nem más, mint a minősítési törvény) és amennyi jó van vala-

miben, annak a természettörvény egészen addig létlehetőséget 

biztosít, ameddig azt a jót egészen ki lehet használni. Amen--

nyiben pedig éppen semmi jó sincs benne, mikor már nincsen 

belőle semmi kivonható, vagyis már abszolút rossz az, ami 

maradt, ezt is minősíti, és a salakhoz kapcsolja. Tehát ameddig 

van valami, amit a törvény a maga és a benne élő szellemek 

javára fel tud használni, addig azt életben tartja. Mindazok az 

erők, amelyeket a szellem a jóval átsugárzott, az ő tulajdo-

nait képezik; de amit a rosszal fertőzött meg, annak a meg-

tisztítása is az ő feladatát képezi. Mert amíg meg nem tisztí-

totta azokat, addig a beléjük sugárzott gondolatok és érzések 

törvényt tartanak fenn az ő számára, és szorongatják őt a ha-

sonlókkal együtt. Amit a szellem jóval sugárzott át — minden-

esetre csak relatív jóval, mert tökéletes jót nem sugározhat a 



 30 

tökéletlen szellem — azt tovább-tovább felhasználja a törvény, 

és amennyi jó van benne, azt a törvény a kibocsátójához utalja. 

Tehát nem a szellem a maga akaratával és megismerésével, 

vagy tudásával cselekszi ezt, hanem az őt körülvevő törvény 

sugároztatja ezt vissza a szellemre. 

 Tegyük föl, hogy valakinek egy tévedéssel átitatott fan-

tomja van. Ennek hatása — amennyiben ez a szellem ettől a 

tévedéstől megtisztult — az asztrálvilágban megszűnik az illető 

szellemre nézve, azonban ezeket az átitatott erőket, ezeket a 

tévedésekben megalkotott formákat, habár a szellem meg is 

szabadult attól a tévedéstől, még mindig felhasználhatja a tör-

vény anélkül, hogy a felhasználás mikéntjéhez a létrehozó szel-

lemnek köze volna. Tehát ezek a hüvelyek, ezek az éterikus 

testek, ha egyszer meg vannak alkotva, ameddig használha-

tók, fölhasználtatnak. Minden egyes szellem minden egyes 

élettel nemcsak egy ilyen éteri-testet, hanem többet is tud ma-

gának alkotni; elronthatja, tönkreteheti, vagy megint újra meg-

javíthatja azokat, mert hiszen egy következő testöltésben nem 

okvetlenül szükséges, hogy ugyanaz legyen az ő éteri-teste. 

Azonban azoknak a tönkretett, vagy megjavított éteri-testeknek 

a formája, amely még mint periszprit reánehezedik a szellemre, 

amit mint törvényt, mint fokozatot, mint lelki-testet a szellem a 

maga szférájába megjelenési alakul magával visz, visszahat az 

ő asztráltestére, az ő benső lelkére. (T. i. amikor a külső burok 

s vele együtt az idegszellem, vagy éteri-test leválik, akkor ott 

marad az ő lelki-teste, amelyben mint szellem megszületik.) Ez 

az ő periszpritje. 

 A periszprit a szférában való megjelenési forma, s mint 

ilyen, annak a szférának az anyagát reprezentálja, amelyhez a 

szellem tartozik. Így minden szférának megvan a maga anyaga, 

felruházó rétege. Amikor a szellem megérett arra, hogy elvál-

jék attól az állapottól, attól a kifejezésformától, amelyben addig 

jól érezte magát, ameddig nem csalódott meg benne és nem 

szenvedett tőle, akkor egy halálhoz hasonló állapotba jut, és 



 31 

úgyszólván leválik róla az a külső kifejezésforma, a lelki-test, 

illetőleg annak egy rétege, s ugyanakkor átveszi lassú átalaku-

lással a levált réteg erőit a magasabb rendű test, a magasabb 

rendű megjelenési forma. 

Ez a kötött állapot a föld határáig, tehát a harmadik szférá-

ig bezárólag tart. Eddig a határig kötött, testszerű állapot-

ban élnek a lelkek, s az asztráltestnek hibái, bűnei, vétkei, a 

lélek hibás és törvénytelen állapotai a periszpriten ütköz-

nek ki. 

 Amikor azonban már meggyógyult az asztráltest ezektől 

a törvényellenességektől, azaz az egyén beszabályozódik a 

törvényekbe, és a törvényellenes vágyai visszafejlődnek, akkor 

felbomlik és megszűnik a periszprit, és a szellem az asztráltest 

finomabb burkában jelenik meg, amely későbben egészen 

könnyedén alakítható fluiddá lesz. Ekkor már — hogy úgy 

mondjam — mindvégig a saját asztráltestében jelenik meg a 

szellem és az ő benső állapota kisugárzik a külsőre. Ekkor 

megszűnik az éteri test, a periszprit, és megmarad az asztrál-

test. Az asztráltest szintén elmúlik, és fluiddá válik; azonban ez 

a fluid még tulajdonképpen mindvégig asztráltest, ami az 

anyagnak olyan, bizonyos formához kötöttségét jelenti, ami a 

szellemnek a fokozatát tünteti föl: tulajdonképpen átminősített 

anyag. 

* 

Most tegyük föl, hogy a szellem ebből az ő megtisztult állapo-

tából testet ölt. Legelsősorban le kell mondania szellemi sza-

badságáról, és fel kell vennie annak a légkörnek a megjelenési 

formáját, amelyben ő mint szellem él, mégpedig annak a cél-

nak megfelelő alakot, amely célból testet fog ölteni. Ettől az 

alaktól aztán már szabadakaratával sem szabadulhat. Akkor le 

kell nyomulnia az alacsonyabb rétegbe, s annak az anyagát is 

magára kell vennie; azután a következő legközelebbi alsó réteg 

anyagát, stb. Vegyünk egy konkrét példát. Pld. egy negyedik 

szféra szellemnek fel kell vennie annak a munkának megfelelő 



 32 

külső formát, amely munkát ő a földön vállalni akar. Ehhez 

szükséges a saját szférájának a fluidja és annak a célnak megfe-

lelő anyag, amilyen munkát vállal. Sorsa ekkor már meg van 

határozva abban a munkában, amire készül. Azután, mint leg-

közelebbi szférából, a 3. szférából is felveszi, amire szüksége 

van. Továbbá, mivel a 3. szférának a villamossága is, meg a 

delejessége is kevés, tehát a földhöz közeledve szüksége van a 

2. szféra életanyagára, vagyis arra, hogy a föld természetének 

elevenségét felszedje, és felszedjen magára bizonyos — hogy 

úgy mondjam — szenvedélyeket, vagyis azt a természetet, 

amely ebbe a szférába beletartozik. Szükséges továbbá, hogy 

az első szférán keresztülmenve felvegye az éteri-testet, az éteri-

test segítségével pedig hozzákapcsolódjék az élők légkörének 

természetéhez, s ezekkel összeköttetést nyerve összekapcsol-

hassa magát a sejtvilággal. Ezzel tehát négyszeres burok van 

rajta, amely az ő lényegét, az ő igazi szellemi természetét min-

denesetre megváltoztatja. Nem kell azonban azt gondolni, hogy 

amikor meghal, négyféle burkot kell magáról levetnie. Nem, 

csupán egyet, az éteri-testet, amely a három alsó szféra együt-

tes anyagából létesült. Az éteri-test a földi életben arra szolgál 

ennek a szellemnek, hogy az az álom ideje alatt élet-szalaggá 

alakuljon át és átsegítse őt a szenvedélyek világán (2. szféra) 

és a törvények világán (3. szféra) a saját hazájába. 

 A halál alkalmával, amikor az idegszellem, vagyis a 

testet összetartó erő leválik, abban a pillanatban átszivárognak 

a leküzdött szenvedélyek, mint átnemesített, az akaratba átvitt 

erők az ő lelki burkába, és az alsóbb rendű erőkből szőtt köntös 

levetésével mint szabad szellem ébred fel ismét a maga fluidja-

iban. Azonban, bárha egy ilyen megtisztult szellem a közbülső 

szférák természetét le is küzdheti a földön annyira, hogy ezek 

kevésbé hatnak reá, de azt a feladatot, amelyet a magasabb 

szférából hozott magával, a földön meg nem másíthatja, fel 

nem bonthatja. Ez a saját szférájából hozott feladat annyira 

törvényt tart felette, hogy ez őt újra meg újra visszaküldheti a 



 33 

földre testöltésbe, ha feladatát meg nem oldotta, sőt mindaddig 

nem is ébredhet föl, mint szabad szellem. Nem teheti tehát túl 

magát azon a törvényen, amely törvénynek akkor rendelte alá 

magát, mikor feladatát elvállalta,8* mert ez az igazság. 

(Arra a megjegyzésemre, hogy ez akkor kockázatos dolog a 

magasabb szellemre nézve és bizonyára ez az oka, hogy az 

ilyenek nem szívesen öltenek testet a földön, Vezetőnk a követ-

kezőképpen folytatta:) 

Hiszen éppen ezért nevezik áldozatnak. De amikor már a lélek 

annyira megtisztult ezeknek az alsóbb rendű erőknek a hatal-

mától, hogy ezek mint kísértések és mind áldozat az ő részére 

már nem sokat jelentenek. Még ha újra meg újra fel kell is azo-

kat magára öltenie, akkor már teljességgel urává válik ezeknek 

az alsóbb rendű törvényeknek, amelyek őt, míg fel nem ismeri, 

fogva tarthatják ugyan, de legfeljebb csak az első kísérlet al-

kalmával, azonban a második próbálkozásnál már okvetlenül 

felismeri és legyőzi őket.9* Azután meg legtöbbnyire úgy van 

az, hogy ha a szellemek bizonyos mértékig megtisztulnak, azaz 

az ő benső, szellemi tudatukban a tévelygéseiket és hibáikat 

illetőleg belátásra jutnak. Azonban ez a belátás még nem gyö-

keresedett meg annyira a lelkükben, hogy el tudjanak szakadni 

azoktól a tévelygésektől, amelyek őket törvényellenes cseleke-

detekre ragadták. Azaz, bár nagy jóakarattal és igyekezettel 

bizonyos uralmat már nyertek felettük, de még teljesen nem 

tudták a tudatukban meghódítani az ő alsóbb rendű vágyvilá-

gukat, és annak bizonyos maradványai még fönn vannak akad-

va valamely szférában: akkor az ő lelküknek ez a része nem bír 

                                                 
8 * V. ö. a „Fogadalom és igézet” című fejezettel. 
9 * Vagyis amikor a szellem már benne él az ú. n. kauzál-világban (4, szféra 

természete), azaz a kauzál-testben, amit helyesebben bölcsesség-testnek 

neveznék, amely alatt a tudatnak olyan összefüggő állomását kell érteni, 

ahol már a szellem meg tudja különböztetni a valódi értékeket a látszat-

értékektől, és mindazokból ki tudja vonni az igazságot, és az igazságnak 

tápláló erejét a maga részére fel tudja használni. 

 



 34 

szabadulni bizonyos gondolatoktól, érzésektől és vágyaktól, 

amelyektől pedig a szellem mindenáron szabadulni szeretne. És 

bár tulajdonképpen bizonyos magasabb szférához tartoznak, 

mert a kegyelem felsegítette oda őket, hogy ott pihenhessenek 

és erőt gyűjthessenek. S abban a tisztább atmoszférában új vi-

lágossághoz, új eredményekhez jussanak. De amikor ezzel a 

lelküket mintegy felduzzasztottak, akkor bennük a cselekvési 

vágy oly nagyra növekszik, hogy szinte hatalmat nyer fölöttük 

annyira, hogy már nem is képesek megmaradni abban a szférá-

ban, mert a lelküket folyton sarkalja az a fönnakadt kínzó em-

lék. Rendszerint ilyen motívumok indítják őket arra, hogy alá-

szálljanak a testbe és kisebb-nagyobb küldetést vállaljanak ma-

gukra. 

 Hiszen vajmi kevés szellem mondhatja el magáról, 

hogy elvégezte, amit vállalt, s amit az ő felduzzadt vállalkozási 

kedvében és vágyával maga elé tűzött. Mert a lélek a munká-

nak csak félig-meddig való befejezésével is magasabb rendű 

világosságot nyer, amelynek fényénél jobban előre tud tekinte-

ni, és bizonyos magasabb szempontból ítéli meg végzett mun-

káját. És már csak ezért sem lesz megelégedve, vagy legalább 

száz százalékig kielégülve azzal, amit végzett, s mindig bizo-

nyos fennmaradt hiányérzettel hagyja el a földi világot. 

 Nagy kegyelem ez az isteni Gondviselés részéről! Ez 

akadályozza meg a szellemet abban, hogy hacsak valami ki-

csiny tökéletességre is szert tett, valamiképpen szellemi gőgbe, 

elbizakodásba vagy restségbe ne essék. Ez sarkalja tovább a 

szellemet arra, hogy hasson, tanuljon, gazdagítsa magát tudás-

sal és világossággal, élet iránt való mind nagyobb és nagyobb 

érdeklődéssel. Azért mondtam, hogy amikor a bölcsesség-

testben (kauzál-test, 4. szféra) felébred a szellem, sok mindent 

másképpen ítél meg, mint ahogyan azt földi életében megítélte. 

És sokaknak, akik a 4. szférából szállottak alá és valamit elvé-

geztek abból, amit maguk elé tűztek, vagy megközelítették, de 

nem végezték el, csak félig-meddig, amit magukra vállaltak, 



 35 

ezzel máris növekedett a bölcsességük, s azzal magasabb esz-

mei világba hatolnak, amelynek fényénél igen kicsinyesnek 

látszik előttük az a munka, amit elértek. Sőt még ha teljesen be 

is teljesítették volna, amire vállalkoztak, ennél a magasabb 

világosságnál az is nagyon szegényes és kicsinyes eredmény-

nek látszanék előttük. Így jön létre az, hogy szigorú szemmel 

vizsgálják önmagukat és elért eredményeiket, és bárha még 

csak a földi világban élnek, máris a magasabb világ eredmén--

nyel izgatják őket. 

* 

Eddig még mindig csak a föld légkörében mozogtunk, de szük-

ségesnek találtam, hogy bizonyos gondolatokat tisztázzak, 

hogy mindezeket megismerhessétek. Azt hiszem, belátható, 

hogy érdemes munkálkodni azokért, akik még a sötétségben 

tévelyegnek, akiket még csak a törvény kényszere visz előre. Az 

ilyen lélekre nézve csak akkor kezdődik tulajdonképpen a küz-

delmekkel teljes megtisztulás nehéz útja, amikor már egy kicsit 

fel tudja fogni a magasabb rendű eredmények kívánatos voltát, 

amelyekből a legkevesebbnek az elérése is óriási örömmel tölti 

el a lelket, mert általa hit és remény költözik belé. A hit teszi 

az emberi lelket minden más élő lélekkel szemben gazda-

gabbá, istenivé. Hit által ismeri meg az ember Istent; hit 

által fogadja él Isten törvényét, hit által valósíthatja meg 

azt, mert hit által nyer reményt, erőt és kitartást. Hit által 

érzi magát a lélek sarkaltatva, hogy keressen, kutasson a 

rövidebb út után, a bizonyosabb világosság után. Mert az 

ember hisz az igazságnak; azt keresi mindenfelé, hogy hihes-

sen, hogy a hite által valamihez rögzíthesse a lelkét. Hit által 

nyer bölcsességet; mert akik hit nélkül bölcselkednek, azok 

zsákutcába jutnak, megakadnak, és nem tudnak továbbmenni. 

Hit által ébred föl az ember lelke arra a bizonyos megvilágo-

sodásra, amely világosság belenyúl a sötétségbe, a homályos-

ságba, az elhomályosodott állapotokba; és hit által tudja fel-

bontani azokat a nehéz helyzeteket és állapotokat, amelyek fog-



 36 

va tartják az embereknek és embercsoportoknak a lelkét és 

megakasztják őket fejlődésükben. Hit által szűnik meg az 

anyag nehéz hatalma, a tudatra ránehezedő súly, mely re-

ménytelenné teszi az emberi életet. Hit által tárulnak ki azok 

a titokzatos kapuk, amelyeken keresztülhaladva a lélek megis-

meri a dolgoknak mibenlétét és rávezeti az embert a helyes és 

egyenes gondolkozásra. 

 Mert hiszen ezer meg ezer problémát tár az élet elétek, 

amelyeket ugyan nem tudtok megoldani még a törvények isme-

rete által sem. Mert bár a törvények ismerete által megismerhe-

ti az ember a jót, de a bennetek lévő, a természetetekbe bele-

szövődött tévelygés, a rossz nem engedi, hogy azt a megismert 

jót követhessétek, mert a bennetek lévő rossz és a titeket körül-

vevő, helyhez és időhöz kötött állapotaitok, amelyekben min-

dig csak a közvetlenül közeleső dolgokat szemlélhetitek, és 

azok hatásait erezhetitek, nem engednek benneteket messzebb 

behatolni az igazság világába. De hit által hozzákapcsolódhat-

tok az Isten Szelleméhez, az Isten Szelleme, az Igazság Szelle-

me pedig megvilágítja a lelketeket, a szellemeteket. Új, eddig 

nem ismert gondolatokat sugároz be a lelki világotokba, eddig 

fel nem fedezett vágyak ébrednek a lelketekben, és egyszerre 

azon veszitek észre magatokat, hogy szűk ez a látható világ 

arra, hogy a vágyaitokat kielégíthesse. 

És belátjátok, hogy ez a ti ittlétetek a földön nem lehet végcél, 

nem lehet jutalom, hanem csak küzdőtér. Amelyen a világosság 

küzd a sötétséggel, az igazság a hamissággal, a tévelygéssel, a 

„van” a „nincsen”'-nel. Hogy a van, a létező diadalmasan 

emelhesse ki a maga szellemi lényegét az anyagból, és föloldja 

vele az anyag hatalmát, amely fogva tartja a tévelygő szelle-

meket.  

 



 37 

2. Az idegszféra(**) 

I. 
A „lelki természet”, mint egyéniség. — A szellem teremtőképessége. — 

Hatások a mentál- és asztrálvilágban. — Az idegszféra keletkezése. — Az 

idegélet tengődése. — A jövő találmányai. — Az idegszféra tartalma. — Az 

önzésből eredő betegségek. — A más szenvedése a mi idegszféránkra hat. 

— Őrültség. — Az ásványi delej és egyéb gyógyhatások. — A narkotiku-

mok. — Az idegszféra megbetegedésének okai. — A természetes gyógy-

módok. — A delejezés. 

 Az idegszférát a testtel való szoros kapcsolata révén 

inkább testnek lehet tekinteni és azért ez mégis a léleknek bi-

zonyos járulékát képezi. Az idegszférába folynak be azok a 

lelki erők, amelyeket asztrálerőknek nevezünk, vagyis az aszt-

rálsíkon kifejtett lelki tevékenységnek az eredményei. A lélek 

természete fejlődésre képes, mégpedig óriási, át nem tekinthető 

átalakulási lehetőségekkel felfelé és ugyancsak óriási esési le-

hetőségekkel lefelé. Az elváltozásoknak millió meg millió 

szemből álló láncolata fejlődhetik ki magából a lélekből, a lé-

lek természetéből; és pedig minden lélek külön-külön a saját 

maga természete szerint eshet vagy emelkedhet, — mert az 

esésben sincs két egyforma jelenség. Minden léleknek más és 

más a lefelé esése és a felfelé haladása; minden lélek más és 

más természetet fejleszt ki magából a saját lényegtörvényének 

megfelelően. Ez azért van így, hogy ne legyen egyformaság, 

egyhangúság, hanem a szép, a jó és az igaz kimeríthetetlen 

változatosságban ragyogtassa elő a maga termékeit, amelyek az 

egyéni lelkeken keresztül a megjelenésben mutatkoznak. 

 Éppen a lélek természetének ez a különbözősége adja 

meg azt a lehetőséget, hogy a világmindenségnek minden 

egyes teremtett szelleme összekapcsolódhat, kiegészítheti és 

kiegyenlítheti egymást. Nincs két lélek, akinek ugyanaz vol-

na az érdeke a boldogságot illetőleg; nincs két lélek, akinek 

ugyanaz volna az igénye a vágyainak beteljesülésére vonat-

kozólag. Minden léleknek más- és másképpen rendezte el az 

elhelyezkedési terét az Örökkévaló, a Teremtő, aki őket 



 38 

életre hívta. Ezért a mindenségnek bármely pontján találja 

is az embert, vagy a testtől megszabadult szellemet az Is-

tennek az elhívása, amely őt munkába szólítja, mindenütt 

minden egyes lélek meg fogja találni a maga életének fenn-

tartásához szükséges tennivalót, és ezzel kapcsolatban az ő 

vágyainak kielégülését, beteljesülését annak a fokozatnak 

megfelelően, amelyre a fejlődés során eljutott. 

 Tehát a lélek bensőjében, ebben az erőforrásban minden 

egyes hatásra egy-egy megmozdulás indul meg, amely mozdu-

lásban önmagából bizonyos gondolat- és érzésformákat termel 

ki, amely gondolat- és érzésformák amint kiérnek a tettek vilá-

gába, ott materializálódnak és mutatják — bár tökéletlenül — a 

lélek benső értékét, benső fokozatát. Ez a vetítés lehet szép, 

tökéletes, boldogságot árasztó, kellemes. De lehet visszariasz-

tó, félelmet-keltő, fájdalmat és ellenszenvet ébresztő. Amint ez 

a benső lényeg a maga értékét a felszínen így rögzíti, ezzel az 

általa életre hívott történések folytán beleírja magát az őt kö-

rülvevő élet hullámzásába. Amely élethullámzás óriási men--

nyiségben vibrál körülötte, minden egyes hullám, minden 

egyes rezdülés arra várva, hogy eleven formával telítse va-

laki, vagy valami. Ez az eleven formával való telítés a szel-

lemek munkája; mert csak a szellem ura az élethullámok-

nak azáltal, hogy ő teremthet maga körül olyat, ami még 

nem volt, s amit, hogyha nincsen vele megelégedve, ismét meg 

is semmisíthet. Isten után csupán a szellem képes erre. Mikor a 

szellem önmagát, a maga egyéniségét maga körül megábrázol-

ta, vagyis az őt körülvevő élethullámba mintegy az ő lelki arcát 

belenyomta, minden ezt tükrözi vissza körülötte. Így akarva, 

nem akarva egy világ alakul körülötte, amely világ szintén ma-

terializálódni kíván, rögzítődni akar, mert hiszen a cél az, hogy 

minden gondolat és érzés, amely a szellemből kiárad, kiélje 

magát, hogy visszahatásokat váltson ki a szellemben, hogy ez 

által a viszonthatás által a szellem az eredményeket, mint ta-



 39 

pasztalatokat magába zárva, tudását gyarapítsa, ismereteit bő-

vítse s ezáltal a fejlődésben előrehaladjon. 

 Az eső: az érzés- és gondolatvilág rögzítődése. Ez az a 

bizonyos mentális sík, amelyet a keleti tudomány így nevez. 

Tehát a szellem az ő lelkén keresztül ténykedik a mentális vi-

lágban és ebben a mentális világban formák, alakok képződ-

nek, amelyek az ő kis világát alkotják. Azonban ez a sík még 

mindig csak az ő egyéni világában, csak az ő egyéni kivetítésé-

ben érvényesül. Ez a mentális világ, amelyet maga körül meg-

termékenyített, ismét egy nála sűrűbb és alacsonyabb rendű 

élethullámzást teremt maga körül, amely sűrűbb, villamosabb, 

hatásaiban nagyobb erejű: ez az asztrálvilág, amely már mint 

kész dolgokat reprodukálja a mentális világban elhintett gondo-

lat- és érzésformáknak az életben való megjelenését. Ameddig 

a szellem a mentális síkon mozog, és magából kivetíti ezeket a 

hatásokat, addig még mindig abban a helyzetben van, hogy 

amikor ezeket a hatásokat szemléli, s velük megelégedve nin-

csen, akkor ezeket akaratának egyetlen kivetítésével még meg-

semmisítheti. Azonban amikor az életnek már — hogy úgy 

mondjam — a produktív részével érintkezésbe kerül, akkor 

már nem tudja olyan könnyen megsemmisíteni, mert akkor már 

a materializált hatásokból ismeri meg azokat. 

 A hatásokon keresztül való megismerés már feltételezi, 

hogy ő abba a világba szintén bele tudjon nyomulni, mert erre 

szüksége van. Azok a szellemből kivetített sugárzások, ame-

lyeket az élethullám magába fogadott és magában feldolgozott, 

ebben a feldolgozásban jelentik a lélek asztrálvilágát. Ez az 

asztrál lehet jó, kívánatos és boldog állapotot visszasugárzó 

világ, lehet azonban kellemetlen, félelmeket, szenvedéseket 

rejtő tartalmú is. Ebben a két világban tevékenykedik a lélek. 

Az asztrálerők azonban, mivelhogy ezek már produktív munkát 

végző erők, nem maradhatnak meg mindvégig a szellem tulaj-

donában, mert e két világon keresztül való hatás munkája foly-

tán most már alacsonyabb rendű erőtömegek is megmozdulnak, 



 40 

amelyek mind nagyobb és nagyobb vibrációkat fejtenek ki, 

hogy a szellem gondolatát és érzését, amely a mentál- és aszt-

rálvilágon keresztülnyomult, közvetítsék a természeti világgal. 

 A természeti világban a lélek az ő asztrálerőivel köz-

vetlen érintkezést talál a természet lelkével, és a természeti 

világban egy még vastagabb, még anyagiasabb, nehézkesebb, 

lassúbb forgású élet-körzetet teremt maga körül. Ez az életkör-

zet már annyira eltávolodott a szellem egyéniségétől, ez már 

annyira egybefoglaló, annyira egybefolyó, hogy ezen keresztül 

a szellem az ő szellem-társaival, valamint az alacsonyabb ren-

dű, felfelé és lefelé ható erőkkel is kapcsolódást teremthet. Tu-

lajdonképpen ennek a körzetnek életre hívása által állt elő a 

fizikai világ. A fizikai világban is vannak különböző erők, 

amelyek a felfejlődés során kibontakoznak, és a maguk foko-

zata szerint megjelenési alakkal ruháztatnak fel. A szellemnek 

ezekbe a felfejlett erőkbe kell belehelyezkednie, bennük dol-

goznia, hogy ezeket is átvilágítsa az ő egyéniségével, a kifelé 

sugárzó magasabb rendű élettel. Azonban azok a szellemek, 

akik a föld anyagával, vagyis ezekkel az alsóbb rendű erőkkel 

kerülnek a fizikai síkra,10* az ő hatni kívánásukkal, élni vágyá-

sukkal, felfelé törekvésükkel magukkal hozzák az életáramba 

mindazokat a már felismert és még az ismeretlenségben nyug-

vó hajlamokat is, amelyek őket valaha ilyen mélyre juttatták. 

Ezeknek a bukott szellemeknek a jóról és igazról vajmi kevés 

fogalmuk van, és csak a tapasztalás folytán jutnak az igazság 

ismeretére egészen addig, ameddig az ő szellemük fel nem éb-

redt, ameddig a szellemi világosság fel nem gyúl a lelkükben. 

Addig test szerint cselekszenek, bár egyéni lelkek és bár mind 

nagyobb önállóságra törekszik a lelkükben elrejtett egyéniség. 

Mivel azonban a jótól messze estek és így az ő fejlődésükben a 

jó nem képez vezető elvet, mert az ő tapasztalatuk egészen el-

                                                 
10 * Lásd a „Kegyelem törvényvilágában a „Szférák keletkezése” című 

fejezetet. 

 



 41 

lenkező irányból indul ki, azért vakon és balgán cselekszenek. 

Ők a rosszat a jóval együtt ismerik meg a felfelé való fejlődés-

ben, mert mind a rosszat és annak következményeit a szenve-

dések által, mind a jót és következményeit az áldásokból ta-

pasztalatok révén ismerik fel, hogy az előbbit elhagyják, az 

utóbbit pedig kövessék. Tehát a szenvedés nem közvetlenül 

az Isten nevelő eszköze, csak a meglévő rossz megismerésé-

re szolgáló eszköz. 

Hogy a szellemek a jót és a rosszat megismerhessék, a lelkük-

ből egy bizonyos nedv11* választódik ki. Nedvnek nevezem 

ugyan, de ez tulajdonképpen bizonyos erősugárzás, ideiglenes 

összekapcsoló közeg a test és a lélek észrevevő rétege között. 

Ez az idegszféra. Az idegszféra az anyag szellemesülésének 

felfelé lángolása, felfelé törekvése, s egyúttal a léleknek kap-

csolata a testtel, vagyis a harmadlagos életerővel. 

* 

Ez az idegszféra itt a földön, a ti világotokban már kifejlő-

dött, de egyúttal el is van használva a sok szenvedés és ta-

pasztalás folytán. Ezt, illetőleg ennek erőit a lélek még mindig 

nem szívhatta fel magába, azért ez a léleknek még mindig csak 

járuléka, nem pedig az ő egyéniségéhez tartozó erő. Tehát bár 

ki van fejlődve és érzékeny, de még nem tiszta, mivel a lélek-

ben még nincsen kifejlődve a jó és az igaz. A lélek még bizo-

nyos sötét alagutakon jár keresztül; a szellem még nem világí-

totta át ennek a korszaknak az embereit. Ezért tengődik ez az 

idegszféra, illetőleg az idegélet; sem a szellemit nem fogadja 

be, — mivel a szellem nem uralhatja, — sem pedig az anyagot 

nem engedi a maga tiszta és törvényes állapota szerint a maga 

útján előrefejlődni. Azért ennek a kornak az emberei idegbe-

tegek, (ti azt mondjátok róluk, hogy „idegesek”), mert már 

el van fáradva, meg van fertőzve az egész korszellem, 

                                                 
11 * A „Szellem, erö, anyag” és annak magyarázatai is idegnedvnek neve-

zik.  

 



 42 

amelyben ez az embercsoport mozog, holott már készen 

kellene lennie az ő fejlődésével, mire a föld átalakulása be-

következik. Mert ezek a szellemek már az elkövetkezendő 

nap előestéjét élik, amely reájuk virrad; egyik részük a fel-

felé haladásra, másik részük pedig a lefelé hullásra előké-

szítve. 

 Azért ez a forma, ez a megjelenési alak, amely eddig 

kifejlődött, amely eddig elérte a maga külső fokozatát, s 

amelynek e korszak befejeződéséig a fejlődés tetőfokára kelle-

ne eljutnia, már nem sokat érhet el; még egykét ecsetvonás, és 

befejeződött az ember a maga megjelenésével és a maga vilá-

gának kifejezőképességével. Már nem sokat hozhat fel az em-

beri elme, már nem sokat sajátíthat el az asztrálvilágból hozot-

takból, mert az idegei a legmagasabb érzékenységig vannak 

feszítve, de az ő lelki fejlődése, az ő szellemi világossága nin-

csen meg abban a mértékben, hogy ennek a korszaknak az itt 

megjelenő embereit átsegítse a szellemi felébredésre, azaz a 

szellemi életbe. Sokat elértek már és még el is fognak érni, 

mert még vannak találmányok, amelyek e korszak végéig töké-

letesítve lesznek. Egész addig az idegszféra kihozza magából 

azokat a gépezeteket, azokat az önmagának megfelelő projek-

tumokat, amelyeknek segítségével ott állhat az ember az ő lelki 

fejlettségének teljes mivoltában. Azt értem ez alatt, hogy olyan 

dolgokat hoz ki az emberi elme, amelyek teljeséggel az emberi 

lelket fogják utánozni. Nem az „embert”, hanem a lélek képes-

ségeit. Itt van pl. máris előttetek az a találmány, amely a han-

gokat közvetíti minden anyagi eszköz nélkül, csupán az erők 

áthasonítása, az adó és elfogadó erők összekapcsolása által. De 

ezt még nagymértékben tökéletesíteni fogják. Fel fogják találni 

a távolbalátást, a távolba hallást és a távolba hatást, amelyek 

ma még csak a lélek képességei; a láthatatlanból meg fogják 

keresni a láthatót, és fel fogják találni azt a készüléket, amelyen 

keresztül a testből eltávozó lelket úgyszólván érzékelhetővé 

teszik. Egyáltalában bizonyítani és regisztrálni fogják a síron 



 43 

túli életnek azt az igazságát, amely ma még csak a hit által kö-

zelíthető meg. 

 De annak dacára, hogy mindezekkel rendelkezni fog 

a földi ember a fejlődés során, mégsem fogja megtalálni a 

mennybe vezető ajtó kilincsét, bár ott tapogat vakon a 

mennyek országának kapuján. A fejlődés el fogja vezetni 

ennek a korszaknak gyermekeit egészen a mennyek kapuja 

elé az ő fejlett idegszféráját, és mégsem fog tudni oda be-

nyitni, mert a lelkében nem birtokolja azt az egyszerű 

erényt, ami ehhez feltétlenül szükséges: az alázatosságot. 
Az Istent nem tudja sehol megtalálni, mert önmagában látja a 

teremtő- és alkotóerőt, és szellemiségének felébredésével meg-

tagadja az Istent. Ezzel azután ismét oda jut, ahova a bukott 

angyalok jutottak: hull lefelé a mélybe minden ismeretévél és 

világosságával, mert engedetlensége által szembehelyezkedik 

Teremtőjével. Mindezek pedig az idegszférában folynak le. Az 

idegszférában van a helye minden földi boldogságérzésnek, az 

érzéki örömöknek, a testen keresztül érezhető élvezeteknek, 

amilyenek az evés, ivás és általában a testi ösztönök, a testi 

vágyak kielégítése, amelyekből életcélt alkotnak maguknak az 

emberek. 

 Mivel pedig ez mind csupa külsőség, azért a lélek a 

maga mentális és asztrális erőivel nem kapja meg azt a ki-

egyenlítődést, nem kapja meg azt az összekapcsolódást a min-

denséggel, amelyre neki, az ő lelki egyéniségének kifejleszté-

séhez szüksége volna. Bár érzi az ember, hogy van valami köze 

e mindenséghez, van valami kötelessége az élettel, a világgal 

és embertársaival szemben, de az ő elszűkített idegvilágában 

nem találja meg azokat a kielégüléseket, nem találja meg azt a 

magyarázatot, azt az enyhülést, ami az Istennel való összekap-

csolódás folytán mintegy válaszképp elterjed a lelkében, s ki-

egyenlíti, megelégíti, megnyugtatja, és békességgel árasztja el. 

Mert az ember a maga idegvilágával önmagába van bezár-

va, és mivel ezen az idegvilágon keresztül semmiféle ros--



 44 

szat, semmiféle kellemetlent megemészteni nem hajlandó, a 

közös terhet, hordozni nem akarja. Hanem ami teher, ami 

kényelmetlen, ami fáradságos és nem csupán és kizárólag 

neki kedvező eredményekkel kecsegteti, azt hordozni nem 

akarja, hanem kivonja magát a közösség munkájából, és a 

közösségbe kapcsolódó erőket és munkakifejtést a köznek nem 

akarja odaadni. Hanem mindent önmaga akar élvezni, s önzése 

folytán mindent önmagának akar megtartani. Azért túlzásokba 

esik, és ha valami örömhöz, élvezethez hozzájut, azt mindig 

magának akarja elharácsolni: azért ezekkel az örömökkel, 

ezekkel az élvezetekkel együtt járó szenvedéseket is szükség-

képpen mind magának kell végigszenvednie. 

 Ezért azután az idegszféra kimerül, elrongyolódik; a 

természet ereje, amelyet testbeöltözésével kap, felmondja a 

szolgálatot, mert nem képes követni a léleknek ezeket a 

messzemenő igényeit, amelyek már nem a természetes vi-

lágban élik ki magukat, hanem átcsapnak az asztrál- és a 

mentálvilágba, és ott időznek többet, mint amennyit a nor-

mális, természetes élet megenged. 

A természetes embernek, legyen bár a legmagasabb szellem, 

szüksége van a testének táplálására, hogy legyenek természetes 

erői, amelyeket fogyasszon. Az egyik tanításomban kifejtettem, 

hogy az embernek ittlétével nyers erőket kell feldolgoznia,12* 

így a levegőt, amit beszív és a táplálékot, amit elfogyaszt. 

Mindezek a nyers erők rajta keresztül fokozati fejlődést nyer-

nek és ezért szükséges, hogy ezeket az erőket is feldolgozza az 

ő testi megjelenésében. Így tehát mindenre szüksége van a ter-

mészetes embernek, amit neki az élet nyújt, vagy amit az ösz-

töni élet megkövetel, hogy békességben tudjon maradni az őt 

körülvevő világgal, az itt időző erőhullámokkal, élethullá-

mokkal. Szüksége van idegerőinek pihentetésére, rendes táp-

                                                 
12 * Lásd „Az ember hatása az őt környező világra” című fejezetet az I. 

kötetben.  

 



 45 

lálkozásra ; szüksége van örömre és szüksége van a munkára, a 

fáradtságra ; egyszóval szüksége van mindazokra a dolgokra, 

amelyek őt emberré teszik. Igen nagy szüksége van az ember-

nek a munkára, mert dolgoznia kell, mozognia kell, cseleked-

nie, hatnia kell; ha jót nem cselekszik, cselekednie kell rosszat. 

Tehát célszerűbb és bölcsebb dolog, ha a jót cselekszi, és be-

csületesen elvégzi a munkáját ebben a világban, ahol a lélek a 

maga lényegét a testen keresztül belenyomja a világba, hogy 

maga után jó, törvényes és igaz nyomokat hagyjon. Tehát hogy 

az ember a maga fokozatához mérten igaz munkát végezhes-

sen, ahhoz szüksége van a test táplálására és pihentetésére is. 

 Ehelyett azonban mit cselekszik az ember? Túlzásba 

viszi a neki járó jónak a feldolgozását, a testnek kedvezőt, s 

azokat másoktól elveszi, és a maga számára halmozza fel. 
Pedig a másik embernek a nélkülözése és szenvedése végered-

ményben az ő idegszférájához kapcsolódik. Nem közvetlenül, 

rögtön tapad hozzá, hanem akkor, amikor elérkezik annak az 

ideje, és a saját lehetőségeit kimerítette a jóban. Ilyen esetben, 

hogy a szellem felfelé haladhasson, testbeöltözése alkalmával 

azokat az elhasznált erőket és lehetőségeket kapja, amelyeket 

az a másik szellem vetett le, és aki a kedvezőtlen eshetőségek-

ben ki volt neki szolgáltatva. Ezekben az új állapotokban a lé-

lek tanácstalanul áll, mert nem tágíthatja az őt összeszorító 

kereteket tovább, mint amennyire azt az ő lehetőségei megen-

gedik neki. De az ő túlhajtott kívánságai, túlhajtott lelki vágyai 

most már ennyivel nem elégszenek meg, mert nem is eléged-

hetnek meg azokkal a kihasznált és elrongyolódott álla-

potokkal, amelyekben alig vannak örömök, hanem csak csaló-

dások és szenvedések. Az így előálló sok ütközés folytán az 

idegszféra kimerül, idegereje felőrlődik és elég. Pedig arra lett 

volna szüksége, hogy amikor a világban megjelenik, az élet 

egészen friss, tiszta idegerőket adjon neki. Igen, de ő annak a 

törvénynek, annak a fokozatnak, ahonnan az idegerőket várja, 

semmi mást nem nyújtott, mint kedvezőtlen előzményeket, így 



 46 

tehát csak igen-igen szűk nyíláson folydogálhat számára az az 

erő, amire neki a következő életútjára szüksége lenne. Ezért 

aztán megint csak gyarló az eredmény. Így apáról-fiúra, nem-

zedékről nemzedékre mindig több és több az elégett és elhasz-

nált idegerő. 

 Ezekben az erőkben ugyanis — miután el vannak fa-

julva — nincsen meg a békére, a harmóniára és megelégedésre 

való törekvés, ehelyett inkább a mindig nagyobb és nagyobb 

izgalmakra irányuló tendencia. Ezáltal pedig mindig többet és 

többet fogyaszt el az egyén a természetes erőkből, azokból, 

amelyek harmóniában vannak az Istentől jövő élethullámzás-

sal, s azok benne elfajult természeténél fogva megsűrűsödnek, 

és ezeknek elfajulásában mint következmények képződnek ki a 

különböző betegségek a testben, a szervezetben előálló min-

denféle komplikációk. A testben az életműködés, amennyiben 

az a maga természetes útján megy, gépies. Azonban hogyha ezt 

a gépies működést a lélek az ő megromlott asztrál erőivel, 

okoskodásával megzavarja, és más célokat akar eléjük szabni 

— bár a gépies erő küzd e tendenciák ellen, s nem egyhamar 

engedi magát eltéríttetni az eléje szabott iránytól, — ez a küz-

delem végül betegségekben és a különböző életműködéseknek 

megzavarásában nyer kifejezést. Így az őrültség határozottan az 

idegszférának megzavart és teljesen felégett állapotát tünteti 

föl, amikor a test él és az ő gépies erői végzik tovább a maguk 

funkcióit, azonban az agyműködés már nem normális. Itt a 

megzavart idegszféra kizárja a szellem beavatkozását, a helyes 

és reális megállapításokat, hanem ahelyett az őrült embernél a 

túlságosan kihasznált idegszférán keresztül a lélek erőinek 

rendszertelen kiélései jutnak a testben kifejezésre. T. i. a szel-

lem körül a léleknek túlzsúfolt mentálvilága, és az azon keresz-

tül anyagiassá vált és formába öltöztetett asztrálvilágnak a be-

folyása annyira igénybe veszi az idegszféra erőit, hogy bomlás, 

illetőleg szakadás állt be az öntudat közvetlen befolyása és a 

test funkciói között; az az összeköttetés, amely az ember szel-



 47 

lemének az irányítását a testen keresztül a földi világban reali-

zálja, zavaros lesz, vagy meg is szűnik. Ez pedig csupán három 

idegszálon keresztül történik meg. Ameddig ezt az orvosok 

meg nem találják, és ameddig nem képesek a lelket gyógyítani, 

addig az őrültséget sem fogják tudni meggyógyítani. Az 

idegszférát, az idegerőket nem szabad túlságosan kihasználni 

még abban sem, amit az ember jónak és helyesnek tart. Az em-

ber nem haladhatja felül önmagát semmi tekintetben. A földi 

test is összeroskad, ha túl nagy súlyokat raknak reá, mert az 

izmok nem bírják el. Éppígy ha a lélekre felettébb nagy terhe-

ket raknák — még ha azok a terhek az ember saját vágyainak 

és kívánságainak megfelelőek is, de vagy kivihetetlenek, vagy 

elérhetetlenek, ő azonban az akaratával és vágyaival mégis 

ragaszkodik hozzájuk — ezeknek a nyomása alatt összeroppan 

az idegszféra és összeomlik az elhordozó képesség. 

 Itt megemlítem az idegszférára közvetlenül ható mér-

geket, amelyek egyes esetekben kitűnő szolgálatot tesznek az 

ember életében olyan betegségeknél, amikor egy pillanatra 

jólesik és szükséges az enyhülés. Ezt olyankor szokás igénybe 

venni, amikor az idegek túlfokozott érzékenységét csökkenteni 

kell, amikor ez az érzékenység már beteges túlzásba megy át, 

és az idegek ki vannak merülve, el vannak fáradva. Ilyen eset-

ben, ha nem tud visszavonulni a lélek, hogy az alvásban és a 

mindenáron való pihenésben felfrissíthesse az ő lelki és testi 

erőit, akkor az idegeknek ilyen túlfokozott érzékenységében a 

kimerültség állapotában a betegségnek bizonyos formája fej-

lődik ki, amelyben mindent sokkal nehezebben tud elviselni, 

mindent sokkal tűrhetetlenebbnek talál, mint rendes állapotá-

ban, és ez a túlcsigázott állapot egészen a kétségbeesésig foko-

zódhat. A kifáradt és különösen az egyoldalúan kifárasztott 

idegrendszer tünete az, amit általában idegességnek neveztek, 

amikor az ember szívesen pihenne, szeretne aludni, de a har-

mónia meg van zavarva, az idegek túlérzékenyekké lettek, és 



 48 

ezek nem engedik a lelket visszahúzódni.13* Ilyenkor álmatlan-

ság és különböző helyi fájdalmak, idegfájdalmak lépnek fel. Ez 

annak a jele, hogy az idegekben az idegerő vagy idegnedv ki 

van használva, fel van égetve. 

 Az ilyen kihasznált idegnedvet nem lehet külső esz-

közökkel: evéssel, ivással, vagy egyhangú pihenéssel pótolni. A 

léleknek ilyen állapotában szüksége van arra hogy önmagából 

erőket termeljen ki, hogy önmagában megtalálja a békességet 

és bizonyos fokú örömöt, hogy a testi élet terheiről való gon-

doskodást mintegy felfüggessze. Ennek legjobb orvossága az 

alvás, amit levegővel, napfénnyel, húsnélküli táplálkozással, 

minden izgalom kerülésével lehet elérni. Szükséges bizonyos 

fokú testi elfáradás is (nem túlságos nagy fáradtság) és sokszor 

szükséges a verejtékmirigyeknek munkába szólítása. Amikor 

azonban mindez nem használ, mert akkora zavarok álltak be, 

akkor meg lehet próbálkozni delejezéssel, mesterséges t. i. ás-

ványi delejességnek az átvitelével. De túlzásokba semmit sem 

szabad vinni. Az ilyen természetes delejességet a földön való 

üléssel és fekvéssel is magába veheti az ember, vagy természe-

tes forrásokban való fürdés által. Az agyagtéglában is van bi-

zonyos fokú delejesség. A földben általában sok villamos delej 

van, ami sok betegségre és különösen ideggyenge emberek be-

tegségére nagyon jó hatású. Homokos, napsütötte helyek — de 

nem forrók, hanem ahol a meleg jóleső és elviselhető, — vala-

mint az iszap, amely régi vegetáció bomlásából keletkezett, 

szintén gyógyító hatású, mert ezekben is sok ilyen sugárzás 

van, ami az idegeknek javára válik. Ezek a külső hatások. 

 Belsőleg pedig, azaz lélek szerint a legelső, ami a lel-

ket megnyugtatja: a hit, az Istennel való megbékélés, a bűn-

től való megszabadulás, ártalmas kívánságokról való le-

mondás megnyugvás Isten akaratában, a sorsba való be-

lenyugvás, és a tekintetnek a külső világból a saját benső 

                                                 
13 * Lásd az „Álomélet” című fejezetet.  

 



 49 

világába való fordítása. Ez az, ami az embert alázatosabbá 

teszi. Azután a természetnek a szemlélése; nagy, nyugodt felüle-

tű víznek, az égboltnak, nagy kiterjedésű zöld mezőnek, a mes--

szeségnek a szemlélése. Az idegekre ez mind-mind nagyon jó 

és megnyugtató hatású; mert az a fő, hogy az idegek megnyu-

godjanak; mert amikor a lélek megnyugszik, és az idegszféra a 

lélekkel ismét harmóniába kerül, akkor az együttműködés meg-

telíti az idegeket erőkkel. Jótékony hatásúnak minősítem még 

azokat a szórakozásokat is, amelyek nyugtatólag hatnak. 

Ezek után pedig, amikor már a lélek mindezeket a lehetősége-

ket kimerítette, de olyan erősen meg van zavarva a harmónia a 

lélek és a test között, vagy pedig ha valami váratlan esemény, 

valami nagy szerencsétlenség, valami hirtelen jött nagy szen-

vedés úgy kimeríti az idegeket, hogy azok megnyugodni nem 

képesek: csak akkor jöhetnek figyelembe a narkotizáló szerek. 

De csak addig, ameddig lábra állítják az embert, ameddig a 

lélek és az, idegszféra közt ismét helyreállt néhány alváson 

keresztül a harmónia és az egybefolyás; mert a léleknek az 

idegszférával össze kell folynia. Tehát csak olyan nagy szen-

vedések esetében, amelyek annyira kimerítik az idegeket, hogy 

komolyabb, nagyobb bajoktól lehet tartani, szabad ehhez az 

eszközhöz nyúlni. 

 Mivel azonban az élet telve van szenvedéssel, fáradt-

sággal, gyötrelemmel, küzdéssel, s így az idegvilág el van fá-

radva, ki van merülve, és nem tudja a léleknek azt az otthont 

nyújtani, amit az megkíván, azért az emberek azokhoz a sze-

rekhez fordulnak, amelyek egy pillanatra enyhülést, örömöt 

szereznek: a narkotikumokhoz. Ezek a szerek tulajdonképpen 

mind a természet erőiből összesűrített mérgek, amelyek egy 

pillanatra mintha feloldani látszanának azokat a terheket, azo-

kat a küzdelmeket, amelyeket a lélek összesűrített. Azonban 

ezekkel is lehet jót is, meg rosszat is cselekedni. De büntetlenül 

nem használhatja senki sem. Mert bár a lelket pillanatnyira fel 

is szabadítja az idegszférának nyomasztó hatása alól, és a lélek 



 50 

(nem a szellem!) a maga erőivel mintegy el is szabadulhat az 

idegszférától, amelyen keresztül a külvilágnak, a testnek köz-

vetlen hatásait érzi, azonban minden egyes elszabadulás egy 

közvetlen legközelebbi még szorosabb összeköttetést von maga 

után. 

 Ez az oka, hogy ha a szervezet megszokja az ezekkel a 

mérgekkel való élést, akkor később mindig nagyobb és na-

gyobb adagokra van szüksége, hogy a mámor, azaz a lélek el-

távolodása bekövetkezhessek. Ez tulajdonképpen a lélek sza-

badság-mámora, mert a narkotikum az idegszférát tompítja el, s 

ez elzsibbadván, a lelket szabadjára engedi. T. i. az idegek is, 

meg az emberi lélek is hozzászokik ahhoz, hogy félreállítják, 

illetőleg kizárják az ő érzékenységének a közvetítését, aminek 

folytán aztán elsatnyulás áll be. S az ember, aki a narkotikum-

hoz hozzászokott, betegség és szenvedések elhordozására kép-

telenné és alkalmatlanná válik. Az embernek végig kell szen-

vednie bizonyos betegségeket, bizonyos fájdalmakat egészen 

addig, ameddig csak az idegek veszélyeztetve nincsenek a ki-

merülés folytán. A léleknek a narkotizálás utáni még szorosabb 

megkötöttsége vonja maga után azt is, hogy olyan szellemek, 

akik földi életükben hosszabb ideig ilyen narkotizáló szerekkel 

éltek, még a szellemvilágban is sokág a test erőinek élénk em-

lékezését érzik magukon, vagyis a test képzetét sokáig megtart-

ják. De az emberi létben is a sűrűn való felfüggesztés által az 

életszalag nyújthatósága elvész, és az ú.n. egészséges álom 

mind ritkábban és ritkábban következik be és mindig rövidebb 

és rövidebb ideig tart. 

 Azért én azt ajánlom, hogy az ember, ameddig a ter-

mészetes gyógyító alkalmakhoz folyamodhat, és azokkal jó 

eredményeket tud elérni, ne forduljon ezekhez a mérgekhez. És 

ameddig a test a maga erőivel gyógyulni képes, csak termé-

szetes segítséget adjon annak, és ne használjon senki erős 

gyógyszereket. Mert hogyha nincsen zavarva a harmadlagos 

életerő, az éterikus test, ameddig az életszalag a teljes erejével 



 51 

működik a test fenntartásán, ameddig el nem gyengül az életerő 

annyira, hogy már nem képes az életet a testben fenntartani, 

addig a szervezet önmagában olyan erőforrást nyithat meg, 

amely a természetes erőkkel, a földi erőkkel összekapcsolódva 

minden más gyógyszert helyettesíthet. A delejezésnek itt van 

a maga magyarázata: a természet erőivel való gyógyítás. A 

természet erőivel való gyógyítás nem más, mint az idegszfé-

rán keresztül kibocsátott jóakarat, szeretet, segíteni vágyás, 

amely önmagából is ad, meg a szellemvilágból is kap, s egy-

úttal a természetes erőkkel kapcsolódva olyan hatalmas 

erőforrásokat nyithat meg, amelyeket hogyha a beteg elfo-

gad, és megnyitja előttük a saját lelkét, akkor azok hatnak 

annak a törvénynek megfelelően, amely törvény a beteg 

testben rövidséget szenvedett. 
Aki mint delejező ezt a képességet és akaraterőt kifejleszti ma-

gában, az közvetlen hathat a harmadlagos életerőre. Aki csak 

mint delejező médium a szellemvilággal kapcsolódva szelle-

mek útján hozza mozgásba azokat az életerőket, vagyis termé-

szetes erőket, amelyekkel az életerőt fel lehet duzzasztani, meg 

lehet nagyobbítani, az is jó munkát végez, valamint aki a saját 

akarata és hite szerint a természetes erőkkel kapcsolódik össze 

és mozgásba tudja hozni azokat, szintén jó munkát végez. 

Mindez azonban csak ott használ, ahol megvan hozzá az 

elfogadókészség. Mindez az idegerőt, a harmadlagos élet-

erőt, az éteri testet gyógyítja meg. De hiszen tulajdonképpen 

a földi, a külső, testi világban a gyógyszeres kezelésnek is első-

sorban a lélekre kell hatnia, hogy a beteg óhajtsa és kívánja azt, 

mert ha nem óhajtja, és nem kívánja, akkor a harmadlagos élet-

erő sem fogadja el, legföljebb túlságos nagy kerülő úton. Az 

erős gyógyszereknek az a hátrányuk, hogy először le kell rom-

bolni egész tömeg, akár hibás, akár helyes úton haladó lelki 

termékekből keletkezett ártalmas nedveket és sejteket, amelye-

ket mint betegségek tüneteit ismertek fel a gyógyszeres kezelés 

folytán, hogy a lélek a saját erőiből bocsáthasson ki gyógyító 



 52 

erőkké átalakított fluidokat. Ezért mondjátok helyesen, hogy ha 

a beteg alszik, akkor gyógyul. Mert az álom alatt a lélek a saját 

erőinek óriási halmazát dolgozhatja át, amelyek meg vannak 

romolva, el vannak fajulva, és helyettük önmagából új erőket 

termel ki, amelyekkel a rosszat, az elfajultat megtámadja, és 

így a betegség anyagait megsemmisítheti. Mindez az idegszfé-

rában megy végbe. 

 Nem jó továbbá olyan ételekkel és italokkal élni, ame-

lyek az idegszférát izgatják és túlzásokra ingerlik. Nem jó a 

túlzott táplálkozás, mert az idegeket a túlságosan tápláló ételek 

túlzott élvezése is megrontja. Tehát sem a földi jókból való túl-

ságos részesedés, sem a pihenésnek a túlzása nem használ, 

hanem árt. Az erős és csípős ételeknek és italoknak még a 

mértékletes élvezése sem ajánlatos. Szükséges, hogy az em-

ber magának bizonyos böjtnapokat írjon elő — különösen aki 

nagyon jól táplálkozik — még akkor is, ha a külső kényszer őt 

ilyesmire nem szorítja rá. Erre azért van szükség, hogy a szer-

vezet és az idegek a munkájukból időnként magukhoz térhes-

senek. Akikben az ínyencség ki van fejlődve és állandóan így 

élnek, azok éppúgy megbetegedhetnek, mint azok, akik nélkü-

löznek, mert ezt a túlzást is az idegszféra sínyli meg. Voltak és 

vannak egész korszakok, amikor az emberek a gyomornak él-

tek és élnek és vétkeztek vele, mert az idegszférájuk vitte őket 

a túlzásokba és bűnökbe. Mert az ilyen visszaélés és elfajult 

életmód azt hozza magával, hogy az idegeken keresztül a test-

nek különböző érzékszervei abban az irányban fejlődnek, hogy 

az ilyen ártalmas hajlamok realizálására alkalmas tényezőkké 

váljanak. Ezek azután megint olyan irányba kergetik a lelket, 

amely ellen való küzdelemre az nem rendezkedett be, mert csak 

az idők folyamán hatalmasodott el az idegszférában az él-

vezetékkel való megismerkedés által az a vágy, hogy mindig 

többet, mindig jobban élvezhessen. 

 Bár sokan azt gondolják, hogy a gyomrukon keresztül 

nem vétkeznek, én azonban azt mondom, hogy nagyon sok 



 53 

bűnnek és betegségnek az ínyencségen keresztül lehet megta-

lálni a gyökerét. Túlfűtött élvezet, túlfűtött idegszféra túlzások-

ra ragadja az embert, és viszi magával azokba az ismeretlen 

rengetegekbe, amelyekben az ember még nem tudja magát tá-

jékozni sem az eszével, sem a szívével. Gyönyöröket keres és 

sejt az idegszférán keresztül az emberi lélek ott, ahol a ha-

lál van, és a legnagyobb gyötrelmek várakoznak reá. Na-

gyon szomorú és elrettentő például áll előttetek a parázna-

ság bűnének túlhajtásából származott következménykép-

pen a betegségeknek ezer meg ezer fajtája, amelyek az ér-

zékiség nyomában leselkednek. Az elfajult idegszférán ke-

resztül a villamosított erők termelik ki azokat a betegségeket, s 

azok a megromlott erők elfajulásával fellépnek, és materializá-

lódnak. Tehát ezek a betegségek is az idegszféra produktumai, 

amelyek a vérben és a test nedveiben találják meg a maguk 

megjelenési lehetőségét. Az evés, ivás, alvás ösztöne megkí-

vánja az ember teste számára mindazt, amire annak szüksége 

van; de vigyáznia kell az embernek, hogy túlzásokba ne men-

jen, mert nem is veszi észre, hogy mikor került bele és mikor 

vétkezett olyan dolgokkal, amelyeket mint bűnöket egy-

általában föl sem ismert. Azért vigyázat mindennel, ami fe-

lesleges! A szükségesen túl ne táplálkozzék senki, a szüksé-

gesen túl ne adjon magának kényelmet senki, hanem ha 

saját dolga, elfoglaltsága nincsen, vegye fel a más gondjait 

és segítsen annak a másiknak hordozni a terhet. Mert am-

ennyit ő a más terhén könnyít, ugyanannyi feloldódik a termé-

szetes erők világában az ő számára, mert a lélek gazdagszik 

vele. És ez nem frázis; ez nem csak úgy van mondva, mert a 

lélek a maga akaraterejével magához vonzza mindazokat a ha-

talmasságokat, amelyek az ember számára a természetben még 

ezideig megközelíthetetlenek. 

 Az idegszféra, azaz az a harmadlagos életerő a léleknek 

és a testnek együttes produktuma. Ez az a sík, amelyen meg 

kell küzdenie a lélek magasabb erőinek az ő alacsonyabb vetí-



 54 

téseivel, amikor azokat mint hatásokat viszontlátja ezeken a 

síkokon, hogy azok megfertőzetlenül kerüljenek bele a termé-

szetbe, az életbe. Az emberi léleknek a mentális és asztrális 

világban szemlélnie kell mindazokat a gondolatokat és vágya-

kat, amelyeket önmagában érez, hogy vajon egyeznek-e azzal a 

törvénnyel, amelyet Isten adott az embernek az üdvösség eléré-

sére, s egyeznek-e azokkal a tulajdonságokkal, amelyeket neki, 

mint Isten gyermekének meg kell szereznie? Mert hogyha az 

emberi lélek nem figyeli a belső világában önmagát és azokat 

az erőket és vágyakat, amelyeket az ő lelki természete kivetít, 

amikor ő azokat az ő idegszféráján keresztül mint eredménye-

ket látja, akkor már csak mint szenvedéseket tudja felismerni, 

vagyis azok akkor már mint szenvedések éreztetik hatásukat. 

Tehát minden jót, amit az ember a földi életében érezhet és 

élvezhet, abból a szempontból kell megítélnie, és a szerint a 

cél szerint kell felhasználnia, hogy vajon az neki magának 

és az összességnek kedvező-e? Azt kell tehát kérdeznie magá-

tól: előbbre visz-e ez engem és az összességet, javítja-e a ter-

mészetet, helyesen cselekszem-e, ha ezt materializálom, azaz 

véghezviszem? És amikor az ember úgy véli, hogy az neki 

pillanatnyilag talán kívánatos, de az összességnek kárára 

lenne, abban a pillanatban alakítsa át ezt a vágyát lemon-

dássá. Mert mindazok a vágyak, amelyek törvénytelenek, és az 

Isten akaratával nem egyeznek, szenvedéseket nemzenek, amely 

szenvedéseket mind azon az idegszférán keresztül kell neki át-

éreznie, amely őt túlzásokra ragadta. Mert valamint a belülről 

jövő gondolatok és érzések az idegszférán keresztül jutnak kife-

jezésre a testben, úgy azoknak következményei is az idegszférán 

keresztül szívódnak fél ismét a lélekbe, hogy abban megváltoz-

tassák azokat a gondolatokat és érzéseket, amelyekből tévesen 

kiindulva a cselekvést úgy intézte, hogy azok valósággá lehet-

ték. 

* 



 55 

Íme, ennyire össze van fonva a földi világ a lelkivilággal; en--

nyire összetartozik a test és a lélek, és ennyire egybe van kap-

csolva a földi élet és a túlvilági élet. Senki az egyiket meg nem 

ronthatja anélkül, hogy a másikat is meg ne rontaná és senki a 

természetes követelések elől meg nem szökhet. 

 

II. (**) 
Miért meggondolatlan az ifjúság? — A vasegészségű emberek. — Az alan-

tas szellem mennyországa a földi élet. — A lelki testek összetartozása. — 

Miért boldogabb a fejlettebb lélek? —A fejlettebb szellem bukásának sú-

lyos következményei. — Betegséggel terhelt korszakok és világrészek. — 

Mi a mámor? —- Az idegszféra elfajulása. — Az emberi társadalom deka-

denciája. — Az anyagiak után való kapkodás: erőpazarlás. 

 Az, ami az emberré lett szellem természetes lényét al-

kotja, t.i. a felfejlődött szervező életerő (ami az embernél már 

az ú. n. éterikus test formájában jelenik meg) azután ennek 

fejlettebb, fínomultabb formája, amely ennek a testnek mintegy 

indítóját, irányítóját, benső természetét képezi: az asztráltest, 

amely az asztrálerőket tartalmazza; továbbá az e felett megje-

lenő fénytest, vagy mentáltest, amely a szellem tudását, ismere-

teit tartalmazza, s végül a mindezek felett álló emlékezések 

teste, amit a hindu filozófia kauzál-testnek (ok-test) nevez, 

egybevéve alkotják a lelkiséget. A három felső életforma, azaz 

az asztrál-, mentál- és kauzáltest mutatja meg a lélek minőségét 

és fokozatát. A magasabb rendű tudást, tapasztalást magában 

foglaló emlékezések teste lesugározza, kivetíti a maga tudását 

és tapasztalását az értelemre, amely a mentáltestben mint sok-

oldalú fénylő hatás jelentkezik. Ez pedig hat az érzelmi testre, 

az asztráltestre, amelyben mint melegség, mint vonzás, mint 

önmagából nyugodtságot, békét és harmóniát kisugárzó erő 

mutatkozik. Így tehát az olyan lélek, akinél ezek a felsőbb ren-

dű testek ki vannak bontakozva, az éterikus testbe való öltö-

zésnél is az idegszférán keresztül, mint harmonikus, ki-

egyensúlyozott egyéniség jelenik meg, akinek nyugodt a gon-

dolkozása, tud magán uralkodni, türelme van. Ha el is követ 



 56 

egy-két botlást és kilengést, de amikor eljön az idő, hogy egé-

szen kiforrott emberré lesz, amikor az agy befejezte a fejlődé-

sét, akkorra az ilyen lélek minőségének kifejezésre kell jutnia. 

Mert amíg az ember nem érte el azt a kort, amikor az agybéli 

fejlődés befejeződött, addig túlnyomóan az éteri testből szár-

mazó idegingerek, ösztönök, vágyak jutnak a tudat felszínére. 

 Ezért mondják tapasztalásból az emberek, hogy az ifjú-

ság meggondolatlan, lelkesedik jóért-rosszért egyaránt, mert a 

következmények ismerete még nem sajátja, mert a megfelelő 

agysejtek még nincsenek teljesen kifejlődve. Harmóniátlan 

lelkű szellem nem képes az idegszféráját rendben tartani. Azért 

az ilyen rapszodikus lelkületű egyének, akiknek nagyon nehéz 

lenne a fejlődésüket az egyenes úton elvégezniük, vagy az al-

sóbb rendű világból, a fejletlen emberi állapotból származó 

harmadlagos erőket kapnak, amelyek még úgyszólván tiszták, 

vagy pedig magasabb fokozatú szellemek levetett életerőit, 

amelyek már telítve vannak lelki sajátosságokkal. Az előbbiek, 

t. i. az alacsonyabb rendű harmadlagos életerők, amelyek még 

alig-alig jutottak az emberi szellem hatóerejébe, még legtöbb-

nyire nincsenek elrontva, nincsenek elfajulva, és azért ezek 

nyugalommal, egészséggel és normális működéssel végzik a 

maguk feladatát az emberi testben. Innen van, hogy sokszor 

alacsonyabb fokozatú bukott szellemek, akiknek káros gondo-

lataik és gonosz hajlamaik vannak, úgyszólván vas-

egészségűek és testileg nagyon erősek, akiknek semmi sem árt. 

Ezzel szemben vajmi ritkán bírnak azzal a képességgel, hogy 

az értelmük magasabb fejlődést mutasson fel akár a jóban, akár 

a rosszban. Az ilyen harmadlagos életerők nem érzékenyek, az 

idegek nincsenek kifinomodva, észrevevő képességük, tompa. 

 Azonban nem maradhat az sem mindvégig így. Mert 

ameddig a nyers ösztönök mutatják meg az egyénesült léleknek 

a tennivalókat, addig a szellemi erők úgyszólván pihennek és 

ezért az ilyen emberek öröme, mennyországa csak a földön, a 

fizikai síkon van meg, mert az ilyen szellemnek, amikor ezek-



 57 

ből a nehéz, úgyszólván állatias, tompa erőkből kivetkőzik, a 

természet erőiben kell továbbmunkálkodnia a saját életerőivel. 

De ez a munka, amely némi tudatot kíván, sokszor igen terhes 

a szellem számára, mert leköti és megbénítja a szellemet, aki-

nek így gépies munkát kell végeznie addig az időig, amikor a 

testbe öltözés törvénye őt ismét a fizikai sík felé tolja. Csak 

amikor a szellemek már végigjárták ezeket az állomásokat és a 

tudatuk magasabbra fejlődött, mert már a jóról és a rosszról 

határozottabb fogalmaik vannak, akkor kezdenek el lelkileg 

szenvedni, mert ugyanazok az erők, amelyek őket a fizikai sí-

kon emelték és szolgálták — amennyiben a szellem rosszul 

végezte velük szemben a feladatát — mint elfajult hatalmak 

föléjük kerekednek és szenvedtetik őket. 

 Ez a szenvedtetés akképp történik, hogy ezek az erők a 

periszpritben mint különböző betegségek, különböző nehéz 

állapotok rögzítődnek, és nyomást gyakorolnak a szellemre. 

Nem mintha ezeknek hatalmuk volna a szellem felet, hanem 

mivel az ember a tudatával még nem volt képes keresztülvilá-

gítani ezeket a nehéz erőket, azaz nem tudta kiismerni ezeknek 

a természetét és engedett azoknak a hajlamoknak, amelyek az ő 

ébredező tudatos lelkiségében kialakultak. Mivel pedig azok 

nem jók voltak, és annak dacára mégis ragaszkodott hozzájuk, 

azért kell megismernie ezeket a maguk lényegében, hogy a 

megismerés révén az ő magasabb tudatvilágába tapasztalatokat 

raktározzon el és gondolkozni, dolgozni kényszerüljön ezeknek 

felbontásán, vagyis röviden: a rossznak a felbontásán. Ezeknek 

a törvényeknek önmagukban, önmagukért kell hatniuk az em-

ber lelkére és ébredező, öntudatra vergődő szellemiségére. 

Bármilyen hosszú ideig vonja is ki magát a hiányos tudatra 

emelkedett szellemlény az alól a munka alól, amely reá vár, 

tökéletesen nem tudja magát kivonni, mert az idő felette is el-

jár, és a rotáció hatalmát mindig nyomasztóbban és nyomasz-

tóbban érzi azoknak az erőknek révén, amelyekhez hozzá van 

kötve. Így amint az ilyen szellemek turnusról-turnusra életbe 



 58 

szólíttatnak, mindig többet és többet kell szenvedniük, mindig 

több és több tapasztalatra van szükségük, míg megszerezhetik a 

jónak bizonyos fogalmát, és míg megkívánják, hogy a jónak 

áldásaiban részesülhessenek. Ezek a szellemek a harmadlagos 

életerőt természetesen mindenütt magukkal viszik, s amikor ez 

felkerül az asztrálvilágba, ott már kifejlődve, hatalmas ténye-

zővé válik számukra. Mindezek az erők olyan szorosan vonz-

zák egymást, és úgy tapadnak egymáshoz, mint az ember testé-

nek különböző részecskéi: a test felületét borítja a bőr, alatta 

vannak az idegek, az izmok, a véredények és a sejtek tömegei. 

És amint a test egysége ezeket mind együtt feltételezi, úgy a 

különböző lelki testekről sem lehet mint külön elhatárolt vala-

mikről beszélni, mert ezek az egyén együttes tartozékai. 

 Az idegszférán keresztül a külső hatások befolyást gya-

korolnak a bensőre is, úgyannyira, hogy még maga a szellem 

sem vonhatja ki magát bizonyos külső hatások alól, ha még-

olyan magasra fejlett is, mindaddig, ameddig ezt a természetes 

köteléket fenntartja az őt életbehívó törvény. Tehát amíg ez az 

összeköttetés fennáll, addig egy magas szellem is éppúgy alá 

van vetve ezeknek a különböző testeken keresztül jövő hatá-

soknak, mint bármely más szellem. Ez az a bizonyos közös 

sors, az a közös eggyé tevő fluid, amely egyformán érezteti a 

meglévő szellemi eredmények hatását minden egyes lélekkel. 

Az egyik azonban fluidjainak sűrűségénél fogva csak a felszí-

nen érzi a hatásokat s ennélfogva benne a nagyobb hatások is 

kisebb reakciót váltanak ki. A másik, akinek érzékenyebb, rit-

kultabb erők képezik a burkolatát, a kisebb behatásokat is érzé-

kenyebben érzi, mert a hatások mélyebben, egészen a szellemig 

beléje hatolnak. Az ilyennél az idegek finomabbak, több oldal-

ról jövő hatások felvételére képesítettek; és magától értetődik, 

hogy minél finomabb az idegrendszer, annál többet tud érezni a 

lélek, s így az érzésvilága tágabb, színesebb; több gyönyörű-

ségre, de több fájdalomra is berendezett. A fejlett lelkületű em-

beri vagy szellemi lény nagyobb boldogságot tud érezni, mert a 



 59 

teremtett mindenségből jövő hatásokat több oldalról képes fel-

venni és nagyobb boldogságot tud magába fogadni. És - mivel-

hogy nagyobb boldogságot tud magában felgyűjteni, ennél 

fogva nagyobb hatásokat is tud magából kibocsátani. Gondolati 

és érzelmi énje mindenesetre többet képes megalkotni, mint a 

sűrű anyagban élő szellem; így adottságánál fogva a világ és az 

élet irányításában nagyobb rész is illeti meg, mint az alacso-

nyabb rendű szellemet. Mivel pedig fejlettebb, és nagyobb ha-

tásokat tud elérni, ennél fogva nagyobb következményekkel is 

kell megküzdenie, ha hibázik és téved, mint az alacsonyabb 

rendű, fejletlenebb szellemnek. Az alacsonyabb rendű szellem 

a teremtésben kisebb hibát tud elkövetni, míg a magasabbra 

fejlett nagyobb hibákat és tévedéseket helyezhet el a teremtett 

világba, mert nagyobb a szabadsága és a teremtési lehetősége; 

ennél fogva természetesen nagyobb a felelőssége is. 

 Mindezeknek a meggondolása után könnyen belátható, 

hogy amikor az egyén elérte azt a fokot, hogy lelkileg teljesen 

kifejlődött és e világ lelki színvonalát elérte, akkor vagy az 

következik be, hogy teljes istenismerettel átcsoportosítja őt a 

Gondviselés a szellemiségre ébredt lények csoportjába, vagy 

pedig le kell ismét esnie a mélyen alatta mozgó és munkálko-

dó, alig felébredt szellemek tömegébe. Azonban az a lélek, aki 

már egyszer ilyen magasra felfejlődött, de eltévedt és tévedésé-

vel sűrű ködöt vont maga köré, azaz bűnbe esett, nem tarthatja 

meg azt az értelmiséget és azt az érzelmi fejlettséget, amelyben 

boldog lehetett; az idegszférája többé már nem lehet az ártat-

lan természeti erőkből felemelkedett tiszta erő, hanem a tévedé-

seinek és bűneinek következményeiből alakult lelki erőket kell 

feldolgoznia. Innen van, hogy vannak korszakok, amikor na-

gyon sok betegség és nyavalya uralkodik; vannak világrészek, 

amelyekben ilyen nagyon is szenvedésteljes állapotok ala-

kulnak ki; ezek azok az alkalmak és lehetőségek, amelyekben 

az ilyen nagyot tévedt szellemek végigélhetik és kidolgozhat-

ják az ő következményeiket. És ez az ő részükre még nagy ke-



 60 

gyelem, mert amikor az őket így érő szenvedések a lélekben 

egy jobb tapasztalatot, egy tisztább fogalomkört úgyszólván 

kikényszerítenek, akkor szinte önként értetődik, hogy az egész 

addig létező állapotuk, amelyben éltek és szenvedtek, meg-

szűnik. Azért szomorú dolog az, ha valaki az ő szellemcso-

portjától messze elmarad úgy, hogy sokkal alacsonyabb fokú 

szellemek csoportjában kell testet öltenie. Ez pedig a mai kor-

ban nagyon gyakori eset, hogy egy-egy fejlett szellemnek egé-

szen alacsony csoportban kell a maga rotációját elvégeznie, 

hogy azt az erőt, amit elrontott, valamiképpen megtisztítsa. 

* 

Az eddig elmondottakból látható, hogy a felfelé emelkedő szel-

lem, harmadlagos életereje hogyan tisztul, ritkul, világosodik, a 

lefelé eső szellemé pedig hogyan durvul, sőt annyira tönkre-

mehet és elvastagodhat, mint valamely vasszerkezet, amelyet 

annyira belepett a rozsda, hogy az munka végzésére használha-

tatlan. Mikor az idegszféra ennyire eldurvul, akkor a salak úgy 

lepi be ezt a megérző szervet, hogy kicsiny ingerek alig okoz-

nak valami hatást a lélek bensejében. Így mindig nagyobb és 

nagyobb ingerekre van szükség, hogy a hatás eljusson a lélek 

érző központjához. Azért az ilyen lelkű emberek megkívánják a 

nagyon erős és vaskos táplálékot, a csípős, fűszeres ételeket és 

idegizgató italokat. A mámor, amely az ilyen erős idegizgató 

italok élvezésének a következménye, tulajdonképpen nem 

egyéb, mint a léleknek pillanatnyi elszabadulása a reá nézve 

oly súlyos és nyomasztó kapcsolatoktól. 

 Az ilyen emberlelkek szükségesnek érzik a mámort, 

mivelhogy rendes körülmények közt érzelmileg nem képesek 

magasabb fokozatra emelkedni, nem képesek elválni a durva 

földi hatásoktól. Mivel pedig minden lélek számára kívánatos 

az állapot, hogy a durva hatásoktól csak valamennyire is sza-

baddá tegye magát, azért ez a mámor okozta szabadság csábítja 

az emberi lelkeket az ilyen erős italoknak és kábítószereknek 

az élvezetére. A léleknek ezt az elszabadulását kétféleképpen 



 61 

lehet elérni, először: lelki fejlődéssel és szellemi emelkedéssel. 

T. i. ha valaki igyekszik az ösztöni ént a maga nyerseségében 

tökéletesen megfékezni, akkor ennek uralma alól a lélek fel-

szabadul és szebb érzések, nagyobb nyugalom, békesség és 

felemelő hangulat lesz érte a jutalma. A másik elszabadulási 

lehetőség az, amit fentebb mondottam: a kábítószerek és italok 

élvezése. Azonban, aki az ösztöni erőket nemcsak hogy szaba-

don engedi tombolni, hanem még a lelki erőit is ezeknek a 

szolgálatába állítja és mind nagyobb és nagyobb végletekbe 

engedi csapongani, annak az idegszférája teljesen megromlik, 

elfajul és valósággal megbetegszik. 

 Ezek a betegségek a szervezetnek minden részében le-

csapódhatnak úgy, hogy majdnem minden betegségnek, ami a 

testben van, megvan a maga magyarázata az idegek világában. 

Ezeket az okozatokat, mint betegségeket azután nemzedékről-

nemzedékre magukkal hurcolják azok a szellemcsoportok, 

amelyek hasonló hibákból és tévedésekből erőket sűrítettek 

maguknak és a hasonlóság folytán együvé kapcsoltattak. Sőt 

hogyha még bizonyos szellemek — hogy úgy mondjam — 

gyakorlatilag nem is azonosították magukat azzal a csoporttal, 

de az elveik megegyeznek a tévedőkéivel, mindenesetre a kö-

zös sors, a közös egy úton való haladás előbb-utóbb hozzájuk 

kapcsolja őket, hogy miután a hajlamaik megvannak, meg is 

ízlelhessék ugyanazokat a bűnöket és tévedéseket, hogy azután 

részesülhessenek azok eredményeiben is. Az ember vétkezhetik 

elsősorban a lelkiségével, a lelki erőinek elfajulásával; ennek 

következményeként azután elfajulttá teszi azokat a harmadla-

gos életerőket is, amelyekbe őt a Kegyelem a testbeöltözéssel 

beburkolta. Amilyen mértékben az emberiség eltávolodik a 

szellemi céloktól, a szellemi eszményektől, hogy a testének, a 

test kívánságainak és vágyainak éljen és ezeknek a vágyaknak 

minél szabadabban való terjeszkedését és kifejtését tűzi célul 

maga elé: abban a mértékben sűríti a maga számára a betegsé-

geket, a nyomorúságokat, a csapásokat és szenvedéseket. 



 62 

 Pedig az emberek tudatában vannak ennek az igazság-

nak, de az egész társadalmi élet úgyszólván teljesen az ellenté-

tes természet elve szerint van berendezve. Majd csak a szenve-

dések fogják rákényszeríteni az emberszellemeket, hogy mind-

ezeknek a szenvedéseknek az okait kutassák, s ráeszméljenek a 

bajok forrására. E kutatás nyomán aztán fel fogják ismerni, 

hogy honnan erednek ezek a bajok; rá fognak jönni, hogy 

mindezek a természettől való elfordulásnak a következményei. 

Tehát vissza a természethez! Ez a jelszó. A levegő, a nap, a 

víz, az egyszerű és természetes táplálkozás, az egyszerű ita-

lok, a nem túl kényelmes fekhely és minden ösztönnek csak 

mérsékelt kielégítése: ezek biztosítják a nyugodt, egészséges 

erőfelvevést és az erők átdolgozásával, átminősítésével az 

életerő finomodását. Az embernek szüksége van munkára, 

fáradtságra, szüksége van a küzdésre, sőt szüksége van bi-

zonyos fokú szenvedésre is, míg itt, ezen a világon él, hogy 

azok az erőfeleslegek, melyeket túlzottan halmozott fel ma-

gában, átminősíttessenek. 
 Mindössze az a különbség, hogy az egyik ember talán 

többet, a másik meg kevesebbet képes elhordozni azokból a 

közösen összerakott terhekből, amelyeket a bukott emberiség, 

ez a süllyedt szellemcsoport együttesen kitermelt. De ha vala-

kinek megismerése van is, azaz ismeri ezeket az igazságokat, 

ez még egyáltalában nem jogosítja fél őt arra, hogy felhábo-

rodjék, vagy zokon vegye a másik embertársának, ha annál 

kilengésekkel találkozik. Sőt inkább ahelyett bizonyos szána-

lomérzésnek kell a lelkében felébrednie, meggondolván, hogy 

ha valaki még annyira ragaszkodik az anyagnak azokhoz a fe-

lesleges tömegeihez, amelyekkel az ő életszükségleteit túlzot-

tan akarja kielégíteni, az még messze van attól, hogy meg-

érthesse azt az igazságot, hogy hogyan tudja magát szabaddá 

tenni a fájdalmaktól, betegségektől, szenvedésektől és csalódá-

soktól. 



 63 

 És most gondoljátok el, hogy az egész világon milyen 

óriási a kapkodás az anyagi javak után úgyannyira, hogy még 

képes az egyik ember meg is ölni a másikat ezekért. Ebből lát-

hatjátok, hogy milyen alacsony fokon állnak még azok az em-

ber-lelkek is, akik magukat jóknak és igazaknak gondolják, 

hogy milyen végtelen messze vannak az emberlelkek attól, 

hogy megérthessék az Isten akaratát, és hogy magukévá tegyék 

azt a megismerést, ahogyan az Isten őket boldogokká akarja 

tenni. Ők nem akarják azt úgy elfogadni, ahogyan az Isten 

akarja őket boldogítani, hanem a maguk ferde nézeteivel akar-

ják az utat és módot megtalálni arra, hogy boldogokká lehes-

senek. Pedig amíg az emberszellemek be nem látják, hogy 

mindazok a dolgok, amelyek a testnek fenntartására nem 

szükségesek, csak felesleges terhek, amelyekért kár minden 

lépés és kár minden mozdulat, sőt pazarlás minden erőfe-

szítés ebben az irányban. Mert minden ilyen erőfeszítéssel 

csak a maguk lelki fejlődéséhez szükséges erőket tékozolják 

el, és a maguk boldogságát teszik hiányossá: mindaddig 

hiábavaló minden fáradozásuk, minden elgondolásuk ate-

kintetben, hogy hogyan lehetne a világot boldogítani. 

 Legelőször is el az anyagtól, az anyagi törekvésektől! 

Tanuljon az ember kevéssel megelégedni, a mindennapi ke-

nyérrel, amire a test táplálása céljából szüksége van! Akinek 

pedig feleslege van — mivelhogy a földi világ és az egész tár-

sadalmi élet az ellentét törvénye szerint van berendezve — az 

ezzel a felesleggel a más céljait, az összesség céljait szolgálja. 

Ezért szükséges, hogy lelkileg olyan fokozaton legyen, hogy az 

összességgel egynek érezze magát a szeretet által; szükséges, 

hogy az összességről úgy gondoskodjék, mintha az összesben ő 

maga élne. Mert ha valaki nem így cselekszik és nem így oldja 

meg a természet rendje szerint való életet, az vétkezik elsősor-

ban Isten törvénye: a természettörvény ellen, amely mindenki-

hez legközelebb áll, tehát vétkezik önmaga ellen is. Így azután 

lehetetlenné teszi a maga fejlődését is egészen addig, ameddig 



 64 

csak ezeket a tévelygéseket fel nem ismeri, fel nem bontja, 

belőlük meg nem gyógyul, és minden hibáját jóvátenni nem 

törekszik. 

 Pedig bizony ameddig az emberi lélek a természet erőit 

rendbe hozni igyekszik, ameddig azt a kereket, amelyet ő ho-

zott rossz irányú mozgásba, csak megállítani is, nemhogy vis--

szafordítani képes, addig nagyon nagy erőfeszítésbe kerül a 

munkája, és sokat kell szenvednie azoknak az erőknek a vis--

szacsapásától, amelyeket rossz irányban indított meg! 

 

 

3. A szellem kibontakozásának útja. (**) 
Mikor ébred fel a szellemi öntudat? — Meddig marad a szellem fluidáris 

állapotban? — A fantomok fejlődése. — A lelkiismeret definíciója. — Az 

ütközések célja. — Kik vannak elkészülve az Úr második eljövetelére? — 

A csodavárók. — A naponként való áldozat. — A „keskeny út”. — A ter-

mékeny hétköznapok. — A sorsokat intéző éteri rezgés. — Az örök jó dia-

dala. 

 Mindezek a különböző megjelenési alakok, az életnek 

ezek: a megjelenési formái mindenféle rétegeződésükben tulaj-

donképpen a léleknek a vetületei. 

A szellem egészen addig kénytelen ezekben a formákban időz-

ni, amíg csak a tévelygés eszméje fel nem oldódik benne. Ab-

ban a mértékben, ahogyan ez feloldódik, lassanként ezek az 

alakulatok is megszűnnek, illetőleg feloldódnak. Mikor az 

egyén ezeknek a formáknak a hatásaitól már annyira szabaddá 

vált, hogy ezekben a hatásokban mindazt felismeri, amik neki 

szenvedést, fáradozást, hiábavaló küzdelmeket okoznak, és 

fölismeri, hogy az az irány, amelyet ő az eddigi mozgásával 

követett, nem helyes, akkor e felismeréssel együtt ébred fel a 

tulajdonképpeni szellemi öntudat. Ez a szellemi öntudat képesí-

ti őt arra, hogy megtisztult ítéletével meg tudja különböztetni a 

jót a rossztól és akaratával a rosszat, mint elvet elvesse magá-

tól, a jóba pedig minden erejével igyekezzék magát bele-

dolgozni, hogy a jó eredményeivel vehesse magát körül. Amint 



 65 

azután ebben a jóban, vagyis az Istentől alásugárzó eszmében a 

megismerés, illetőleg az igazság ismerete által kiképezi magát: 

lassanként ebben az igazság világában ráismer önmagára. 

Vagyis felismeri az Istent önmagában, mivel akkorra már fok-

ról-fokra levetkőzi a tévelygés utolsó alakját is és az ő egyéne-

sült lelkében látja visszatükröződve az Isten fényét és világos-

ságát. Csak ekkor eszmél rá tulajdonképpeni életfeladatára. 

 Mivel pedig ezzel a tévelygés alkalmai lejártak, ennél-

fogva szükségtelen tovább vesztegelnie a formákban, és szel-

lemi világosságával átvilágítva feloldja azokat. Ez azt jelenti, 

hogy az erőit megtisztítja azokkal a gondolatokkal és eszmék-

kel, amelyeknek most már ő is követőjévé lett. Ennélfogva 

azok az erők, amelyek mindeddig kötött állapotban a lassú ro-

táció törvényét követték, felszabadulnak, és egyéni erőivé vál-

nak. Mert hiszen mindama testek csak fluidok és erők, de azok 

az elvek, amelyekben a szellem él, szervezik kötött alakokká, s 

adnak nekik elvégzendő feladatokat. Így válnak ezek a formák 

béklyókká és korlátokká, amelyek ellen a szellemnek harcolnia 

kell. Mikor ezt a szellem megértette, és mindjobban és jobban 

koncentrálja a vágyait és kívánságait — többé nem lefelé, az 

anyag felé, ahonnan eddig boldogulását várta, hanem — felfe-

lé, az istenség felé s onnan várja az ő boldogságát, vágyainak 

megvalósulását: ezzel szabaddá teszi a saját erőit, s azok az 

istenség erőibe kapcsolódva más irányba, más alakulatokba 

kezdenek feldolgozódni, — hogy úgy mondjam — felsodródni. 

Ezzel a szellem a sötétségnek, a helytelennek létlehetőségeit 

felbontja és megsemmisíti, azaz az erőket onnan elvonja. 

Minél több erő válik így szabaddá, azaz szabad fluiddá, 

annál gazdagabb, annál szabadabb, annál messzebbható a 

szellem képessége; és minél messzebbre képes ezeket az 

erőit az Isten akaratába, az Isten törvényébe kapcsoltan 

bizonyos céllal kivetíteni, annál nagyobb a boldogsága, an-

nál nagyobb a hatalma és az ő szellemi és lelki meg-

elégedése. 



 66 

* 

Tulajdonképpen eddig is az volt a szellem célja, hogy ezt a 

boldogságot, ezt a hatalmat megszerezze magának, csakhogy 

helytelen úton próbálkozott vele. S mivel a tévelygés útjára tért 

és az Istentől eltávolodva éppen ellenkező irányban próbálko-

zott, ennélfogva az eredmény az lett, hogy az erői megsűrűsöd-

tek, anyaggá váltak, rögzítődtek. Mikor ezek a tévelygő úton 

megrögzített erők a fizikai síkon megjelennek, úgy hatnak a 

szellemre, mintha vele szemben ellenálló hatalmak volnának, 

mintha azok nem is az övéi volnának. Ennek a célja pedig az, 

hogy ezeknek az erőknek a leforgásával azokat a hatásokat, 

amelyeket kiváltanak, mint tapasztalatokat, mint tanulságokat 

mintegy belemélyítsék az egyénbe, hogy a szellem minden 

egyes tapasztalattal jobban ráeszméljen arra az igazságra, ame-

lyet megtagadott, amelytől eltávolodott. Ezért engedi meg az 

Isten, hogy az emberszellemek itt ezen a földön, az anyag vilá-

gában, meg a szellemvilágban is szenvedjenek ezeknek a hatá-

soknak a nyomása alatt. 

 Mert szükséges a szenvedés a tévelygés útjára lépett 

szellemeknek. Nem büntetés és nem bosszúállás ez az Isten 

törvényében, hanem azoknak a megtagadott és megcsúfolt 

igazságoknak természetes következménye, amelyek a létnek 

megrendíthetetlen és megváltozhatatlan pillérei. Azért az Isten 

törvénye a legalsóbb fokon ragadja meg a mélységbe, a kárho-

zatba zuhant szellem-egyedeket és fluidjaikkal, erőikkel együtt 

a saját törvényükben, a saját igazságukban fokról-fokra gombo-

lyítja fel; s ahogyan az élet körülöttük megsűrűsödött, kihűlt, 

megsötétedett, ugyanúgy emeli őket ismét vissza a tudat meg-

világosodására. Ameddig a tudat meg nem világosodik, addig 

mindig csak ú. n. fluidi állapotban, öntudatlan állapotban szen-

dereg a szellem, és az őt körülvevő erők természetet képeznek 

körülötte. Ameddig ez a természet kialakul, ameddig a törvény 

mindent a maga formájába felöltöztetve megjelenési alakkal lát 

el és mindent az utolsó porszemig a felszínre hoz, addig a hos--



 67 

szú-hosszú ideig az élet teljesen öntudatlan, és az Isten kegy-

elme a szellemet erőivel együtt úgyszólván az ölében hordozza, 

mint az anya szendergő gyermekét. 

 Ameddig az élet a fizikai síkra nem jut, addig minden 

simán megy a maga útján. Egyik fejlődési alak a másikkal nem 

ütközik, mert a minősítési törvény minden egyest elválaszt, és 

mindegyiknek kiszabott pályán mutatja meg az utat előre. Az 

ember-, az állat-, a növény-és ásványvilágnak a fejlődési vona-

lai párhuzamosan haladnak és ütközések nem állhatnak elő. A 

fizikai síkon azonban mindennek ütközést kell szenvednie, 

miáltal szétesések következnek be és új alakulatok, új formák 

képződnek és ez ütközések, szétesések és újraképződések révén 

— hogy úgy mondjam — újjászületik minden, és a felsőbb 

világok vetítései révén minden újjászületéssel tökéletesebb 

alakulatok jönnek létre. És mint ahogyan minden a napfény 

felé törekszik, éppúgy minden élethullám is, amelyet a fejlődés 

magával ragadott, és amely megérezte a vonzást felfelé, e felé a 

vonzás felé törekszik és folyton nagyobbodni, terjeszkedni kí-

ván. Ennek a nagyobbodásnak a célja az, hogy minél lazább 

legyen, s ezáltal minél tökéletesebben tudja magába szívni az 

isteni Élet lesugárzását, a Kegyelem lesugárzását, hogy minél 

inkább telítődjék az Élettel. 

 Így minden, ami csak a fizikai síkon megjelenik, a ma-

ga természete szerint, a maga neme szerint vesz fel a magasabb 

szférák hatásaiból. Azután újból alámerül, és most már az élet-

nek nagyobb mennyiségét, tisztultabb formáját viszi magával; s 

amikor ismét felkerül a fizikai síkra, mindig rövidebb és rövi-

debb kerülőutat választ magának. Tehát ugyanaz az élet min-

den egyes felbukkanásával, minden egyes megjelenésével job-

ban szétterül, és részeire bomlik. Eszerint nemcsak a fű, fa, 

virág és állati lélek, hanem az emberi lélek is mindig, minden 

egyes megjelenése után, amikor a halállal alámerül, részeire 

bomlik, s az emberi lélekbe belesűrített élet — hogy úgy 

mondjam — hatványozódik, részeire oszlik, minden atomja 



 68 

kibontakozik, és az eddig rejtett atomoknak, életmagvaknak ki-

bontakozása újabb testöltésre sürgeti a szellemet. Tehát amikor 

az emberi lélek a halállal lekerül abba a bizonyos minősítési 

törvénybe, mintegy szétnyílik, és mindazok a tapasztalatok és 

behatások, amelyeket a fizikai síkon az ütközések által nyert, 

mint egy-egy új képződmény, serkentőleg hatnak a léleknek 

addig még felszínre nem került részeire. Így p.o. amikor a lé-

lek, mondjuk, az első testöltésből alámerülve bizonyos tapasz-

talatokat visz magával, a következő testöltésben már több 

okossággal, több megérzéssel, több vággyal, több akarattal 

rendelkezik, és ezek szerint lényének kiterjeszkedésével a ter-

mészetből erőket von magához, és áthasonítja azokat az ő céljai 

szerint. Ez még mindig csak gépies munkája a léleknek. Ebből 

következik azonban, hogy a nagyobb tudással megjelenő 

ember a természet erőiből nagyobb mennyiséget hoz magá-

val és ezek segítségével a felülről jövő hatásokból többet is 

fogadhat magába, hogy a felülről jövő erők által az ő meg-

sűrűsödött erői szellemiesülhessenek és ritkulhassanak, 

hogy így, mikor az élet körülötte felduzzad, felismerhesse ben-

ne az addig meg nem ismert, tehát tudattalan rosszat. 

 Ennek a célnak a szolgálatára alkotja meg a szer-

vező életerő a fantomokat (éterikus testeket) a természet 

erőiből, a felfejlődött erőkből. Ezek az éterikus testek mind-

addig ide vannak kötve, mindaddig körforgásokat végeznek, 

ameddig csak az ő legmagasabb céljukat a minősítésben el nem 

érték.14* Mikor aztán odáig fejlődtek és tisztultak, hogy mint 

természeti erők betöltötték hivatásukat, akkor a lélek magához 

vonzza, azaz feldolgozza ezeket a saját erőivé, a saját természe-

tévé. Ilyen éterikus testek, fantomok millió- meg milliószámra 

                                                 
14 * Ez alatt nem egyéni célokat kell érteni, hanem az erőknek azt a fejlődési 

állomását, ahova azoknak be kell érkezniük. És ha ezek az erők ide beérkez-

tek, akkor ismét más célt kell szolgálniuk, magasabb rendű éterikus testek, 

fantomok alakulnak belőlük, hogy a küzdelemben kiterjeszkedett lélek 

számára alkalmasabb műszerekké váljanak.  



 69 

alakulhatnak, mert a lélek fejlődése hozza magával, teremti 

meg és szervezi meg ezeket a ruházatokat, ameddig szüksége 

van rájuk. Amikor pedig ezek az erők már nem szükségesek — 

mert az ütközések folytán a lélek önmagából mindig finomabb, 

mindig magasabb rendű erőket termel ki, — akkor ezek a köl-

csönhatás folytán lelki erőkké alakulnak és a lelket az ő maga-

sabb rendűségében, magasabb fokozataiban szolgálják. Termé-

szetesen más éteri testeket alkotnak az első szféra természeté-

ben kialakult fluidok, mint a 2. szférában, és más éteri testek 

alakulnak ki a harmadik szférából, mint a másodikból. 

* 

Az ütközések és szétesések ritkítják, több élettel telítik, és ra-

gyogóbbá teszik ezeket az erőket, s ezzel együtt az egész ter-

mészetre kihatva az idők folyamán mind magasabb és maga-

sabb rendűvé válik a növényvilág, az állatvilág és mindenesetre 

az ember világa is; az értelem tisztultabbá, az érzelemvilág 

lágyabbá válik. A lélek érzései, amelyeket először csak a nyers 

ösztönök hajtanak, az ütközések által érzelmekké válnak, az 

érzelmek az ütközések folytán mindjobban felfokozódott érzé-

kenységgé finomulnak, ami viszont a fejlődő értelemre hat fej-

lesztőleg. Mikor pedig már az érzékenység annyira felfokozó-

dik, hogy ez veszi át a szerepet és irányítja az értelmet, akkor 

már a szellem úgyszólván kibontakozott a léleknek ebből a 

világából és meg tudja ítélni a helyeset és jót. Csak ekkor kez-

dődik el számára az öntudatos élet, mert ekkor kezd benne a 

lelkiismeret mindjobban és jobban felébredni és kialakulni. A 

lelkiismeret a szellem fölfelé törekvő érzékeny nyúlványa. 

Nem mondom, hogy minden körülmények között a legpon-

tosabb iránytűje, mert sokszor vannak az embernek lelki-

ismereti furdalásai olyasmi miatt is, ami az igazság világá-

nál tekintve nem főbenjáró dolog. Ezzel a lélek csak azt árul-

ja el, hogy még nem jutott el arra a színvonalra, hogy helyesen 

tudjon ítéletet alkotni a jó és a rossz között, hanem csak odáig 



 70 

jutott el, hogy respektálja azt, amit a hite által jónak tart, he-

lyesnek könyvelt el magában. 

 Mindenesetre itt már a szellemnek jelentékeny fejlő-

déséről lehet beszélni. Mert hiszen ameddig a felébredt szellem 

le nem rázta a tévelygő irány hatását, ameddig tökéletesen meg 

nem szabadította magát az anyag hatalmától, vagyis a tévely-

gés eszméjének hatalmától, addig mindig cselekszik olyan dol-

gokat, amelyeket a magasabb irány felé törekvő lelkiismeret 

nem fog helybenhagyni. Mindenesetre amikor már tudatos és 

tudattalan jóról beszélünk, amikor a jó és a rossz tudatosan áll a 

szellem előtt, akkor már az ő haladása óriási arányban indul 

meg. Ilyenkor az egymásra következő testöltésekben olyan 

nagy különbségek vannak a megjelenésben, a formában és az 

alkalmakban, hogy szinte össze sem hasonlítható a lélek egyik 

élete a másikkal. Ezt egyébként az is okozza, hogy a lélek ös--

szes hibái és tévedései nem nyilvánulhatnak meg egyszerre egy 

életben. Miután a lélek a lelkiismeretet csak egy-egy oldalról 

építette ki, mert csak egy-egy oldalról volt alkalma tapasztala-

tokat gyűjteni, tehát amely oldalról a tapasztalata megvan, 

vagyis azt mondhatnám, hogy az előmunkálatok megvannak, 

csak azon az oldalon lehet fejlettebb felkészültségről beszélni. 

Azért minden következő testöltésben más és más oldal van 

kitéve a hatásoknak. 

Nem lehet itt arról szó, hogy a lélek valami nagy hibát cselek-

szik, valami nagy tévedésbe esik, és mivelhogy azt elkövette, 

azért kell a következő életben ugyanolyan módon szenvednie, 

ahogyan a hibát elkövette. Gyermekes okoskodás és helytelen 

bölcselkedés hozta létre az ilyen kicsinyes igazságokat. Igen, 

megtéved a lélek; hogyan is tudna okos és helyes dolgot, a jó-

nak csak bizonyos árnyalatát is felhozni mint eredményt a földi 

életében, ameddig a jó meg nem szerzett sajátja. Cselekszik 

tehát rosszat és ennek a rossznak az eredménye: a helytelen 

igazság, amelyből kiindulva ténykedett, ezer meg ezer alakban 

áll előtte; és akármilyen hosszú is a szellemvilági élete, folyton 



 71 

ezekkel a következményekkel találja magát szemben egészen 

addig, amíg — bármilyen egyszerű és primitív módon is — a 

lelkében kialakul az a tudat, hogy helytelen volt, ahogyan ő 

cselekedett. Ezzel ez a dolog el van intézve. 

 Most a léleknek más oldala kerül felszínre. Azonban az 

az elvégzett oldal, amelyben a lélek már megértette, hogy hely-

telenül cselekedett, ez esetben mint egy mellékzönge kíséri őt 

abban a földi életében, amely most következik. A hangsúly 

azonban most nem ezen van; más oldalról, más vágyaktól sar-

kaltatva új utakon keresi és találja az ütközéseket az ő vágyai-

nak és akaratának indíttatása folytán. Ismét hibázni fog, mert 

szükséges, hogy hibázzék, hiszen ellentétes természetben ébred 

föl. Most már két főbenjáró tapasztalata lesz a léleknek. Köz-

ben az előzőleg megállapított tapasztalatból — amelyre t. i. az 

előző életében jött rá, hogy nem volt helyes, ahogyan cseleke-

dett — az élet mintegy mellékes oktatást nyújt neki, másoknak, 

a körülötte lévők történéseinek világában, amikor ismét gon-

dolkozni, mérlegelni van alkalma, hogy hogyan is cselekedett 

volna ő a másiknak a helyzetében ? Még 2—3 alkalommal is 

nem vele fognak megtörténni azok az esetek, hanem másokkal, 

a hozzá közelállókkal, akikkel ő együtt érez, vagy akikkel a 

sorsa össze van kapcsolva, úgy, hogy módjában áll az ő jobb 

meggyőződését a mások életében is gyümölcsözővé tenni. És 

csak mikor már helyesen és jól alkalmazta a mások életében a 

tapasztalatát, akkor kerül újra elő ugyanaz a tantárgy, amelyben 

régebben elbukott. Ekkor már egy fokkal, esetleg több fokkal is 

helyesebben végzi el azt a feladatot, amire előhívatott, mert 

azóta mellékes behatások révén az ismerete bővült, ítélete vilá-

gosodott, és nem mint nyers, fejletlen, tapasztalatlan lélek állít-

tatott a próba elé, hanem mint tapasztalatokban már bizonyos 

gyakorlatra szert tett lélek. És hogyha most helyesen oldotta 

meg, feladatát, korántsem tett jóvá semmit, nem oldotta fel a 

törvényt, hanem a saját maga lelkében intézte el a feladatot, a 

maga lelkében oldotta meg a tévedés által összebogozott cso-



 72 

mót. Tehát ebből most már nem kell ütközéseket szenvednie, 

mert az ütközésekkel nem az célja a Gondviselésnek, hogy bün-

tesse a tapasztalatlan és fejlődésben lévő ember-szellemeket, 

hanem hogy tapasztalatokkal gazdagítsa őket, hogy az ember-

szellem az ütközések nyomán az eredményeket észlelve rájöjjön 

azokra az igazságokra, amelyeket megismernie szükséges. 

 Ebben a korszakban, amely már-már letűnőben van, 

lelkileg fejlett emberszellemek vannak testöltésben, úgy-

annyira, hogy azokban a szellemcsoportokban élőknek, akik 

most vannak a földön, fejlődési turnusuk befejezéséhez köze-

ledve az ütközések által szellem-egyéniségekké kellene kifej-

lődniük. Értelmileg és érzelmileg ki vannak fejlődve a megér-

zésig, addig az érzékenységig, amiről fentebb beszéltem. A 

most élő emberiség érzelmileg tudja, sejti, mi a jó, hogyan vol-

na helyes; értelmileg eléggé fejlett volna ahhoz, hogy ítéletet 

tudjon alkotni és meg tudja különböztetni a jót a rossztól, a 

helyeset a helytelentől. Azonban az emberek nagy része nem 

képes a maga ferdén fejlődött lelki-természetét legyőzni, nem 

képes a lelki természetének ferde hajlamai felett uralmat nyer-

ni. És ha valaha az ú.n. sátán, vagyis a tudatos rossz igyekezett 

az embercsoportok millióit a maga szolgálata alá hajtani: most 

minden erejét megfeszítve igyekszik ezeket a magasra fejlődött 

ember-lelkeket a maga jármába kényszeríteni. 

 A fejlett emberiség már közel áll a szellemiség teljes 

felébredéséhez; azt mondhatnám, hogy csaknem egy lépés 

választja el a menny kapujától. Az embercsoportok készen 

állnak arra, hogy a Megváltó igazságát mindenek felett 

uralkodó hatalmú elvül elfogadják, mert annyira ki vannak 

finomodva, annyira át vannak hatva az értelmi világosság-

tól és érzelmi melegségtől, s az idegszellemük annyira érzé-

keny, hogy a legkisebb ütközésre is feljajdul és kétségbeesik 

a lélek, és a legkisebb örömre felszárnyal a magasba. 

 Azonban ez a kifejlett lélek nagy megpróbáltatások 

csataterévé vált és válik ebben az utolsó időben. Mert azoknak 



 73 

a lelkeknek, akik ki vannak választva, át kell menniük egy tisz-

tultabb, jobb világba és oda magukkal kell vinniük a saját szfé-

rájukat. Ezek azok, akik várnak, akik várják az idők elkövetke-

zését, akik a lelküket elkészítik arra az ünnepségre, amiről a 

bibliában van szó, t. i. az Úr második eljövetelére. A másik 

részt azok alkotják, akik lelkileg és ideg-szellemileg szintén ki 

vannak képezve, fel vannak fejlődve, azonban tévelygéseikből 

megtisztulni nem akarnak, tekintetük nem felfelé, hanem az 

anyag felé van irányítva, az anyag világából várják a boldogu-

lásukat, anyagi téren várják sorsuk megjobbulását. Mint mon-

dom, lelkileg ezek is fel vannak fejlődve, ezek is várnak valami 

változást, ezek is érzik, hogy a világnak át kell formálódnia. De 

ezek még a lelkük tévelygéseitől fűtött kirobbanásban, az 

anyagiakban várható változásokban keresik, és akarják megta-

lálni azt a kibontakozást, amire a lelkük vágyik. Ezek is érzik 

és tudják, hogy nem jó és nem helyes a meglévő igazság, 

nem helyes az út, amelyen a tömegek keresik a boldogulá-

sukat, de mégsem akarnak megtérni, mégsem akarnak alá-

zatosak lenni, mégsem akarnak a testnek kedvező javakról 

lemondani, mégsem akarják a lelküket átalakítani; ez már 

nekik terhes és kényelmetlen lenne. Ezek valami csodától 

várják a világ átalakulását. De ez a csoda nem fog bekövetkez-

ni, illetőleg ha be is következik, az rájuk nézve igen rossz 

eredményeket rejt magában. 

 Azért most az idők végén sok hamis jelszó fogja egy-

betartani az ember- és szellemcsoportokat; sok hamis jelszó 

alatt akarnak nagyot cselekedni; világot újjáteremtő esz-

méket harsognak világgá, hogy követőket gyűjtsenek ma-

guk köré. De ezek a lelkükbe nem veszik fel azt a törvényt, 

amelyet Krisztus adott egyetlen bűnoldó igazságul, nem veszik 

fel a krisztusi eszmét, az alázatosságot, egyszerűséget, köteles-

ségteljesítést, az igazságnak betöltését. Nem akarják felvenni a 

mindeneket eggyé tévő szeretet törvényét, amely a hiányokat 

pótolja és kiegészíti, kiegyenlíti azokat az egymástól távolesett 



 74 

egységeket, amelyek nélkül sohasem alakul ki a világnak a 

boldogsága. Ezek azok a megtéretlen lelkek, akik mindig tanul-

nak, de sohasem tudnak az igazság ismeretére eljutni, akik 

mindig akarnak, és pedig nagyot akarnak, azonban eredménye-

ket nem érnek el, mert az Isten Lelke nem támogatja őket ab-

ban. És nem tudják véghezvinni nagyra törő terveiket, mert 

azokban a tervekben az ő egyéni és személyi céljaik és törek-

véseik bontakoznak ki mind nagyobb és nagyobb mértékben. 

Ezek azok, akik sohasem tudnak áldozatot hozni, sohasem 

tudják önmagukat megtagadni, mert amikor úgy látszik is, 

hogy áldozatot hoznak, amikor úgy látszik, hogy megtagad-

ják magukat, még akkor is csak a dicsőségért cselekszik 

azt; az emberi lélek hiúsága az, ami bennük felfelé tör még 

a jóban is, amit cselekszenek. 

 Láthattok megmozdulásokat és hallhattok eszméket, 

amelyekkel a világ boldogítását hirdetik, ők azonban a kisujju-

kat sem mozdítják meg, hogy másokat, talán éppen a hozzájuk 

legközelebb állókat boldoggá tegyék, ha e mozdulattal az ő 

egyéni lelkükből kell áldozniuk. Mert nem az az áldozat, 

amit az emberek annak tartanak, hogy lemondanak a feles-

legesről, arról, ami úgysem boldogította őket, hanem az a 

napról-napra való áldozat, amellyel az ember a saját vágya-

iról és kívánságairól mond le, hogy a szeretet érvényre jut-

hasson, hogy az Isten igazsága — ha csak egy órával is — 

hamarább közelébe juthasson az emberiségnek. Aki lemond 

az ő egyéniségének kijáró elismerésről, az ő egyéni életének 

megszerezhető előnyökről csak azért, hogy az igazság, amit ő 

képvisel, valamiképpen csorbát ne szenvedjen. Aki képes a 

saját érdekeiről lemondani, csakhogy feltartóztatást ne szen-

vedjen az a kijelentés — félre ne értsétek itt ezt a szót — amit 

neki kell továbbadnia talán csak egy szenvedő testvérének. Aki 

elnézi a másik gyengeségét és hibáját, és nem torolja meg a go-

noszt, hanem inkább ő maga is áldoz a saját egyéni sze-

retetéből, hogy azt a jót, amit Isten őáltala akar a világnak adni, 



 75 

föl ne tartóztassa hatni kívánó munkájában. Ez az az ember, aki 

megértette az idők jelét, akiben felébredt a szellem, és az kíván 

benne munkálkodni, nem azért, hogy az ő ideiglenes énjének 

dicsőséget szerezzen. Még csak azért sem, hogy az előtte elis-

mert igazságnak szerezzen érvényesülést, hanem egyszerűen 

csak azért, hogy Istennek jusson minden dicsőség. Mert hiszen 

az igazság önmagát dicséri az ő hatásaiban. Az ilyen napról - 

napra való áldozat, az önmagát megtagadó szeretet, az Isten 

igazságában, az Isten iránt való nagy engedelmességben felosz-

ló, önmagát felégető nagy hódolat — amely minden dicsőséget 

az ő Teremtőjének ad vissza, s önmagát csak eszköznek tekinti 

az Isten evangéliumának a sötétségben lévő világban való ter-

jesztésére. Egy pillanatra talán nehéznek tűnik fel az előtt az 

ember előtt, aki még nincs áthatva attól a hittől, attól a szeretet-

től, attól a hálától, aminek a lelkét el kell töltenie azért, hogy őt 

az Isten magáévá fogadta, de nem nehéz annak, aki hitével be-

letekint az igazságba és látja annak megmásíthatatlan nagy 

hatalmát. 

 Az ilyen ember olyan szilárd talapzaton áll, hogy körü-

lötte világok pusztulhatnak és dőlhetnek romba, de az ő tekin-

tete mindig csak arra marad irányítva, és csak azt látja, hogy 

ezek az igazságok mindvégig megmaradnak. Emberöltők múl-

nak el, korszakok mennek feledésbe, az az igazság azonban, 

amelyet ő szolgál, folyton-folyvást dolgozik, munkálkodik, 

alkot, teremt; újjáteremti a világot, újjáalakítja az életet és 

minden egyes részletmunkájával szebbé, tökéletesebbé teszi az 

ember megjelenését is. 

* 

Ti mindezt látjátok, ha a lelketekkel beletekintetek az igazság 

világába, és azt is látjátok, hogy a világ milyen ferde utakon 

keresi a maga boldogulását. De azt is látjátok, hogy a világ 

azon az úton meg nem állhat, hanem ismét csak egy nagy 

összeomlás, ismét csak egy nagy alásüllyedés lesz a követ-

kezménye a ferde irányban való haladásnak. És ha szeretet 



 76 

van bennetek, felhasználjátok (a lenyugvó nap utolsó suga-

rainál ezt az alkalmat, hogy akik valamiképpen ebben az 

irányban vannak, meghallják az Úr Szentlelkének hívását 

és meglássák a fényt, amely hazavezeti őket a tévelygések 

országútjárói a „keskeny úton”. Bár ez a „keskeny út” nin-

csen örömökkel kirakva, mert hiszen a küzdelemben elfárad a 

lélek, de nagy békével, nagy kiegyenlítő bizonyossággal teszi 

gazdaggá a lelket, amely bizonyosság megáll mindörökké. 

Ezen az igazságon állva új alakulatba kezdhet a megtérés és 

megismerés által, és Isten kegyelmével új életet formálhat ma-

gának a lélek. 

 Az Isten segítsége ezen az úton nem marad el, hanem az 

új építkezésnél mindent javatokra ad, mindent a kezetek ügyé-

be utal, így az okozati törvényeknek azokat az elhullatott mor-

zsáit is, amelyek talán az igazság világánál még mindig kelle-

metlen utórezgésekkel telítenék meg a lelketeket még a legna-

gyobb boldogság élvezése közben is. Mert azok az emlékek, 

amelyeket az ember valaha elhibázott, s azoknak a cselekede-

teknek nyomán támadt neheztelések, mint árnyékok húzódnak 

meg az emlékezésben, hogy nyugtalanítsák, és békességében 

zavarják a lelket. De a kegyelem megadja a módokat, hogy 

hogyan semlegesíthetitek azokat a nehéz érzéseket, bánatokat 

és szomorúságokat, amelyeket más lelkekben okoztatok. Azért 

ne búsuljatok, hogyha a földön a jó úton haladva küzdelmek 

járnak is a munkátokkal, ha csalódnotok kell is. Én nem azt 

mondom, hogy fizettek vele, hanem a ti lelketekben kiegyenlítő 

új erők alakulnak ki azáltal a hit és bizalom által, hogy „akik az 

Istent szeretik, azoknak minden a javukra válik”. 

 Nem kell keresni, hogy az ember mikor mit tett ros--

szul, hogy azt „jóvátehesse”. Honnan tudná azt a földi em-

ber megítélni? Igyekezzék csak mindent jól cselekedni, 

igyekezzék eltakarítani azokat a törmelékeket, amelyek 

abból a korból való rombadőlt alkotásainak maradványai, 

amikor még az ő romboló lelki mozdulataival maga körül 



 77 

az építkezéseket halomra döntötte. Építsen most ezekből a 

hulladékokból, amelyeket az úton felszed új épületet, a béké-

nek, az igazságnak, a megelégedésnek épületét. 

Hálaadással töltsétek el minden napotokat, mert minden 

egyes nap, amit a jó Isten a fizikai életben ad, óriási alkal-

makat hoz magával; és bárha nem látszik is nagy cselekvő 

alkalomnak egy-egy hétköznap, amely a napi élet gondjai-

val és cselekedeteivel múlik el, mégis érlelő ideje ez a lélek-

nek. Olyan ez, mint a tavaszi esős nap, amikor beborul az ég és 

az ember nem láthatja a nap sugarait, az eső csak hull, hull 

egyhangúan. Azonban ez alatt az idő alatt átdolgozódik a talaj, 

és amikorra kisüt a napsugár, új életfakasztó alkalom, új erő áll 

rendelkezésére. 

 Ugyanilyenek az egyhangú hétköznapok is a lélek szá-

mára a fizikai életben: pihenni, tanulni, dolgozni, megismerést 

gyűjteni, igazság-részeket felszedni, a körülöttetek lévő ros--

szat, a tévelygést, a bűnt feloldani, az ismerettel, a világosság-

gal. A szeretettel új magvakat hinteni el a világba, amely mag-

vak, ha ma nem is, de idővel kikelnek, és áldást hintenek szét 

az elkövetkezendő életre s erőt és táplálékot arra az időre, ami-

kor már nem lesz szükség rá, hogy ide visszajöjjetek. Mert nek-

tek kevés az erőtök, kevés a táplálékotok az igazság világában, 

úgy, hogy valami munka után kell néznetek, mert hiszen a lélek 

elhasználja, feléli azt a jót, amit a földi világból magával visz. 

Ez az elhasználódás egészen addig tart, ameddig a lélek a töké-

letes szellemi irányt nem követi. Mindaddig tehát bő alkalom a 

fizikai életben való időzés, hogy benne az Isten kegyelmét ma-

gatokhoz vonzzátok és gyümölcsöztessétek. 

 Messze kiható a fizikai életben a szellem munkája; mi-

nél nagyobb igazságra tett szert, minél magasabbra emelkedett 

az ismeret által, annál messzebb rezeg az ő lelkének a megmoz-

dulása, mert gondolatai és érzései által a magasabb síkokon 

mozog, s ezek a magasabb síkokon mozgó gondolatok és érzé-

sek lehatnak az összesség gondolataira és érzéseire. És ha 



 78 

semmi egyebet nem tennétek, mint csak gondolkoznátok, és 

nagy jóakarattal érzéseket táplálnátok, és az emberiség szolgá-

latában csak így akarnátok részt venni, mert úgy érzitek, hogy 

magatokat megtagadva képesek lennétek adni valamit a világ-

nak: már maga ez a jóakarat, maga ez az indíttatás is az eshető-

ségek világában, a láthatatlanban olyan utakat váj ki a számo-

tokra, hogy gondolataitokkal és érzéseitekkel hatni vagytok 

képesek. És ha fizikailag talán gyengék vagytok, vagy alkalom 

híján nincs módotokban, hogy a ti jótokat azoknak a lelkeknek 

a rendelkezésére bocsássátok, akiken segíteni szeretnétek: el-

végzi azt helyettetek az éterben vibráló szellemi rezgés, mint 

sorsokat intéző hatalom. És így mégsem tértek meg szegényen, 

eredménytelenül, mert más lelkekre átruháztátok ezeket a gon-

dolatokat és érzéseket, olyanokra, akiknek elegendő erejük, 

módjuk és alkalmuk volt arra, hogy a ti szándékaitokat, vágyai-

tokat, akaratotokat véghezvigyék. 

 Azért nem felesleges senki itt ebben a világban. Mert ti, 

akik lelkek vagytok, és akik a ti lelkiségetek felső lépcsőjére 

eljutottatok, már többet tehettek a láthatatlanban, mint talán a 

láthatóban. Azért nem kell és nem szabad az embernek türel-

metlennek lennie, nem szabad csüggetegnek lennie és nem 

szabad a reménységet feladnia. Csak higgyetek abban a meg-

másíthatatlan örök jóban, amit az Isten nyújtott a felébredt 

ember-szellemeknek, hogy azt a maguk javára felhasználják és 

kamatoztassák. Higgyetek, hogy ez örök, változhatatlan, és 

minden körülmények között célt ér; és nem felesleges sem az 

imádság, sem a küzdés, sem a jóakarat, sem a vágy. Mert 

mindezek célt érnek, hogyha az ember mindezeket az Isten aka-

rata alá rendeli, és annak szolgálatában mintegy önmagát 

meghajtva ajánlja fel az egész életét. 

 



 79 

A LÁTHATÓ ÉS A LÁTHATATLAN EMBER. 

1. A lélek nyílt és rejtett tulajdonságai. (**) 
A teremtett szellemben egész jövője benne van. — Mi az elfajult természet? 

— Mi hívja a szellemet a fizikai létbe, s mi hajtja a tökéletesedésre? — Mi 

az önzés? — Hol kezdődik a boldogítani tudás? — Hogyan szoktatja rá a 

Gondviselés a szellemet a lemondásra? — Amivel mást boldogítok, azzal őt 

megvásárolom magamnak. — A vágyak váltakozása. — A szenvedéseknek 

csak didaktikai céljuk van. — A lemondás igazsága. 

 A gondolkodó embernek tudnia kell, hogy a földi élet 

nemcsak azért van adva, hogy itt a maga számára ta-

pasztalatokat szerezzen, és hatásokat fogadjon el, hanem azért 

is, hogy önmagát megismerje. Önmagát megismerni pedig csak 

úgy tudja, ha éles szemmel figyeli azokat a hatásokat is, ame-

lyeket a világba önmagából kibocsát. Már pedig minden lélek 

csak olyan hatásokat bocsáthat ki magából, amelyek az ő ter-

mészetes énjének mélyén meghúzódó tulajdonságokból ered-

nek. Vannak nyílt, és vannak rejtett tulajdonságai is az emberi 

léleknek. Nyílt tulajdonságok azok, melyeket megszerzett ma-

gának, s amelyeket erényeknek szokás nevezni, és amelyeket 

az ember minden esetben előtérbe tol, és ebben igyekszik meg-

jelenni ember- és szellemtestvérei előtt. Vannak azonban benne 

oly tulajdonságok és érzések is, melyeket elrejteni igyekszik, és 

olyanok is, amelyek még ki sem bontakozhattak benne. Az 

ilyen még ki nem bontakozott (tudattalan) tulajdonságok ismét 

lehetnek jók vagy rosszak. Mint ahogyan a fa rügye magában 

foglalja a leveleket és a bimbókat, éppúgy az emberi lélek is 

magában foglalja a jóra és a rosszra való hajlandóságokat. 

 Ameddig a lélek nem tökéletes, ameddig még fejletlen, 

addig nem képes a benne lévő jót és rosszat felismerni, azokból 

a maga részére következtetéseket levonni, ennélfogva cselekszi 

a jót és rosszat egyaránt bizonyos ösztöntől indíttatva. Ez az 

ösztön pedig nem más, mint az önzés ösztöne, amely viszont 

visszavezethető az önszeretet őseredeti alakjára, amely a bukás 

folytán elfajult. Hiszen a lélekre nézve szükséges az, hogy ön-

magát, az önmagában elrejtett életet szeresse, mert ez az, ami 



 80 

őt mintegy isteni törvényszerűséggel vezeti mind tovább-

tovább felfelé a fejlődés útján, az Istenhez vezető úton. Ez az a 

bizonyos titok, aminek végére senki nem mehet mindaddig, 

amíg csak a lélek ki nem bontakozott a fejlődés folytán és ki 

nem hozta magából azt az eredményt, ami végett Isten őt a lét-

be hívta. Mert minden léleknek más a rendeltetése, bár 

ugyanabból a célból hívatott életre. Ebből következik, hogy 

minden szellem más és más, habár csak árnyalati eltérések 

vannak is közöttük, mert Istennek nagy gondolatai, céljai, 

tervei és előre meghatározott szándékai vannak külön-

külön az ő teremtményeivel. És bár Isten öröktől fogva való 

és örökkévaló, mégis az ő gondolatai nem kiismerhetetlenek, s 

a szellem célja az, hogy az ő számára fenntartott gondolatokát 

megismerje. Istennek minden egyes gondolata céltudatos és 

célirányos; ennélfogva minden cselekedete oly céllal törté-

nik meg, amely a hosszú-hosszú örökkévalóságban éppúgy, 

mint a jelen pillanatban mindig megállja a helyét. Mert Is-

ten gondolatába és tervébe minden fordulat, minden következ-

mény bele van kalkulálva, úgy, hogy bármely oldalról szemlél-

ve és tanulmányozva is, az mindenkor tökéletes egészet képez. 

 Tehát amikor az Isten a szellemeket megteremtette, 

ebben az ő ténykedésében már minden benne volt: benne volt a 

cél, amire őket a létbe hívta és benne voltak azok az eshetősé-

gek is, amelyek ezt a célt, ennek a tervnek a kivitelét el fogják 

gáncsolni, meg fogják akadályozni. Ugyanígy — bár az Isten 

gondolatai és az Isten akaratából származó tettek minden kö-

rülmények közt célt érnek — mint eshetőség (mindig hangsú-

lyozom, hogy nem mint bizonyosság, hanem mint eshetőség) 

benne volt az is, hogy a szellemek esetleg el is bukhatnak. Isten 

gondolataiba és terveibe tehát minden árnyalat, minden moz-

dulat, minden fordulat bele van kalkulálva, bárhogyan és bár-

miképpen is jön is az létre. Akár mint a tökéletlen felmerülése 

által beállott eshetőség, akár mint céltudatos tevékenységnek a 

következménye. Mindezeket a jelenségeket az Isten akarata, 



 81 

Isten terve felszívja, feldolgozza; és nincs az az eshetőség — 

még a legrosszabbra való eshetőség sem — amit egy örökkéva-

lóságnak a lejáródásában át nem tudna alakítani, és végered-

ményében tökéletességre nem tudna vinni. 

 Ezt azért bocsátottam csak előre, mert ha a véges em-

beri elme elkezd ezeken a dolgokon gondolkozni — mivelhogy 

nem az egészet szemléli, mert az ő rövid ideje és szűk látóköre, 

ha még olyan nagy is és még olyan messzire nyúlik is az a 

múltba, és talán világosságot vet előre a jövőbe — csak részle-

teket tud meglátni. Ennélfogva véges mivoltában képtelen a 

végtelent magába fogadni. S mivelhogy erre képtelen, gondol-

kodásában bizonyos hiány, bizonyos űr keletkezik, amely űr a 

Teremtő és a teremtett lény közé áll, s általa elszakítva érzi a 

teremtmény a folytonosságot. Ez a szakadás azonban csak lát-

szólagos, mert bármilyen messze esik is a teremtett lélek az 

eshetőségek világában Teremtőjétől, a lét törvénye, az érvénye-

sülés vágya, az életakarás törvénye ott él benne, és ez mindig 

arra készteti, hogy az Isten akarata szerint mozduljon, tevé-

kenykedjék, bárha értelmével és érzelmével el is fordult tőle. 

Ez az őt körülvevő természet törvénye, amelyet semmiképpen 

sem tagadhat meg, bármilyen messzire bukott légyen is. Csak 

az idő, az alkalom húzódik el, hogy ismét egyesüljön a Terem-

tő akaratával, mert végeredményben sohasem képes magát tőle 

függetleníteni. 

 Az ellentétbe átcsúszott szellemek tökéletlenek; tö-

kéletlenségüknek mind nagyobb és nagyobb mértéke nyilvánul 

meg éppen abban, hogy ezt az ő tökéletlenségüket áttekinteni 

képtelenek. És éppen azért nevezzük őket ellentéteseknek, mert 

nem tudják, mit csinálnak, és mit akarnak, amikor szembehe-

lyezkednek a teremtő Hatalommal. És a saját maguk kárára 

meghosszabbítják a szenvedés idejét, sőt elszakítani töreksze-

nek azt az összetartó kapcsolatot, amely pedig őket az élet tö-

kéletesebb továbbfolytatásához kötné. Mert Istenen kívül nin-

csen semmi, megszűnik minden lehetőség. Tehát ez az elfajult 



 82 

természet — amely nem más, mint az Istentől elfordult szellem 

létlehetőségét fenntartó erőtartalék elsatnyulása, elfajulása — 

millió meg millió parányra osztódva a legkülönfélébb gondola-

tokat, érzéseket és megállapításokat hordozza magában. Ezt 

nevezzük természetes énnek. Nyilvánvaló ezek folytán, hogy a 

törvényes szellemnek— tehát aki még nem bukott el — a lelke, 

vagyis erőtartálya szebbnél szebb, boldogítóbbnál-boldogítóbb 

lehetőségeket magában foglaló erőparányokat tartalmaz, és 

minden egyes mozdulatával alkalom adódik arra, hogy ezek 

felszínre kerüljenek. Ezzel szemben a tökéletlen szellemnek, 

aki elfajult, és azt az erő-tartályt ellentétes gondolatokkal és 

érzésekkel megfertőzte, minden mozdulatával újabb meg újabb 

árnyékok keletkeznek, amelyek a gondolatokra és érzésekre 

hatva mint vágyak, és később ezek következtében mint csele-

kedetek materializálódnak, vagyis helyet kérnek a jelenségek 

világában, hogy ott kiélhessék magukat. Ez az, amit földi 

életnek nevezünk, ez a múlandó valami, ez a pillanatnyi 

felmerülés a sötétségből a világosságba, ami azért adatik a 

bukott szellemeknek, hogy cselekedjenek, mozogjanak és a 

lelkük mélyéből hatásokat hozzanak fel, s az ő termékeikkel 

gazdagítsák a létet. 

 Tulajdonképpen az önszeretetből elfajult önzés, amely a 

szellemeket munkára kényszeríti, csak ezt a célt szolgálja; ez az 

az erő, amely őket a fizikai létbe hívja. Ez az erő pedig, bár 

meg van fertőzve az ellentétes gondolatoktól és elfajult érzé-

sektől, mégis követi a maga törvényét, az élethez való soha 

meg nem szűnő ragaszkodást. Ez ösztönzi a szellemet, hogy 

szomjas vággyal kapcsolódjék mindjobban és jobban az örök-

kévalósághoz, hogy a létnek mind nagyobb és nagyobb terje-

delmét szívhassa fel magába. Hiszen az egész élet nem egyéb, 

mint annak a természetnek élet-igénylése, amely a lélek osztha-

tatlan parányaiban elrejtve él. 

* 



 83 

A földnek azon a fokozatán, amelyen ma éltek, ahol a lét már 

annyira fel van duzzasztva, ahol a szellem már oly sokat fel tud 

fogni, oly sokat magába tud fogadni azokból a hatásokból, 

amelyekben része van, és amelyek közé oda van állítva, hogy 

azokat felszedje. A különböző életeknek, a különböző lét-

céloknak ebben az óriási keveredésében és forgásában villám-

lásszerűen éri őt a rezgéseknek az a sokasága, amelyeket mind 

el kell a tudatában raktároznia, mindegyikből bizonyos követ-

keztetéseket kell levonnia. Az ember lelke a különböző életek 

folyamán óriási tömegű ismeretet gyűjt össze — mivel az el-

múlt hatásokból a maga számára újabb átalakulásokat hozott 

létre — s ezekkel mindig készen várja az alkalmat, hogy a ben-

ne újjáalkotott hatásokat kivetíthesse az őt körülvevő világra. 

Erről a szellem sokszor nem is tud; azaz öntudatosan nem tud 

róla számot adni, csak a vágyak hatásai révén vesz róluk tudo-

mást; de a vágyaktól űzetve keres, kutat a módok után, hogy a 

benne elrejtett, mintegy lefojtott energiamennyiséget felszaba-

díthassa, és magából kivetíthesse. Tulajdonképpen ezt a célt 

szolgálja a megszületés és a bölcsőtől a koporsóig terjedő élet. 

 Tehát most már az a fontos, hogy ez a lefojtott ener-

giamennyiség milyen irányban és merrefelé készül a hatásokat 

kivetíteni, azaz milyen irányt választott a szellem, ha már va-

lamennyire úrrá lett e fölött az ő lelki tartalmát képező ener-

giamennyiség fölött, s egyúttal hogy honnan kíván újabb hatá-

sokat elfogadni. Mert más a szellem kifelé való hatásvágya és 

más az a vágya, amellyel hatásokat a maga számára befogadni 

kíván. Adó és elfogadó természete minden körülmények közt 

váltakozva érvényesül. Mindenki azt vetíti ki, amit magában 

felhalmozott, míg befogadni mindig a jobbat, az értékesebbet 

kívánja. A földi ember a maga részéről nem képes jót, igazat, 

tisztát, boldogítót kisugározni a környező világra, mert mind-

ezek benne még nincsenek; hanem elfogadni mindenkor a leg-

jobbat, a legtisztábbat, a legigazabbat akarja. Mindenki azt sze-

retné s a benne lévő önzés folytán arra törekszik, hogy a jót 



 84 

elfogadja, a rosszat pedig (amit ő a maga részéről talán nem 

tart rossznak), magából kibocsássa annak a jónak ellenében, 

amit magába felszív, hogy vele magát mintegy ismét telítse. 

 Ez az önszeretet elfajulása folytán létrejött önzés, 

amely minden körülmények közt és mindenütt érezhetővé 

válik még ott is, ahol az emberek azt hiszik magukról, hogy 

ők jók, igazak, feddhetetlenek. Ez pedig abból táplálkozik, 

hogy az emberszellem még nincs tisztában azzal, mi a jó és mi 

a rossz. Nem akarja az összesség törvényében elfoglalni azt a 

helyet, amelyet neki végzete szánt, nem akarja elvégezni azt a 

kötelességet, amely reá ki van róva, egyszóval nem akarja 

megtagadni önmagát, az ő múlandó énjét. Nem akar lemonda-

ni, hanem igenis mindent, ami előtte kívánatos, magáévá tenni, 

a maga lényiségébe felsűríteni, és mindenek felett rendelkezni, 

mindenek felett uralmat gyakorolni és mindenkinek diktálni. 

Az emberi lélek gőgös, önző, szeretetlen, testies, ennélfogva 

érzéki és igazságtalan. S mivel hite nincs, az igazságot betölte-

ni nem akarja, s így ahelyett, hogy az örök törvénybe belekap-

csolódnék, ferde természetéből kifolyólag inkább kifelé kíván 

bontakozni belőle. Mivel pedig kifelé bontakozik az örökéletet 

fenntartó erőből, ennélfogva mindig kevesebbel és keveseb-

bel rendelkezik, mert elfajult gondolkodásával azt hiszi, 

hogy ha nem kapcsolódik bele az összesség életébe, ha nem 

adja bele a maga munkáját, hanem abból mindent ki akar 

vonni és mindent a maga számára elvenni, akkor többje 

lesz. Pedig itt téved el, mert éppen ezzel teszi szegénnyé ön-

magát. Ez az egész elfordult természetnek az elve. Ez hozza 

létre az anyagélvűséget, az istentagadást, az igazság el-

ferdítését, a szeretetlenséget, a gyűlölködést és az élet elpusztí-

tását: az ölést. 

* 

Mikor az egyén ezzel az elvvel át meg át van itatva úgy, hogy 

ez az elv benne él a lelkének minden parányában, akkor termé-

szetesen az ilyen lélek nem képes átvilágosodni, ha a szellem-



 85 

ben benne van is a jóakarat, s ha a szellem vissza akar is térni a 

helyes irányba, nem képes egy pillanat alatt jóvá lenni, mert a 

természete, amely telítve van a rosszal, ellenáll, ellenszegül. 

Azért mondja az írás: „Kívánja az ember cselekedni a jót, de 

mégis a rosszat cselekszi; óhajtja az örökéletet, és mégis a halál 

cselekedetét cselekszi”. Az embernek megvan az értelme, de az 

értelem világosságán keresztül nem tud isteni világosságot 

nyerni. Hiába van meg az értelme, hiába az ész, az eszes ember 

még nem bölcs, mert a bölcsesség Isten ajándéka. Ha az emberi 

szellem helyesen fogja fel az igazságot, helyesen következtet, 

és helyesen tud gondolkozni, és még hogyha a legjobbat és a 

legigazabbat tudja és akarja is, akkor is csak a saját környeze-

tét, az őt körülvevő dolgokat értheti meg, a tőle távol eső dol-

gokat már nem értheti. S hogyha a saját környezetébe eső dol-

gokat helyesen ítéli meg, akkor már a bölcsességnek bizonyos 

fokára eljutott, és csak ha már ide jutott, akkor képes önmagá-

ban is felismerni azokat a hibákat, amelyek az életében rosszat 

eredményeztek. Ameddig valaki erre a bölcsességre el nem 

jutott, bárhogy vágyik is az igazság után, a jó után, és ha a ha-

tásokból, érzéseiből fel is tudja ismerni, hogy az jó: az önisme-

retre még mindig nem képes eljutni, mert még mindig csak a 

másik ember életéből, cselekedetéből, beszédéből tud követ-

keztetni, szóval annak a kivetített hatásait tudja csak a maga 

értelme és érzései szerint értékelni. 

 Azonban ha sok ütközésen és szenvedésen keresztül 

már eljutott az önismeretnek bizonyos fokára, akkor messzebb 

tud tekinteni önmagánál, s akkor már a szeretet szálain keresz-

tül bele tud tekinteni a más ember lelkébe is, érezni tud a más 

ember érzésével is, gondolkozni tud a más ember értelmével is. 

Csak ekkor kezdi megérteni az őt körülvevő világot, az őt kö-

rülvevő embereket! És mikor másoknak az érzésével is tud már 

érezni, másoknak az értelmével is tud gondolkozni és önmagá-

ban a jót és igazat választotta uralkodó élvül, akkor tud csak 

jót adni, akkor tud csak jó hatásokat kibocsátani, akkor tud 



 86 

másokat boldogítani. Mindenesetre szükséges, hogy mikor 

idáig eljutott, akkor az a jó, amit mások boldogítására odaad, a 

lelkében már teljesen külön legyen válva a rossztól, ami azt 

jelenti, hogy annak, amit másnak ad, igaz jónak kell lennie. 

Ekkor már külön kell válnia az igaz szeretetnek az önző szere-

tettől. Az ember lelkében a szeretet először az önzésben szüle-

tik meg. Akiben még csak önző szeretet van, az azért szeret; 

azért ragaszkodik, azért vágyódik a másikhoz, mert felismeri a 

másiknak a lelkében azokat az eredményeket, amelyek abból 

kibocsátva az ő lelkére boldogítóan hatnak; azaz felismeri ab-

ban a másikban azokat az érzéseket, azokat a hatásokat, azokat 

a gondolatokat, amelyeknek eredményeképpen az ő lelkében 

bizonyos békesség, öröm, bizonyos boldogság érzése keletke-

zik. Ez pedig kívánatos az ő részére s ezért vágyódik utána és 

ragaszkodik hozzá. Tehát csak a saját hasznát keresi benne; 

szeret, de csak a maga haszna érdekében. Ebből következik, 

hogy az önző szeretet számára a fájdalom mindannyiszor ké-

szen áll, valahányszor a lélek olyan dolgok után nyújtja ki a 

kezét, amelyek önző természetének kívánatosak lennének, de 

ha nem kaphatja meg, a benne kifejlődött bírvágy nem elégül-

het ki, ez szenvedést jelent számára. Mert a vágyak ki nem elé-

gülése mindannyiszor szenvedést és gyötrődést okoz. 

 És nagyon sokszor a Gondviselés az ilyen kifejlődött 

érzelmeket nagy vágyakká engedi nőni, és emellett elérhetetlen 

távolságba helyezi a megvalósulást. Vagy megengedi, hogy a 

fejletlen lélek elérje a célját, csak azért, hogy az utána követke-

ző rettenetes fájdalmak és szenvedések hatása alatt felismerje 

tévedését, és urává legyen ezeknek az érzéseknek, s megtanulja, 

hogy a vágyait ne engedje felettébb megnövekedni, s olyan dol-

gok után ne nyúljon, amelyek számára nem adattak, egyszóval, 

hogy tanuljon lemondani és engedelmeskedni. 

* 

Egyszerű és kicsiny dolognak látszik az engedelmeskedés, és 

mégis mennyi fájó szomorúság, mennyi könny és szenvedés 



 87 

kíséri ennek az érzésnek keletkezését! Sok-sok küzdelmébe 

kerül a léleknek, míg le tud valamiről mondani! Pedig minden-

ről le kell az embernek mondania, hogy megtanulja ezt a nagy 

művészetet, hogy minden az övé lehessen. Mert amit az ember 

a magáévá tesz, az nem az övé, az még másoké, az még csak 

illúzió. Amit te adtál, azt szerezted meg magadnak a le-

mondásoddal. Amit te odaadsz, amivel te mást boldogítasz, 

azzal azt is megvásárolod magadnak, akit boldogítottál, 

mert az visszavonhatatlanul a tiéd. Amit jószívvel oda tudsz 

adni, amivel másban boldogító érzéseket tudsz ébreszteni, 

az kiszámíthatatlanul nagyot, értékeset — minden körül-

mények között a maga értékét megtartó nagy, boldogító 

eredményeket — hoz a számodra. Mert azt a tiedből adtad. 

Hiába vágyódik az emberi lélek olyan, dolgok után, amelyek 

még nem az övéi, melyekkel még nem rendelkezik, amelyeket 

még a saját lelkéből nem tudott kitermelni, így van ez a szere-

tettel is. Ha valaki nem tud úgy szeretni, hogy le tudjon mon-

dani a viszontszeretetnek boldogító érzéséről, az még nem ren-

delkezik a szeretet érzésével. Aki akkor is tud szeretni, amikor 

az eredmény az ő önző természetét nem elégíti ki, és akkor is 

tud áldozni a magáéból, amikor nem kap érte semmit, az már 

megszerezte a szeretetet. 

 Mármost ha valaki ezen a megismerésen keresztül néz 

önmagába, be kell látnia, hogy bármily nagyoknak, szenteknek 

és tisztáknak látszanak is azok az érzések, amelyekkel ő bizo-

nyos lelkekhez, vagy bizonyos dolgokhoz ragaszkodik, leg-

többnyire az önzés adta meg a lökést ahhoz, hogy az az érzés 

benne kifejlődhetett. Mert az ember legelsősorban a saját bol-

dogítására gondol, azt kívánja minden igyekezetével megsze-

rezni és biztosítani a maga részére. Ez pedig a bírvágy, az ural-

kodni vágyás és a hitetlenség következménye. Nézzétek csak 

meg közelebbről ezt a dolgot. Ha az emberi lélek valamit ma-

gának megszerezni óhajt, attól fogva, hogy megszerezte, az 

előtte értékét veszíti; azután már nem izgatja őt, nem kívánja 



 88 

tovább; az első örömökön átesett, a lélek megnyugszik, elérte 

célját és elraktározza a tudatában azt, hogy az az övé, rendelke-

zik felette. Miután így a vágyott dolog az övé lett, megszokja 

ezt a gondolatot, sőt később meg is unja, s megint új célt keres, 

amellyel bírvágyát kielégíthesse, mivel mindig újabb meg 

újabb dolgok tetszenek meg neki. 

 Mikor pedig már sok-sok dolgot megszerzett magának, 

amikor már sok-sok ilyen kielégülésen átesett, akkor azokat az 

előbbi dolgokat, melyeket régebben szerzett meg, elhanyagolja, 

talán el is feledkezik róluk, mert értéküket vesztették előtte. 

Viszont vannak más emberek, akik meg ezekért a megunt tár-

gyakért folytatnak óriási küzdelmet és harcot. Így van ez nem-

csak tárgyakkal, hanem bizonyos érzésekkel is. Hiszen a mú-

landó dolgok megszerzése érdekében folytatott küzdelem sem 

más, mint a lélek érzéseinek csiszolódásához szükséges folya-

mat, amely mindig jobb és értékesebb dolgok felismeréséhez 

készíti elő a talajt. Így az embernek bizonyos érzései is, ame-

lyek valaha hevítették, valaha izgatták, elmúlnak, s később má-

sok, magasabb rendűek kötik le a figyelmét és tartják elevenen 

a vágyait úgyannyira, hogy a régiekre már vissza sem tud em-

lékezni, vagy ha az emlékezésében fel is keresi azokat az érzé-

seket, amelyekhez valaha nagy hevüléssel vonzódott, színeha-

gyottnak, fakultnak találja azokat. Ilyenkor az ember csodálko-

zik azon, hogy is lehetett valaha olyan balga, hogy ezekért a 

színehagyott dolgokért lelkesedni tudott! És amikor megismeri 

azokat a magasabb rendű érzéseket, amelyekről még múlandó 

életében is belátja, hogy értékesebbek, akkor önmaga ítéli el 

azokat a könnyelműségeket, amelyek őt valaha meggondo-

latlanságokba vitték. 

 Ha pedig már, mint testétől megszabadult szellem te-

kinti a földi életet és szemléli azokat a lelki értékeket, amelye-

ket meg kellett volna szereznie, de amelyek megszerzését el-

mulasztotta a hiábavaló értékek miatt: nagyon sokszor keserű 

könnyeket hullat még akkor is, ha nincsenek gyötrő szenvedé-



 89 

sei az ő külső lelki burkában. Ez a fájdalom, ez a szomorúság 

gyötrőbb minden testi szenvedésnél. Azért én boldog emberek-

nek mondom azokat, akik földi életükben feleszmélnek, felisme-

rik a valódi értékeket és azokat földi szemeikkel is meglátják; 

mert a földi szemeken keresztül is az örökkévaló egyéni lélek 

tekint ki a világba. 

* 

Az élet célja tulajdonképpen ez: mindazt a jót megérlelni a 

lélekben, ami benne van és széthinteni a világba. Boldog ember 

az, aki minél több jót, minél több igazat tud a világba maga 

körül széthinteni s minél több rossz hatást, amit maga körül a 

közvetlen érintkezés folytán tapasztal és érez, fel tud emészte-

ni, fel tud szívni, meg tud semmisíteni, hatástalanná tenni, 

hogy helyébe igazat, jót, becsületeset nyújtson. Én mindenkor 

azt mondom, hogy ez az élet célja, nem pedig az, amit — 

bár külső formájában csak egy árnyalattal látszik ettől kü-

lönbözni — a karma igazságának mondanak. Az a kegyet-

len törvény, amit az emberek a jóvátétel és vezeklés formá-

jába szorítanak bele, de ami valójában nem egyéb, mint a 

balgatag emberi lélek tévedése, amely szerint az ő hibái és 

nyugtalan természete folytán keletkezett események szen-

vedést okozó hatásait jóvátételnek, vagy engesztelésnek 

nevezi. Végeredményben óriási eltévelyedés ez, mert ha 

igaz volna, hogy a szenvedésben felégnének a bűnök és el-

pusztulnának a gonosz elvek, akkor leghelyesebb volna a 

világot felgyújtani, és a szenvedésekből és gyötrelmekből 

minden lélek szent érzésekkel és gondolatokkal ébredhetne 

fel. 

 Ez azonban nem így van. Szükség van a szenvedésekre 

is, és szükség van a pihenő időre, a megenyhülésre is; szükség 

van a szép időre és szükség van a borulatra, meg az égiháború-

ra is, mert minden kérdésre kell feleletnek jönnie, minden ha-

tásra kell viszonthatásnak következnie. Ha valaki rosszat hint 

el maga körül, szükséges, hogy annak rossz hatásait érezze, 



 90 

hogy a hatásokból megismerje a rosszat, amit nem kell elkövet-

nie, amitől őrizkednie kell15* De az emberi lélek, mivel önzés-

ből indul ki, szeretné elvenni a jót, és helyébe szeretné odaadni 

a rosszat. Ezt azonban az igazság törvénye nem tűri, s így a 

következményekben minden megmutatja önmagát. 

* 

Ha a szellemek és emberek mind egyformák volnának, ugyan-

olyan képességekkel, akkor nem volna semmi változatosság, 

nem volna öröm az életben és nem volna, ami kívánatossá ten-

né az együttélést. És hogyha már itt, ezen az elfordult és bűnös 

világon annyi örömöt, annyi szépséget tud az Isten a jelensége-

ken keresztül létrehozni, amelyek pedig megint újra elmúlnak 

és megsemmisülnek. Hogyha a porban és hamuban megjelenő 

alakok oly varázslatos szépséget tudnak az ember szeme elé ra-

gyogtatni: gondoljátok el, hogy amikor minden salaktól meg-

tisztulva szabadon emelkedhetik fel a lélek a maga világába, és 

az ő képességeit tisztán ragyogtathatja, mennyi örömöt és bol-

dogságot nyújt az a lét és az az állapot, amelyben az egymást 

kereső lelkek megtalálják egymást és egymás közelében élve 

egymás boldogításán munkálkodhatnak! Ezért érdemes dol-

gozni! Mert mindenki hiányzik abból a tökéletes egységből, 

ahova mindenkinek meg kell érkeznie, hogy az egésszé legyen. 

Mert ameddig vannak szenvedők és tévelygők, addig Isten 

gondolata és terve — amelynek kiteljesedéséhez egy örökkéva-

lóság szükséges — még nem valósult meg s addig még a bol-

dogság is csak töredék. 

 Ha nem így volna, akkor nem volna szükséges, hogy a 

kiegyenlített világokon boldogságban élő szellemek fel-

keressék a szenvedőket, a tévelygőket, és arra az időre le-

mondjanak az ő örömükről és boldogságukról, hogy út-

baigazítást adjanak azoknak, akik még a sötétben tapogatózva 

                                                 
15 * Tehát a szenvedéseiknek csak didaktikai céljuk van, és nem szol-

gálnak „jóvátételül”. 
 



 91 

tévelyegnek, és a rossz eredményekben megütközve keserű 

könnyeket hullatnak, vagy elesve várják a felemelő kezet, 

amely őket egy-egy lépéssel továbbvezesse. Ti látjátok, men--

nyire nehéz az egyszerű igazságnak tért hódítania az emberi 

szívekben; ti látjátok, mennyi önmegtagadásra van szükség, 

hogy a gőgös, dicsőségvágytól sarkalt emberi lelkekbe bele 

lehessen sugároztatni azt az egyszerű igazságot: az önmagáról 

való megfeledkezés, a lemondás igazságát, hogy az bennük egy 

kicsit meggyökeresedjék, egy kissé valósággá váljék. A bír-

vágy, a dicsvágy, a becsvágy, a hiúság, a feltűnési vágy, az 

uralkodási vágy mint hatalmas erődítmények állják útját az 

igazság behatolásának, a világosság terjedésének a földön. 

 Mindezeket elhagyni annyit jelent, hogy minél keve-

sebbre redukáljuk a földi tereken az embernek, a szellemnek a 

szenvedéseit, minél jobban kevesbítjük a terheket, amelyeket 

az emberszellemnek ezekkel a tévelygésekkel telt fluidokkal 

magára kell vennie; és ha már felveszi valaki ezeket a nehéz, 

tévelygésekre hajló fluidokat, minél nagyobb eredmény kísérje 

azon az úton, amelyen ismét egy magasabb rendű világba 

emelkedhetik föl a szeretet munkása. Mert az emberlelkek 

szomjúhozzák és éhezik az igazságot; el vannak fáradva, ki 

vannak merülve a küzdelmekben, a szenvedésben, és kilátásta-

lannak látszik előttük a menekülés útja. Szükséges, hogy ezeket 

a szenvedő lelkeket olyan világosság felé vezessük, ahol meg-

találhatják azokat a felszabadító erőket, amelyek segítségével 

elhagyhatják a világot és követhetik Krisztust. 

 Elhagyni a világot nem azt jelenti, mint ahogy azt 

annak idején az egyházak gondolták. Mert hiába hagyja el 

a szerzetes a világot, hiába zárkózik a négy fal közé, ha az 

uralkodási vágy hatalmában tartja őt, ha magát a többi 

embernél különbnek, magasabb rendűnek képzeli. A világ 

elhagyása annyit jelent, mint az önmagam világi énjének 

megtagadása, az én magam gonosz kívánságainak a meg-

semmisítése. Amiből valaki bármily néven nevezendő 



 92 

előnyt, vagy kedvezményt akar a maga számára biztosítani, 

az még a „világot” jelenti. És ha valakit még a hírnév, a hí-

ressé válás gondolata sarkal, még ha olyan áldozatot hoz is, 

hogy az életét áldozza fel, a „világot” még nem ölte meg ma-

gában. Azért nagyon őrizkednie kell az embernek, hogy mi-

kor cselekszik önmagáért, és mikor cselekszik Isten ügyéért 

valamit, hogy valamiképpen a saját személyét bele ne ma-

gyarázza az Isten akaratába! Mert ha valaki így tanít, bárha 

igazat szól is, bárha helyesen beszél és cselekszik is, mégis, 

mint ahogyan meg van írva: ,, legutolsó lesz Isten országában”. 

 

2. Az öntudat különböző rétegei. (**) 
Nappali én, tudatalatti és tudatfeletti én. — Az egyes testöltésekből keletke-

zett én-ek. — Minden testöltés új út kezdete. — Az elmúlt én, mint a jelen 

én céljainak ösztönzője. — Mért hozza meg az átaludt éjszaka sokszor a 

probléma megoldását? — Mért vannak zárva a különböző tudatok? — A 

kauzáltest kibontakozása. — A kegyelem hivatása. — Az őrszellemek sze-

repe.16 — A szellemek hierarchiája a szférákban. — Jákob lajtorjája. 

 Az emberi tudomány is kétféle tudatot különböztet meg 

az emberben: a normális vagy napi tudatot és a tudatalatti tuda-

tot. A normális tudat tartalma azoknak az emlékezéseknek a 

sorozata, amelyeket az egyén a születésétől fogva gyűjtött ma-

gának. Ez képez egy ént. E mögött az én mögött lappang az a 

másik én, amit ti tudatalattinak neveztek. Ezt az ént én ketté 

választom, és azt mondom, hogy tulajdonképpen az a tudat-

alatti én, amely az ösztöni rétegben, t. i. a test szférájában mű-

ködő életerőknek kifejezésre törekvő hatásait tartalmazza, míg 

a napi tudat mögötti másik részt inkább tudatfelettinek nevez-

ném. Ez a szellemi én, vagyis az egyéni lélek, amely függetle-

nül él a test tudatától. 

 Ez a függetlenül élő én, ameddig az ember él, mint egy 

különálló egyéniség szemléli a test életét, bárha az ő akaratát, 

az ő vágyát igyekszik a földi, testi énen keresztül is kidomborí-

                                                 
16 * Lásd „Az őrszellemekről” szóló fejezetet is. 



 93 

tani. De éppen mert a testnek is van a születésétől fogva egy 

emléksorozata, amelyeket a külvilág hatásai, benyomásai foly-

tán mint viszont hatásokat, mint tapasztalatokat szűrt le, azért 

ez a testi lény egy önálló egyén, mert a test sok tekintetben 

határokat szab a szellemi énnek. A szellemi én a testi én kifej-

lődésébe befolyást gyakorol ugyan, de idő kell neki ahhoz, 

hogy magát tökéletesen ki tudja fejezni éppen azok miatt a be-

nyomások miatt, amelyeket a földi életben a testen keresztül 

szerez, mert a test élete, a test világa mintegy olyan ismeretlen 

utat tár eléje, amelyet a benső, szellemi énnek is meg kell jár-

nia. Hiszen ha a szellem minden időben és minden körül-

mények közt tudná, hogy mit kell cselekednie, ha látná a 

dolgok fejleményeit és tudná, hogy azok között hogyan kell 

magát viselnie, és a körülményeket hogyan kell ki-

használnia, akkor nem volna próba a földi lét. De éppen 

azért van adva a földi élet, hogy a szellemet próbák elé állítsa, 

hogy e próbák révén olyan tapasztalatokat szerezhessen, ami-

lyenekkel még nem rendelkezik. Tehát a földi én nem azonos a 

szellemi énnel, hanem a különböző földi életekben szerzett be-

nyomások és tapasztalatok mind-mind külön-külön emléksoro-

zatokat képeznek a szellem körül17* vagyis ezek a lélekben el 

vannak raktározva. A szellemnek, amikor egy-egy földi élet 

elmúlt, nincs többé szüksége a végigélt emlékek sorozatára 

abban a formában és azon a módon, ahogyan azokat végig-

élte; azért ezekből kivonja a tapasztálatokat, a tudást és 

ezek a szellemi én felsőbb részében helyezkednek el. 

 A szellem azonban mindezektől független életet él. Éli a 

maga tulajdonképpeni, szellemi célokhoz vezető életét. Ezeket 

az emlékeket önmagában úgy raktározza el, hogy ezek mindig 

készen álljanak, hogy az ő maga világában és alkalmaiban 

bármikor felhasználhassa őket. Ez a szellemi élet. Ezeket a 

                                                 
17 * Ezek mind megannyi külön én-t jelentenek, amelyek megfelelő körül-

mények között egyenként is megnyilatkozhatnak.  

 



 94 

tapasztalatokat a szellem mint bizonyos bölcsességet őrzi meg 

magában. (Meg kell jegyeznem, hogy én itt csak azokat az ál-

lapotokat rajzolom, amelyek itt a földkörüli szférákban és nem 

messze azokon túl érvényesek a szellemre. De a fejlődés végte-

len, és ez az én ismertetésem nem érinti a végtelenségnek és a 

lehetőségeknek legmagasabb fokozatait.). Most visszatérek a 

földi szférákba, azok közé a szellemek közé, akik még alig, 

vagy egyáltalán nem léptek a javulás útjára, csak öntudatlanul 

haladnak a törvényes úton, mivel érzik, hogy ha a törvényes 

úton haladnak, a törvény nyomása enged. A következmények-

nek fájdalmas sorozatából mind jobban-jobban kikerülnek, és 

időnként egyes cselekedeteiknek, egyes ismereteiknek követ-

kezményeképp az életükben békét, örömöt, enyhülést, boldog-

ságot találnak. 

 Azonban mivel a lélek minden oldalát nem lehet egy 

élet alatt kicsiszolni, áttisztítani, minden tekintetben ki-

fogástalanná tenni, azért a szellem mindig dolgozik önmagán. 

Ugyanis abban a mértékben, ahogyan a szellem látóköre tágul 

és ismereteinek határai mind messzebbre tolódnak, látja mind 

jobban maga előtt azokat a problémákat és kérdéseket s azok-

kal együtt azokat az eseményeket is, amelyek belőle, a szel-

lemből úgyszólván kikényszerítik a feleletet. A szellemnek 

mindig megvannak a maga igényei és vágyai, de ezek a vágyak 

és igények annál inkább megnövekednek, minél nagyobb a 

szellem ismerete, világossága, és minél jobban kibontakoznak s 

minél mélyebbek és színesebbek az érzései. Ezzel párhuzamo-

san az életigényei is mind nagyobbak lesznek, és ezektől az 

igényektől sarkaltatva a szellem mind messzebb és messzebb 

igyekszik behatolni a jobb és tökéletesebb élet megismerésébe. 

Amint pedig egy lépést tesz előre, azonnal újabb kérdésekkel 

és lehetőségekkel találja magát szemben, amelyek mind arra 

várnak, hogy ő oldja meg azokat. Mivel azonban a saját lel-

kében még nem rendelkezik azokkal a tapasztalatokkal, 



 95 

azzal a tudással és bölcsességgel, amellyel megoldhatná, 

tehát kénytelen nekivágni az ismeretlennek. 

 Minden egyes testöltés az ismeretlenbe való alámerülés, 

egy ismeretlen útnak a megkezdése. A szellem mindig abban az 

irányban keres-kutat, ahol megtalálhatja azt, amire szüksége 

van; és ezt ösztönszerűen érzi, mert semmi más nem adja neki 

ezt a feladatot, mint a saját maga lelki vágya. Vegyünk példá-

nak egy olyan szellemet, aki még csak a földi élet kívánatos 

voltát ismeri, mivel a földi életben megismerte azokat az eshe-

tőségeket, amelyek előtte kívánatosak. Ezer meg ezer ilyen 

vágy tolul fel a lélekben, így például az uralomvágytól, a di-

csőségvágytól, a hiúságtól sarkaltatva megkívánja azt az életet, 

hogy emberek sorsát intézhesse. S emellett azok megbecsülését 

és tiszteletét élvezze, s egyúttal olyan testi életet élhessen, 

amelyben ne kelljen a betevő falatért küzdenie; azután megle-

gyen a rendes családja: felesége, gyermeke. Egyszóval normá-

lis, nem rosszakaratú lélek. Talán egy előbbi életében nehezen 

küzdött, fáradott, s azt a fáradságos életet az ő tudásához és 

képességeihez mérten elég jól, vagy legalábbis tűrhető ered-

ménnyel végezte. (Természetesen abban az életben is bőven 

voltak hibák, botlások, mulasztások és sokszor rossz érzésekkel 

küzdött a törvény korlátai között, mivel a törvény korlátai 

nyomták, lehetőségei pedig nem voltak, hogy azok közül na-

gyobb kilengéseket tehessen.). Ilyen előzmények után ez a 

szellem, mivel szellemi céljai még nincsenek, azokat a lelki 

vágyait igyekszik kielégíteni, amelyek csak a testben jutnak 

kifejezésre. Miután tehát ama küzdelmes élet fáradalmait a 

szférákban kipihente, az ő tudtán és sejtésén kívül történnek 

vele a szellemvilágban olyan dolgok — mivel annak a világnak 

a rendelkezéseit még nem is értheti — amelyek őt egy jobb, 

tisztább, nagyobb tapasztalatokat nyújtó élet felé hajtják. Egy-

szerre csak — nem tudva, hogyan és mint történik vele — 

szellemi életének terjedelme mind szűkebb és szűkebb kör-

re szorul (éppen úgy, mint ahogyan az öregséggel az emlé-



 96 

kezőtehetség és a test élettevékenysége mind szűkebb és 

szűkebb határok közé szorul). S egyszer csak azt érzi, hogy 

testhez van kapcsolva. Elfelejt mindent abból a régi énből; 

az irigykedő, zúgolódó, kívánságokkal telt életet kezdi bi-

zonyos homály befödni: és ez nem más, mint a szülőkhöz 

való kapcsolódás magnetizmusa. Ezt az erőt az embrió, mi-

kor életre kel, teljesen magába húzza, s ezáltal, mire meg-

születik, a múlt teljesen feledésbe megy. 

 Az előbbi élet le van zárva, s annak tudatát, mint egy 

régi ént, a szellem a testben nem őrizte meg, hanem abba a 

tudatba csak akkor merülhet bele, amikor a test kötelékéből 

megszabadul, amikor az a bizonyos fluidszalag annyi szabad-

ságot biztosít számára, hogy önmagába visszavonulhat.18* De ő 

azokat az élményeket, vágyakat, átélt szenvedéseket többé nem 

úgy szemléli, mint ahogyan ti szemlélitek az életeteket a ti éne-

tekben, hanem mintegy álomban él, és tevékenykedik abban, 

teljesen megfeledkezve arról, hogy ő most egy csecsemőtestet 

éltet. Ti is így vagytok, mikor fölébredtek az álomból: tudjátok, 

hogy ténykedtetek, cselekedtetek, de az álom alatt nem vagytok 

urai önmagatoknak, mert nem úgy cselekedtek, mint ahogy a 

földi értelmetekkel cselekednétek, hogyha urai volnátok annak 

az állapotnak. Tehát az elmúlt én többé nem egy önálló én, 

hanem az énnek csak kísérője, egy emlék, és az is marad ezen-

túl mindig. 

 Most már az a szellem, aki azokat az emlékeket vé-

gigélte, azokat a vágyakat, amelyek mint kényszerítő erők ab-

ban az állapotban a jobb és szebb élet elérésére ösztönözték, 

ebben az újabb testében is érzi, de most már abból a régi em-

lékből vett tapasztalat segítségével igyekszik megvalósítani. 

Előfordul azonban, hogy azokban az eseményekben, ame-

lyek körülötte feltorlódnak, olyan megoldásra váró prob-

lémák állnak a szellem elé, amelyeket az ő tudat felett el-

raktározott bölcsességével megoldani nem képes. Ilyenkor 

                                                 
18 * T. i. az álom alatt 



 97 

az őrszellem kinyitja számára azt az állapotot, melyben 

azelőtt élt, azaz visszavezeti őt az álom ideje alatt azokba az 

állapotokba, amelyek összefüggenek a most megoldásra 

váró eseményekkel. Végigvezeti őt azokon az elmúlt állapoto-

kon, mert talán hiányos, vagy kevés bölcsességet szűrt le belő-

lük a szellem annak idején, s azért szükséges, hogy a szellem 

még tüzetesebben élje át és eméssze meg azokat az érzéseket és 

hatásokat, amelyek annak idején az ő lelkére nehezedtek. Hogy 

azokból több táplálékot, több megismerést szerezzen a lélek, és 

visszaemlékezve azokra, az álom ideje alatt az ő ösztöni énjébe 

bizonyos eredményt, fájdalomérzést vagy valamire való ösz-

tönzést tegyen félre. Mikor a szellem ezeket éli végig, ismét 

belezuhan azokba az elmúlt állapotokba anélkül, hogy ismerné 

vagy uralná azokat, sőt hogy egyáltalában tudná, miféle álla-

potban van. Egyszóval elveszti a tájékozóképességét. 

 Innen van, hogy előfordul, hogy az ember valamely 

problémával szemben nem tudja, mit tegyen, tehetetlenül 

áll; de egy átaludt éjszaka után előtte áll a megoldás és 

egész biztosan tudja, mit kell tennie, mert ezalatt azt az 

igazságot, amely benne tegnap még nem volt kialakulva, 

mint kidolgozott, kész tapasztalatot hozza át a nappali tu-

datába. Nem tudja, honnan szerezte, és mégis tudja, mit fog 

cselekedni. És hol van az az ember, aki mindazokat a felada-

tokat, amelyek előtte állnak, kifogástalanul tudná megoldani?! 

Nincs senki ilyen; de azért az értelméhez és kifejlődött bölcses-

ségéhez képest mindenki megoldja valahogy. S vannak, akik 

sokszor nagyon rosszul oldják meg, mert az élet az ő szellemi 

részüknek nem adta meg azt a bölcsességet, azt a tapasztalatot, 

amelyre szükségük lett volna, hogy vele bizonyos szellemi ma-

gaslatot, szellemi jobb állapotot elérhessenek. Ilyenkor a szel-

lem inkább egy alacsonyabb állapotba zuhan vissza, mint 

ahonnan elindult. Ilyenkor megerősödve és megsokasodva me-

rednek föl előtte azok a kérdések, amelyek még az előbbi életé-

ből is megoldatlanul maradtak és szorongatják őt. Ezek azok a 



 98 

cselekedetek és mulasztások, amelyeket a törvénnyel szemben 

elkövetett, s amelyek mint az ő hibájából, mulasztásaiból, sőt 

rosszaságából származó következmények ezer meg ezer alak-

ban veszik őt körül ösztönző erőkként, és ő kénytelen szemlélni 

azokat anélkül, hogy megoldást tudna találni. Ezek a legutóbbi 

földi élet emlékei a velük összefüggő következményekkel. 

Vannak azonban következmények, amelyek nem a legutóbbi 

földi életben gyökereznek, hanem egy régebbi életben, és ame-

lyeket sem az egyik, sem a másik életében nem tudott megol-

dani a szellem. A tudat pedig nincsen nyitva. A különböző tu-

datok azért vannak elzárva, hogy ne zavarják a szellemet az ő 

fejlődésében, mert a pokolnak a legváltozatosabb kínzásait 

jelentené, ha minden egyes élet emlékezése nyitva állana a szel-

lem előtt. Mikor aztán a szellem a körülötte felsorakozó és fel-

halmozódó kérdéseivel, gyötrődéseivel és miértjeivel odáig 

jutott, hogy azok — mint ahogy a csordultig telt pohárba nem 

fér több — úgyszólván ellenállhatatlanul szorongatják, a szel-

lem pedig még nem elég érett arra, hogy valamiféle megoldás-

hoz juthasson, akkor elérkezik az idő, hogy egy másik én em-

lékezése kinyíljék. Ilyenkor a szellem ismét csak nem tudja, 

hogyan került bele abba az állapotba, mint ahogy emberkorá-

ban nem tudta, hogy miért esik bele sokszor kínzó álmokba. Ez 

az állapot nem egészen egyezik az öntudatlan álom állapotával, 

mert ez sokkal élénkebb, természethűbb, valódibb átélés, mint 

amit az ember a közönséges álom alatt érez. Ez is álom, de az 

álomállapotnak egy világosabb, és mégis mélyebb fajtája. Még 

nem ura a szellem ezeknek az ő énjeinek; a léleknek ezt a réte-

gét még nem fejtette ki, nem dolgozta ki, ennélfogva nem is 

lehet uralkodnia felette, s azért van, hogy csak mint álomba 

süllyed abba vissza. 

 Csak amikor ez az álomféle állapot véget ér, és a szel-

lemi tudat lassan kiemelkedik abból az állapotból, akkor válik a 

szellem előtt némileg tudatossá, hogy az az állapot tulajdon-

képpen az elmúlt életének reális átélése volt. Akkor kezd ön-



 99 

magára ismerni és abból az önmagára ismerésből levonni azo-

kat a következtetéseket, amelyekre szüksége van azoknak a 

kérdéseknek a megoldásánál, amelyekre addig hiába keresett 

világosságot. Ez mindenesetre természetes folyamat, mert a 

szellemnek, különösen az alacsonyrendű és hiányos tapasz-

talattal rendelkező szellemnek sokszor szüksége van arra, hogy 

azt a régi állapotot átélje; ne csak emlékezzék reá, hanem átélje 

mindazokkal a hátrányos és fájó érzésekkel együtt, amelyek 

akkor azokat a mélyebb benyomásokat okozták a lelkében. Ez 

a jelenség nemcsak az üléseken, hanem a szellemvilágban is 

lépten-nyomon előfordul. Ezek azonban anélkül is megtörtén-

hetnek, hogy a szellem arra a következtetésre jutna, hogy ő már 

élt. S hogyha az ilyen alacsonytudatú szellem még a legutolsó 

életére is csak alig, vagy semmit sem emlékezik, annál kevésbé 

emlékezhetik az ő hosszú-hosszú múltjára; hiszen abban rette-

netes dolgokat kellene tapasztalnia. 

 Azonban amennyire a szellem kivergődik ezekből a ho-

mályos állapotokból, amily mértékig kiveszi a különböző álla-

potokból azokat a tápláló tapasztálatokat, amelyekre szüksége 

van, abban a mértékben kezd derengeni előtte a múlt és anél-

kül, hogy át kellene élnie, urává válik a múltjának és azoknak 

az állapotoknak. De mindaddig, míg a múlt problémái megfejt-

ve nincsenek, vagy ameddig nála ennek a múltnak ismerése 

bizonyos célok elérését hátráltatná, az hét pecséttel marad le-

zárva a lelkében, amit nem szabad senkinek feltörnie. Amikor a 

szellem a lelkének alsóbb rendű rétegeit, azoknak az alsóbb 

rendű rétegéknek minden tévelygését felbontotta, ezzel a fel-

bontással együtt mindenesetre megvilágosodik és az erői át-

szellemiesülnek. Természetes, hogy akkor már bepillantása van 

azokba a tévelygésekbe és hibákba is, amelyeket éles szemmel 

elitél; és mivel már szellemileg felbontotta, ezen a téren számá-

ra kísértés már nem jöhet. Ekkor már a lelkének minden rétegét 

áttekintheti, s ezzel mindenesetre a múltat is, és ekkor válik 

urává az elmúlt különböző állapotoknak, azaz nem eshetik vis--



 100 

sza azokba, amelyek addig számára ösztönzőkül voltak fenn-

tartva19* 

 Vannak azonban fejlettebb szellemek, akik az ő lelkük 

homályát nagyrészben feldolgozták, de maradtak egyes kicsiny 

elmaradott részecskék, amelyeket a szellemük még nem tudott 

átvilágítani, amelyek ennélfogva még nincsenek kibontva, ha-

nem rejtve maradtak. Ezért még az ilyen szellemek is kénytele-

nek egyszer-egyszer alámerülni, még pedig néha nagyon fáj-

dalmasan, azokba az emlékezésekbe, mert különben nem tud-

nak magukon segíteni, bárha hitük, munkásságuk és tevékeny-

ségük folytán a lelkük többi része ragyogó világosságban tün-

döklik is. Az a kicsiny pont, az a homály még mindig uralkodik 

az ő kényszerével felettük. Hiába tudja a szellem, hogy hogyan 

és miképp kellene annak lennie, ameddig teljesen át nem dol-

gozta, az az állapot uralkodik felette, amiben hibázott. 

 Minden múltat ki kell bontani és minden tévedést hely-

rehozni. A szellemnek meg kell ismernie az okokat, az okokból 

rá kell ismernie az okozatokra és ezeket az okozatokat fel kell 

bontania az Isten világosságával, és az isteni igazsággal el kell 

rendeznie mindent a saját lelkében, meg a mások lelkében is. 

Ameddig a lélekben ez az elrendezési vágy és törekvés ki nem 

alakul, ameddig rá nem akar lépni az engesztelés útjára, addig 

fogva és kötve van azokhoz az állapotokhoz, amelyeket ő maga 

teremtett meg magának. Ezeket az állapotokat nem lehet az 

öntudat egyetlen sugarával felbontani, hanem dolgoznia, mun-

kálkodnia kell a léleknek, hogy kibontsa és helyrehozza azokat 

a kötött és elferdült igazságokat, amelyeket tévelygéseivel ő 

maga fejlesztett félre. Ezt pedig a lélek önmagában, önmagától 

semmi esetre sem képes megcselekedni. Hogyha egyszer az 

állapot ilyen súlyos, nehéz és kemény korlátok közé szorítja a 

szellemet, vajon képes-e egy lélek is megszabadítani magát, 

                                                 
19 * Ez az ú. n. ok-test (kauzáltest) kibontakozása.  

 



 101 

vajon tud-e egy test is felemelkedni a földről a saját akaratával, 

hacsak eszköze nincs hozzá?! 

 Ez az eszköz a kegyelem. Ez adja meg a  világosságot, 

hogy a szellem fölismerje önmagát és az állapotát, hogy tájé-

kozódni tudjon, hogy tulajdonképpen mit is akar, mi a célja, 

hogyan induljon meg. Mikor aztán már tájékozódott, akkor az 

ismeret folytán szabad választása van a jó és a rossz között; az 

eszközöket is maga választja meg és cselekedhet. Miután az 

emberszellem ennyire fogva van azok által az erők által, ame-

lyeket tévelygéseivel, bűneivel benépesített, hogy meg sem tud 

mozdulni, hacsak valaki nem támogatja, fel nem világosítja: 

bizony úgy áll a test levetése után a szellemvilágban, hogyha 

hite és megismerése nincs, mintha valaki sötét éjben egy ide-

gen világba kerül. Azt sem tudja, hol van, mi van vele. A tuda-

ta csak lassan-lassan kezd kibontakozni, és csak sokára tud arra 

is rájönni, hogy él. Ilyen sors vár rá a halál után, hogyha az 

abszolút jót nem kereste, az igazságot nem művelte és csak 

testi, ösztöni életet élt. 

* 

Itt nyílik tér az őrszellemek munkálkodására. Ezek azok a szel-

lemek, akik ebben a láthatatlan világban az Isten törvényét, az 

Isten kegyelmét magukban hordozzák, akik át meg át vannak 

világítva az isteni jóságnak és szeretetnek tudatától és attól a 

hittől, hogy az Isten nem akarja az ő elveszett gyermekeit súj-

tani, szenvedtetni, hanem azért teremtette meg ezt a világot, 

hogy ezeket az eltévelyedett lelkeket kiemelje a halál, a tudat-

lanság és sötétség állapotából. Ezek a szellemek fokról fokra 

életet sugároznak bele ezekbe az állapotokba az által a tudás és 

ismeret által, amely az ő tulajdonuk. Az Isten háztartásában 

nincs egyetlen gondolat- és érzésfoszlány sem, amely a jót és 

igazat szolgálja, hogy annak az isteni gondviselés hasznát ne 

venné. Az őrszellemeken keresztül az Isten gondviselő sze-

retete érvényesül, mert ezek az ő szeretetükkel és enge-

delmességükkel készek minden pillanatban az ő Atyjuk akara-



 102 

tát teljesíteni, mivel az ő lelkükben az Isten szeretete ég és él. 

Ezeknek nem megerőltető, hanem boldogító az engedelmesség. 

Ezeken a szellemeken keresztül az Isten gondolata, az Isten 

szeretete úgy árad át a teremtettségen, mint ahogyan a szív 

lüktetése a vérereken keresztül hajtja a vért, átmosva és 

táplálva az egész szervezetet, ők ugyanazt gondolják, 

ugyanazt érzik, amit az ő mennyei Atyjuk. Ez az ő életele-

mük, örömük, boldogságuk, így tehát az őrszellemek az 

Isten kegyelmének hordozói. 

 Ilyen szellemek egy-egy szférának a vezetői. Ugyan-

csak a szféra vezetői közé tartoznak más felemelkedett szelle-

mek, akik a szféra tanítói; ismét mások a törvény szellemei és 

végrehajtói. Ekként a Gondviselés munkáját felosztják maguk 

között: ki mire alkalmas, ki miben képezte ki magát, abban 

szolgál az ő Teremtőjének. Ezek a szellemek az ő megszerzett 

jójukkal, igazukkal és szeretetükkel ismét más csoportokat 

vonzanak magukhoz, amely csoportok ezek hatásait az ő jó és 

igaz érzéseikkel továbbsugározzák. Így fokról-fokra megnépe-

sedik a szféra munkálkodó szellemekkel. Ezek a munkálkodó 

szellemek mind küldetésben vannak. Mikor pedig ezeket a kül-

detéseket elvégezték, eredményekkel gazdagon térnek meg az 

ő világukba, hogy pihenjenek.  

 A földön is úgy van az: a tanítónak el kell mennie az 

iskolába, hogy a fejletlen gyermekeket oktassa, és velük fog-

lalkozzék. De ha a tanító szereti is a hivatását, és szívesen baj-

lódik is a gyermekekkel, ez az ő számára nem jelent pihenést, 

hanem a tanítónak is van otthona, ahol pihenhet, vannak barátai 

és hozzátartozói, akiknek körében jól érzi magát. Ez az ő vilá-

ga, ezért munkálkodik, így vannak ezek a munkálkodó szelle-

mek is. Vannak azután a szféráknak javuló és javult szellemei. 

Ezek a javult szellemek azok, akik már a maguk körében mun-

kát vállalnak, akik a szférának a jólétéért, az otthon kiépítéséért 

és mind tökéletesebb és tökéletesebb életnívójának eléréséért 

dolgoznak. Vannak továbbá minden szférának olyan helyei és 



 103 

állapotai, amikbe, ha megtévednek a szellemek, mintegy ve-

zeklésül visszavonulhatnak. És vannak büntetőhelyek is olyan 

szellemek számára, akik annak a szférának a törvényét nem 

vették figyelembe. Mert nem azonnal süllyed le a szellem va-

lamely szférából, mihelyt egy kicsit megtéved. 

* 

Egy-egy ilyen nagy, magas őrszellem az őt körülvevő tanító-

szellemek csoportját és a gondviselőszellemek csoportját a sa-

ját színe, a saját természete szerint választja meg. Ilyen színek-

re bomlik minden szféra egészen a hetedik szféráig, ahol már 

minden szín egybeolvad. Ezek a magas őrszellemek azokat a 

védenceiket, akiket már kiemeltek, akiket már hosszú idő óta 

vezettek, és akik ennélfogva már meggyógyultak az ő tévely-

géseikből, megbízásokkal látják el. És ezek, akiken ők dolgoz-

tak, szintén találnak sok kedves, javuló szellemet, akiket meg-

int ők bíznak meg kisebb küldetésekkel. Ekként kézről-kézre, 

árnyalatról-árnyalatra haladva előáll az a bizonyos Jákob 

lajtorjája, amelyen angyalok szállhatnak le és vihetnek ma-

gukkal olyan szellemeket, akik engedelmesek és fogékonyak 

a jó és igaz iránt. Ez a kegyelem munkálkodásának az útja. 

A lelkek pedig megérzik, hogy ki milyen csoporthoz, milyen 

színhez tartozik. 

 Azért szoktam én mondani, hogy „az én színemben”, 

mert én nem taníthatok más szellemek színeiben, hanem csak 

az én lelkem színeiben, ahogyan t i. én fogtam fel, ahogyan az 

én lelkemen sugározhat keresztül az isteni ige, az isteni vilá-

gosság. Ugyanúgy más szellemek is a saját lelkük színein, az ő 

egyéniségük ragyogásán keresztül bocsátják azt alá. Azért nem 

lehet mindenkinek a kedvére sem írni, sem beszélni, mert a 

másik szellem talán más színekhez jobban tud alkalmazkodni, 

más színeken keresztül talán rokonszenvesebb előtte az Isten 

igéje és jobban képes azt asszimilálni. És itt rá kell mutatnom 

arra a végtelen türelemre és elnézésre, amellyel a Teremtő 

lehajol bukott gyermekeihez, amikor az ő kedvükért szí-



 104 

nekre bontva engedi keresztül az ő nagy jóságát és szerete-

tét. Ez a színekre-bomlás már maga is tökéletlenség, már maga 

is hibás állapot; de még így is annyi boldogságot nyújt, annyi 

örömöt áraszt szét, annyi fölemelő érzést teremt, hogy nyomán 

egészen új világ, boldogító élet sarjad ki körülöttünk a semmi-

ből, és a mi lelkünket mélységes hálára indítja Isten iránt, aki 

mindezt a jót a mi hibás természetünkön keresztül is nekünk 

adta. 

* 

Az őrszellemek csoportját a kéz öt ujjához hasonlítanám. Ha 

valamit meg akarsz fogni, nem egy újjal nyúlsz érte, hanem 

mind az öt újjal fogod össze, és úgy emeled föl. Így az őrszel-

lemek is az Isten ujjai, amelyek lenyúlnak a mélybe, és az Isten 

szeretetével és gondviselő kegyelmével összefogják a tévedező 

és hibás szellemcsoportokat és emelik felfelé az Atyához. Az 

őrszellemek küldetésben vannak a magas szellemi napok-

ból. Ezt tudva, természetesnek fogod találni, hogy nekem is 

van őrszellemem. Ilyenszerű megbízatást azonban minden 

szellem nyerhet, aki az ő hibáiból és tévedéseiből annyira 

meggyógyult, hogy az ötödik szférában találja meg az ott-

honát. Mindenesetre előbb csak egyszerűbb megbízatást, az-

után mind nagyobbat és nagyobbat, aszerint, amint az ereje 

növekedik. 

* 

Azután vannak esetek, amikor valaki még nem emelkedett fel 

ebbe a tisztaságba, hanem még csak munkálkodó szellem, aki a 

maga tisztításán, javításán dolgozik, még csak tanul, de a felet-

te rendelkező szellem valamely kisebb feladatának elvégzésére 

leküldi őt alacsonyabb szférába, vagy éppen a földre egy szel-

lem mellé. Nem kényszerből történik ez, mint azt ti gondolná-

tok, hanem szeretetből és a szellem jószántából. Olyan ez, mint 

a szülők és gyermekeik közötti viszony. Nem szívesen áldozza-

e fel az anya vagy az apa mindenét a gyermekéért, nem szíve-

sen vezetgeti-e a kicsinyét, hogy megtanuljon járni, és nem 



 105 

szerez-e neki örömöt és boldogságot ez a szolgálat? Az as--

szony vérrel, könnyel, jajgatással és erőlködéssel szüli meg 

gyermekét, de abban a pillanatban, amikor megszületett, elfe-

ledkezik minden jajról és szenvedésről, „mert örül, hogy ember 

született a világra”. Így van az is, akinek a szíve át van hatva a 

jótól és igaztól, és óhajtja, kívánja és a lelkének minden erejét 

megfeszítve akarja, hogy a jó diadalt arasson és egy-egy lélek-

ben érvényre jusson. A szüléshez hasonló folyamat ez is. Ez a 

szellem is elfeledkezik minden átélt szenvedéséről és fajdal-

máról, hacsak a legkisebb jót látja is kikelni, hacsak a legki-

sebb előhaladást tapasztalja is abban a lélekben, akin ő fárado-

zott, mert örül, hogy „ember született a világra”. 

 Mert ameddig a lélek a tévedések útvesztőjében ba-

rangol, addig a halál martaléka; de amikor a jó megszületett, 

akkor a lélek megszületett az örökéletre. Ameddig a jó csak 

embrióban van, ameddig nem cselekvőképes, ameddig még 

inkább a rosszra, mint a jóra van kilátás, addig még bizony 

szüksége van a léleknek, hogy mellette legyen a jóban előreha-

ladottabb munkálkodó szellem, egy vezető, aki a lelket a jóban 

támogassa, az igazban erősítse, cselekedeteiben és elhatározá-

saiban bátorítsa, hogy megszülethessék a jövő embere, hogy 

megszülethessék az Isten képére és hasonlatosságára teremtett 

szellem. Mert ne gondoljátok, hogy a megtérés valami közön-

séges folyamat, valami közönséges eredmény. A megtérés újjá-

születés. És valakik emberlelkeket, vagy mondjuk: megté-

retlen szellemeket a halál országából, a halál törvényéből az 

ő jóakaratukkal, fáradozásaikkal, fájdalmaikkal, szomo-

rúságukkal és szeretetükkel át tudnak plántálni az életbe, 

azok, hogy úgy mondjam, megszülik őket, s ezek valóban az 

ő lelki gyermekeik. 

 Akiknek ilyen lelki gyermekeik vannak, azoknak e lelki 

gyermekeik növekedéséről, táplálásáról, ruházásáról és nevelé-

séről is kell gondoskodniuk. Tehát csakis olyan szellemek ke-

restetnek ki arra, hogy a halál országában munkát vállaljanak, 



 106 

akik már maguk is kiismerik magukat, akik nem félnek és nem 

rettegnek, hanem bátrak, hívők és bizalmukat helyezik Isten-

ben. Ezért az Úr Jézus Krisztus az ő igéje által a benne hívő 

gyermekeinek újjáteremtője, atyja és megváltója.  

 

3. Az álomélet. (**) 
A jó alvás kellékei. — A tudat mögötti gátlások. — A lélek világa nem 

elhatárolt. — Viszonthatások az asztrál- és mentál síkon. — A szférák átha-

tolhatatlan válaszfalai. — Az álmatlanság lelki és testi okai. — A szenve-

dők és szenvedtetőik. — Betegségek lelki okokból. — A legbiztosabb mód-

szer. 

 Az emberi lélek természete nem olyan egyszerű, mint 

azt ti emberek első pillanatra gondoljátok. Ti magatok éltek 

benne, és mégis magatok vagytok azok, akik abszolúte nem 

ismeritek és nem is ismerhetitek magatokat, mert ha ismerné-

tek, akkor az életnek minden pillanatát és minden adott állapo-

tát fel tudnátok használni a ti lelki és szellemi életetek javára; a 

ti egész életeteket úgy rendeznétek be, hogy minden megmoz-

dulástok azt a célt szolgálja, amit magatok elé tűztetek. De mi-

vel nem ismeritek magatokat, mert nem ismeritek a saját ter-

mészeteteket és annak megromlott tartalmát, azért sokféle el-

mélettel küzdve igyekeztek az életetekben kiképezni azt az 

utat, amelyen haladjatok, ahogyan azt ti jónak látjátok és gon-

doljátok. Az ember abszolúte nem éli azt az életet, amit élnie 

kellene. Mert az a kirafinált lelki és testi élet, amelyet az embe-

rek ebben az utolsó korszakban jónak és kellemesnek tartanak, 

éppenséggel ellene van annak, hogy a törvényes természeti 

erők kiélhessék magukat. 

Az embernek és minden teremtett élőlénynek szüksége van az 

álomra, vagyis arra a pihenésre, amit az álomnak nevezett ön-

magába való visszahúzódás nyújt. 

 Az álom alatt a szellem a lelki világba húzódik vissza, 

sőt amikor teheti, azaz amikor sikerül neki, a lelki világot is 

elhagyva a szellemi atmosztférába vonul vissza. Ekkor követ-

kezik be mind a léleknek, mind a test idegszférájának a felüdü-



 107 

lése, amelyet ti modern emberek hiába hajszoltok, hiába akar-

tok mesterséges úton elérni. 

* 

Elsősorban az emberi részen kezdem el. A testnek megvannak 

a maga törvényei, amelyek a természettörvényhez kötik még 

akkor is, amikor az ember a maga akaratával annak minden 

szálát igyekszik elszaggatni. Azért szükséges, hogy az ember a 

testnek minden érzékvilágát, amennyire az mértékletes úton 

lehetséges, kielégítse, t. i. hogy a test megkapja a táplálékát, 

meglegyen a mozgása, a levegője, meglegyen, amennyire le-

hetséges, a tisztasága. Nem azt a kínos tisztaságot értem én ez 

alatt, amit a túlkultúrált ember a teste számára megkövetel, 

hanem azt, ami a test életéhez szükséges. Ez a tisztaság csak 

annyit jelent, hogy a verejtéktől ne legyen átitatva a ruhája, 

amelyben pihenni tér, férgektől és mindféle élősdiektől mentes 

és tiszta legyen a bőre, és rendes, levegőzött helyen nyugodtan 

hajthassa a fejét álomra. 

 De legfőképp az szükséges, hogy a test ne szenvedjen 

nyugtalanságot, vagyis amikor a szellemi tudat behúzódik a 

lélek világába, az idegeken keresztül ne legyen kénytelen a 

figyelmét a testből jövő hatások semlegesítésére, vagy feldol-

gozására fordítani. Szükséges továbbá, hogy az ember fizikai-

lag elfáradjon; szükséges, hogy az idegek foglalkoztatva legye-

nek azok által a külső világból jövő ingerek által, amelyek bi-

zonyos idegerő-felhalmozódást semlegesítenek, vagyis feldol-

goznak. A testi fáradtság és a bőrön keresztül ható ingerek va-

lamennyire elfárasztják az idegeket. Ezért mondják a ti orvosa-

itok, hogy a hűvös vízzel való lemosás és lecsapkodás, egyszó-

val minden, ami a külső idegekre hatást gyakorol, és a vérke-

ringést felfrissíti, az idegeket táplálja, hogy frissebb legyen az 

erőfejlesztés. 

 Szükséges végül, hogy lelki békessége legyen az em-

bernek, hogy ne bántsák felettébb lelki izgalmak és ag-

godalmak, ne bántsák különösképpen testi fájdalmak. Ha 



 108 

mindez megvan, akkor a szellemi tudat, amelynek nagy része a 

nappali énben foglalkoztatva van, elhagyja a testet, kikapcso-

lódik az idegek világából, és beljebb húzódik a lélek világába. 

És ha ott a lélek világában hasonlóképpen megnyugvás, béke 

és pihenésre való hajlandóság fogadja, akkor megkezdődik a 

mélyen alvás, szellem az életszalagot megnyújtva, a lélek vilá-

gán keresztül, amennyire csak képes, olyan messze behúzódik 

a saját szellemi szférájába, és ott feldolgozza azokat a problé-

mákat, amelyekkel földi életében foglalkozott. Mert minden 

szellem, ameddig a földön él, a maga fokozata szerint abban a 

szférában is benne él, amely szféra az ő természetes munkájá-

val, amelyet a testben végez, megnyílik a részére. A hasonló 

érzések, gondolatok és törekvések puha, meleg otthont képez-

nek a számára, és az a világ kiegyenlítődést hoz létre a lélekben 

feltorlódott hatásokkal szemben. Megemészti és feldolgozza 

azokat a hatásokat, legyenek azok jók, vagy rosszak. És mivel-

hogy ezek a hatások így elhelyezkedtek és bizonyos szellemi 

eredményt raktak le a lélekben, ez az elhelyezkedettség, ez az 

elrendezettség kihat az idegszférára — az éteri testnek erre az 

alkotó vázára — és ezáltal az idegszférában sok dolog elrende-

ződik. 

 Tehát a természetes erők elpihennek, és ez alatt az idő 

alatt a szervező életerő is zavartalanul végzi a munkáját: a test 

sejtvilágában új alakulatokat hoz létre, régieket, elhasználtakat 

kiküszöböl, egyszóval végzi a maga gépies munkáját, amen--

nyiben módjában áll, amennyire az a bizonyos lelki elrende-

zettség megadja ezt a lehetőséget. Ez a rendes, jó alvás törvé-

nyes menete. Azonban vannak komplikált lelkek, amelyekben 

sok vágy feldolgozatlanul marad és maradt, amelyeket az élet-

ben nem tud megvalósítani, mert azok annyira törvénytelenek, 

hogy már amikor megszületnek, maga az emberi tudatban élő 

és működő szellemi tudat (lelkiismeret) beláttatja az emberrel, 

hogy kivihetetlenek. De az emberi élet a maga elrendezettségé-

vel — legyen az bár még olyan hiányos — sem nyújtja azt a 



 109 

lehetőséget, hogy az olyan vágyak kiélhessék magukat. Így a 

léleknek ezek az elrendezetlen vágyai ott állnak feltorlódva, 

mint egy rendezetlen csoport; és a szellem — amely az ilyen 

törvénytelen lelki természetben maga is kényelmetlenül érzi 

magát — mind az elhúzódás, mind a visszahúzódás alkalmával 

újra meg újra szemben találva magát ezekkel az elrendezetlen 

vágyakkal, gondolatokkal és törekvésekkel, hogy ettől a ké-

nyelmetlenségtől megszabadulhasson, igyekszik ezeket mint-

egy befalazni, mintegy betokosítani. 

 Mindamellett ezek a betokosított kivihetetlen gon-

dolatok és törekvések a lélek természetéből folyton igyekeznek 

a felszínre jutni, és mint gátlások továbbra is ott állnak a tudat 

mögött, úgy hogy bennük a tudat minden egyes megmozdulá-

sával akaratlanul is megütközik. Ezek az ütközések kivetítőd-

nek az idegszférára, s ebben is zavarokat hoznak létre, ezek a 

zavarok pedig kihatnak a testre, úgy, hogy ezek a gátlások még 

a szervező életerőt is akadályozzák a maga munkájában. Ezek 

az ütközések aztán nyomot hagynak az agyban is, úgy hogy az 

ütközések által sok felhalmozott idegerő szétporlik, ami mind a 

lelki, mind a testi énben nagy összeesést és kimerültséget hoz 

létre. Van rá eset, hogy ez az összeesés és kimerültség jólesik 

az embernek, mert úgy érzi, mintha valami megsemmisült vol-

na benne. Van rá eset, hogy ilyen ütközések alkalmával — 

amikről a lélek talán nem is tud, amik a lélek benső világában 

mennek végbe — azok a bizonyos betokosított gondolatok, 

törekvések, érzések széthullanak, és amikor széthullanak, a 

lélek önmagában itt-ott megtalálja ezeknek a törekvéseknek ki 

nem élt erőit. És ez rosszkedvűséget, lehangoltságot, komorsá-

got és olyan érzéseket kelt az emberben, mintha minden, ami-

vel találkozik, amibe beleütközik, oka lenne annak, hogy azok 

a bizonyos gondolatok, törekvések, vágyak nem élhették ki 

magukat. Ilyenkor mindenben okot keres és talál, hogy a bos--

szúságát és elégedetlenségét kifejezhesse és ez mint ingerlé-

keny, rossz lelki természet jelentkezik. 



 110 

 Ez az az eset, amelyre azt mondjátok, hogy valaki tü-

relmetlen, és minden bántja őt. Ezt okozzák azok a széthullott, 

szétfreccsent rossz lelkierők. És minél több és nagyobb ilyen 

betokosított törekvések szétzúzódásából származik az ilyen 

lelki természet, annál kedvetlenebb, türelmetlenebb, harago-

sabb, elégedetlenebb az ember külső megjelenési formájában. 

Ilyenek azok a emberek, akikre azt szokták mondani, hogy a 

kákán is csomót keresnek, mert a lelkükben felhalmozódott 

elégedetlenséget igyekeznek kivetíteni a világra. Akik ezeket 

az érzéseket ilyen szabadon szétszórják a világba és a környe-

zetükre, azoknak a testében ritkán képződnek olyan betegsé-

gek, amelyek a lelki differenciákból vetítődnek ki, mert ezek, 

mikor az ő benső rossz hangulatukat kiszórják a világba és lát-

ják, hogy másoknak is kellemetlenséget és bosszúságot okoz-

tak, és felülkerülhettek, akkor ez az ő rossz érzésük valamen--

nyire kielégül és megbékél bennük, mint akik elvégezték a dol-

gukat. Ezek azután csodálkoznak, hogy nem szeretik őket, 

hogy az érzések meghűlnek irántuk és kerülik őket az emberek; 

hiszen ők meg vannak elégedve az ő rossz érzésükben, és ki 

vannak, annyira-amennyire, egyenlítve és szeretnének tovább-

menni, s maguk körül kedvező körülményeket látni. Azonban 

miután a külvilágot megfertőzték a bensőjük kivetítése által, 

ennélfogva ez mint viszonthatás a külvilágból — az ő rossz 

érzésük a hasonló érzésekhez kapcsolódva — megkeresi őket, 

hogy új differenciákat okozzon a lelkükben. Mert a belőlük 

széthullott villamos pernyék szétszóródtak, és bárhol találták 

azt a lélekvilágot, vagy természethullámot, amelyben elhelyez-

kedtek, hasonlót nemzenek. 

 A lélek világa tulajdonképpen nem olyan, mint ahogyan 

ti gondoljátok, hogy egyik ember lelke a másiktól élesen el van 

határolva. Az asztrálsíkon sokkal inkább összefolyó az élet, 

mint a fizikain, és még inkább a mentálsíkon, mert ott még 

azok a szétválasztó hatások sem érvényesülhetnek, amelyek az 

asztrálsíkon. Ennélfogva mi sem könnyebb, mint hogy azok az 



 111 

érzések és gondolatok, amelyeket az ember az ő nappali énjé-

ben a más lelkek világában életre hívott, sajátmagával kapcso-

latban a hatás és viszonthatás törvénye alapján felkeressék őt, 

még pedig olyan formákban, amilyenek azok számára éppen 

készen állnak és nyitva vannak, és úgy sorakozzanak föl a lelke 

előtt, mint valami ijesztő rémek, sokszor mint lehetőségek, 

sokszor pedig mint már bevégzett tények. Így ezek a lelki 

megmozdulások világában eseményeket produkálnak, és ami-

kor a lélek, illetőleg a tudat a nappali én természetéből kivo-

nulva a lelki én világában keresi a megnyugvást, ezek az asz-

trálformák útját állják, s ő ezekkel az asztrálformákkal kényte-

len küzdeni, ezek közt kénytelen elhaladni, ezeket minden ké-

pességével hatástalanná tenni, hogy behúzódhasson a szellemi 

énjének világába. Ez pedig nem mindig sikerül, mert minél 

több az ilyen gátlás az ember lelkében (azok az ú. n. betokosí-

tott vágyak és törekvések, amelyek mint akadályok állnak elé-

je), annál több vár feldolgozásra és annál küzdelmesebb a lélek 

élete. 

 Hogyha a lélek durvább formákba öltöztette ezeket a 

villamos kisüléseket, akkor ugyanilyen durva formák állnak ott 

és várnak a lélek, illetőleg a tudat körül felsorakozva, hogy fel 

legyenek dolgozva, s míg ez meg nem történik, addig folyton 

akadályozzák az embert a békesség élvezésében. Ha pedig eze-

ket a kifelé való hatásokat finomabb formában cselekedte, azaz 

valamiképpen mégis meggátolta a villamos kirobbanást, akkor 

azok az érzések az ő mélyebb érzésvilágában keresik meg az 

utat, mindenütt ott, ahol érzékeny pontot találnak. Olyan ez a 

folyamat, mint a szférai élet: ha valakinek a földi életben csak 

testies gondolatai és törekvései voltak, az a szférában is testben 

érzi magát, és testi hatásokat kénytelen elszenvedni, amelyek 

az idegszférának a feldolgozatlansága és megvastagodása kö-

vetkeztében állnak elő. Ezek a hatások dolgozzák fel aztán az 

idegszférának azokat a megkeményedett részeit, amelyekben a 

szellem által még felbontatlan, meg nem ismert tévedések és 



 112 

tévelygések vannak felhalmozva, s amelyek őt azoknak a rossz 

hatásoknak a kibocsátására kényszerítették. 

 Azonban ne gondoljátok, hogy a földi ember ebben a 

nagy zűrzavarban el van hagyatva. A léleknek a jó és igaz után 

való vágyai a feldolgozott és a szenvedések következtében ös--

szeesett, elfáradt erőkben ébrednek fel. Ezek a pihenést és javu-

lást sürgető érzések és vágyak azok, amelyek a léleknek té-

velygő részére úgyszólván parancsolólag, és egyben megnyug-

tatólag hatnak. Mint ahogyan szükséges, hogy a test fizikailag 

is fáradjon, hogy annak ereje megújulhasson, úgy szükséges a 

léleknek is elfáradnia a fájdalmakban és szenvedésekben, hogy 

újabb, tisztább erők keringése hathassa át az egész lelki termé-

szetet és dolgozhassa át azokat a részeket, amelyek az élet kö-

rülményei folytán felbontásra és feldolgozásra várnak. Mert 

hogyha az úgy volna, mint ahogyan az ember a maga felületes-

ségével elgondolja, mi sem lenne könnyebb, mint az, hogy 

egyik állapotból a másikba a vágyak szárnyain átrepülhessünk. 

Hiszen akkor nem lenne szükséges a földi élet, nem lenne 

szükséges a mulandóság világába való bekebeleztetés! Hiszen 

akkor a szellemek is felemelkedhetnének egyik világból, egyik 

szférából a másikba! Azonban egyik szférát a másiktól átha-

tolhatatlan falak választják el azoknak az elveknek a révén, 

amely elveket a mélyebben álló szellem nem képes asszimi-

lálni, csak akkor, ha már a lélek azoknak a természetét be-

fogadni képes. 

 Kell, hogy a lélekben először éhség és szomjúság lépjen 

fel; kell, hogy a léleknek tévedésektől áthatott részei megüt-

közzenek az igazság törvényével, és ezáltal szétporlódjék és 

lehulljon róla a rossz. Mivel a szellem az ő ébredező tudatával 

mindig nagyobb és nagyobb különbséget tud tenni a jó és rossz 

között és kiselejtezi önmagából a rosszat, hogy az ütközések-

ben elfáradt erők, azok a bizonyos megüresedett rétegek telí-

tődjenek a szellem új megismerése által nyert világossággal. 

Ezért szükséges a földi élet, ezért szükséges a testbe való beke-



 113 

belezés. A mulandóság világában az emberi lélek a saját téve-

déseinek kiélési lehetőségeit találja meg. Mi lenne, ha az örök-

kévalóságban a lélek a meglévő erőkből és igazságokból acél-

nál és gyémántnál keményebb formákat alkothatna, amelyeket 

nem lenne képes felbontani?! Mert hiszen az örökkévalóság 

mindennek a formáját megőrzi és megtartja, amit egyszer a 

szellem alkotott. Akkor csakugyan megvolna az örök kárhozat, 

akkor soha-soha meg nem tisztulhatna senki, hanem kénytelen 

lenne örökké a maga tévedésében örök sötétségben járni és 

sokszor egyetlen tévedéséből kifolyólag örök szenvedésben élni. 

 Isten kegyelme létrehozta, megteremtette az anyagi vi-

lágokat, s az anyag fogva tartja azokat a szellemeket, akik téve-

sen megalkotott elveik következtében létrehozták azokat a 

formákat, amelyek megmerevedtek, amelyek részleges életet 

nyertek, és amely formákat az Isten kegyelme a folytonosan 

lesugárzó élethullámzással ostromol, mint ahogyan a tenger 

partját ostromolják a hullámok. Ez a hullámzás folyton emel fel 

a bukottságból részecskéket, szellemködöket, amelyek a lélek 

érzésein keresztül feltisztulnak, amelyeket az élethullámzás, 

mint a napsugár átvilágít és megszünteti bennük a tévelygése-

ket. Azért szükséges a földi élet, hogy az emberszellem lássa, 

hogy bármit alkot, ha önmagából indul ki, semmi jóra nem 

képes, semmi igazra nem tud szert tenni, mert hiányzik belőle 

az alkotóerőnek, az alkotó elveknek az az, isteni kelléke, az az 

isteni magja, amit tökéletességnek neveznek. 

 Bárhogy akarja az ember a jót, mindig egyoldalú lesz az 

eredmény, mert az ember az ő lefokozottságánál fogva nem 

képes sem értelmileg, sem érzelmileg magába fogadni az egé-

szet, és így nem képes olyat alkotni, ami az egész megrontott 

igazság és törvény követelményeinek megfeleljen; ha az egyik 

részről alkot is valami jót, a másik részről észreveszi, hogy 

elmulasztott valamit és tökéletesnek vélt alkotásából tökéletlen 

dolog származott. Ekkor látja, hogy hiába volt az erőpazarlás, a 

nagy akarás, az áldozat: minden por, hamu és az enyészet tör-



 114 

vényéhez tartozik. Csak Isten képes tökéleteset alkotni, olyat, 

hogy az minden réteget kielégítsen, kiegészítsen és boldogít-

son. 

 Bizony, gyermekeim, az embernek nagy akarása és 

törekvése, amikor a legtökéletesebbnek véli is azt, csak an--

nyi, mint a porban játszó gyermek sárkunyhó-építkezése. 

Mert jön az evolúció nagy törvénye, amely mint tökéletesen 

megalkotott gépezet nemcsak az ember nagyot akarásából 

származó sárkunyhó-építkezést teszi tönkre, hanem maga 

alá temeti magát az emberszellemet is. Hosszú-hosszú idő 

telik el azután, ameddig ismét jön egy másik vihar, amely vé-

gigszáguld a múlandó világon, hogy elsöpörje a felette lévő 

homokréteget, hogy ismét a napfényre kerülhessen. Nagy dol-

gok, őserejű hatalmak és erők azok, amelyek a világ sorsát 

hordozzák, amelyek a világokat ébresztgetik; az ember ezek 

ellen nem tehet semmit. Csak annyit tehet meg, hogy az Isten 

által kinyilatkoztatott szellemi igazságokhoz kapcsolódik, hogy 

először önmagán munkálkodva, önmagából az életbe jót hint-

hessen ki, jó hatásokat kelthessen és azt a természetréteget, 

amely őt körülveszi, a lelkének lehető legjobb hatásaival telít-

se. Akkor az Isten által kinyújtott kegyelem vesszeje felemeli 

őt, megtisztítja a lelkét, újjáteremti egész lényét és felemeli 

azokba a világokba, amelyekben megnyugvás és boldogság 

várja őt. 

 Most visszatérek az álomvilág magyarázatára. Amikor 

már az életetek első felén túl hadtatok, és tudatosan küzdve 

önmagatokkal a megismerés által a megtérés és javulás útjára 

léptetek, akkor a ti szellemetek nagyobb igénnyel lép fel az 

élettel szemben s a lelki élettel szemben is. Ezek a nagyobb 

igények nagyobb akarással járnak együtt, minélfogva sok ideg-

erőt használnak el, holott amint mondtam, természetellenes 

életmódotok20* következtében a természeti erőitek is meg-

                                                 
20 * T. i. a városi ember életmódja, főképp az ú.n. értelmiséghez tartozó 

emberé.  



 115 

kívánják a maguk pihenését és kímélését. Azok miatt a diffe-

renciák miatt, amelyek így a lélek és a szervező életerő hatókö-

rébe eső réteg között felmerülnek, az életszalag veszít rugal-

masságából, és a szellem nem tud olyan hosszú időre távol ma-

radni, mert a test és a lélek harmóniátlan állapota állandóan 

nyugtalanítja. T. i. a test a maga önző törvényével mind többet 

és többet akar lehúzni a magasabb világból, hogy továbbélhes-

sen. Így mind jobban és jobban izgatja a lelket, hogy a lélek 

erőiből a maga számára raktározzon el. Ennek következtében a 

szellem kénytelen ezeknek a zavaros világoknak a mesgyéjén 

időzni az álom ideje alatt; kénytelen előbb ezeket kiegyenlíteni, 

az utat elrendezni s félretolni róla a gátlásokat, hogy végigha-

ladhasson rajta a maga szellemi világába. Ez pedig csak azzal a 

nyugalommal érhető el, ha a testnek megadjátok azt, ami az ő 

előhaladásának és gyorsabb erőcserélésének a lehetőségét 

nyújtja. 

 A testnek meg kell adni a kellő fizikai fáradtságot, szel-

lemileg pedig ne terheljétek túl magatokat, különösen a lefek-

vés ideje előtt. Ne igyatok semmiféle izgató italokat, ne egye-

tek nehezen emészthető ételeket és főképp ne egyetek sokat. 

Gondotok legyen arra, hogy mielőtt az alváshoz készültök, se a 

gyomor, se a belek ne legyenek megtöltve. Ahogyan jólesik, 

úgy pihenjetek, s ahogyan a test megszokta, úgy feküdjetek. 

Amennyiben testi komplikációitok vannak, igyekezzetek azo-

kat kiegyenlíteni, hogy a szervek összhangban működhessenek 

egymással. A test természete is nagy körültekintést és az igaz-

ságnak megfelelően gondos beosztást igényel. A természet erői 

a lélek erőivel összekapcsolódva kiegyenlítődést sürgetnek, de 

ez az összekapcsolódás és kiegyenlítődés sohase történjék a test 

javára és a lélek rovására, hanem inkább ellenkezőleg. Tehát a 

testet nem szabad túltáplálni, mert a túltáplált test erőileg túl-

zsúfolt lesz, a vér anyaga megsűrűsödik, a bűnös természet 

következtében a sejtvilág erőszakosabbá válik, és percről-

                                                                                                        
 



 116 

percre a lélektől akarja elvenni azokat az erőket, amelyekkel a 

lélek harmóniába hozhatja önmagát, amelyek — hogy úgy 

mondjam — a lélek saját háztartására szükségesek. 

* 

Tehát miután nem vagytok a tiszta igazság világában, s ennél-

fogva lépten-nyomon szenvedéssel találkoztok: ha szenvedni 

kell, inkább a test szenvedjen, mint a lélek. Mert hiszen majd-

nem minden ember lelkében vannak olyan gátló dudorodások, 

amelyeket el kell intézni, amelyekből a bosszúságok, az ütkö-

zések és szenvedések támadnak. Egyik ember fájdalmat és 

szenvedést okoz a másiknak, egyik elveszi a másikét, az önzés 

és gőg egymás ellen izgatja az embereket, és véres háborúkat 

idéz elő, a hiúság egymás legyőzésére és eltiprására indítja 

őket. A hiú lélek még abban is megütközik, ha a másik valami-

képpen több eredményt ért el, ha a másik valamiképpen na-

gyobb hódítást végzett, s mert több igaza volt, sikeresebben 

végezte el a munkáját és kedvezőbben alakultak a körülményei. 

Sőt még abban is megütközik, hogyha valaki az ő tanácsát, az ő 

akaratát nem respektálja, hanem ahelyett a más tanácsán indul 

el, vagy éppen az önmaga elgondolását követi. Hátha még ke-

mény és nagy életharcokról van szó! Mennyi ütközést kell egy-

mástól ilyenkor elszenvedni! 

 De én azt mondom: azért vagytok a földre küldve, 

hogy tűrjetek, mert hiszen itt nem azért vagytok, hogy itt 

vegyétek el a jutalmatokat, vagy bűnhődéseteket, hanem 

hogy a megpróbáltatásokban a ti jóravaló, igaz tö-

rekvésetek megerősödjék, és diadallal végezhessétek be a 

földi életet. Vannak emberek, akiknek kevesebb gátló körül-

ményeik és kisebb dudorodásaik vannak a lelkükön, mert már 

legyőzték ezeket; és mégis ezeket is éri fájdalom. Hiszen lát-

hatjátok, hogy a mi Urunk, a legjobb, a legigazabb, a legszen-

tebb, a legtisztább, aki elől járt ebben a bűnökkel színig meg-

töltött világban, sem lehetett meg ütközések nélkül, amíg az 

életen végigvonult. Tehát még a legtisztább is mindig találko-



 117 

zik olyanokkal, akik megütköznek benne, hogyha mindent el-

néz, és mindent megbocsát is. Tehát vannak, akik szenvedtet-

nek, akik a lelkükben felgyülemlett elégedetlenséget, rosszhi-

szeműséget, rosszakaratot az ő harmóniátlan, elégedetlen, go-

nosz hatásaikat kiöntik az ilyen harmonikus lelkekre s nekik 

fájdalmakat okoznak. Ezek a lelkek pedig önmagukban feldol-

gozzák az okozott hatásokat, s nem hordozzák magukban a 

keserűséget és nemcsak, hogy nem állnak bosszút, de a lelkük 

mélyén sem táplálnak bosszúérzéseket. 

 Ezek az emberlelkek nem keresik fel az ő asztrál énjük-

kel az őket bántalmazónak a világát, hogy őt nyugtalanítsák, 

sőt a gondolataikkal egyengetik és simítják azoknak a lelkek-

nek az útját, akik őket megbántották, mert megértik és tudják, 

hogy amazok maguk is szenvednek a bennük lévő rossz folytán 

s azt a bennük lévő rosszat mintegy gépiesen szórják szét a 

világba. Azonban ezek a fájdalmak, amelyek így a testi, fizikai 

énben nem nyernek levezetést, nem enyésznek el nyom nélkül. 

Mert bár ezek a jobb lelkek nem vágnak vissza, hanem önma-

gukban dolgozzák fel a rossz hatásokat, de ameddig ezeket 

feldolgozzák, és önmagukban megemésztik, addig rengeteg 

lelkierejük pazarlódik el, és ezek az elhasznált erők az 

idegszférában szintén felhalmozódnak s ott izgalmakat és gát-

lásokat okoznak. És ha a lélekben a gátlások ki is simulnak, de 

az éterikus testben ott vannak és a fizikai testben betegségeket 

idézhetnek elő. Nem mondom, hogy amazok (t. i. a szenvedte-

tők) talán szintén nem kapnának fizikai betegségeket; hiszen 

minden megrontott lelkierő, minden helyét nem találó lelki 

atom torlódást, harmóniátlanságot és zavart okoz. Éppen ezért 

van a sok lelki- és idegbeteg ebben az utolsó korban; és mivel 

az idegszféra harmóniátlan és a sok elrendezetlen erő felhal-

mozódása folytán egyik-másiknál már beteg és gyenge, azért, 

mint mondtam, a testi betegségek is sokszor kifejlődnek. Az 

álmatlanság tehát az idegvilágnak helytelen elrendezettségétől 

van. Ti küzdötök ellene, én azonban azt mondom, hogy minden 



 118 

akarást, amit erre pazaroltok, szüntessetek be; ne akarjatok 

ezen a téren semmit, mert a ti lelki erőitek a ti idegszférátokkal 

szemben még a nappali énben is sokszor erőtleneknek bizo-

nyulnak, mert nem tudjátok véghezvinni, amit akartok; nem 

tudjátok meggátolni azokat az érzelmi kirobbanásokat, ame-

lyek létrejönnek, és ennélfogva az idegéletetek mintegy gépie-

sen követi a lelki világotok életét. 

 Bízzátok magatokat az Úrra. A lelketeket pedig ajánl-

játok Istennek, bízzatok az ő kegyelmében és kérjétek Őt, 

hogy küldje el az ő Szentlelkét, hogy titeket a saját lelki 

világotokon keresztül a nektek megmutatott világosság 

szférájába vezessen és ott táplálja a szellemeteket azokkal 

az igazságokkal, amelyek a ti lelki differenciáitokat megold-

ják és a ti testben való munkálkodásotokat eredményessé 

teszik. Adjátok át magatokat az Úrnak, igazi gyermeki, 

bizalommal, szeretettel és hittel és meglátjátok, hogy az ál-

motok könnyű, tartós és üdítő lesz, és sokkal könnyebben 

haladtok át az életen, mint ahogyan azt a ti emberi nagy 

akarásotokkal és emberi törekvésetekkel véghez tudnátok 

vinni. Legyetek egyszerűen gyermekek, érezzétek magato-

kat úgy, mint a porban játszó gyermek, aki tudja, hogy 

úgysem maradandó az, amit ő alkot, ő tudja, hogy játszik. 

Ti is azzal a tudattal zárjátok le a szemeiteket, bármily jót 

cselekedtetek, hogy hiszen az úgyis múlandó, nem másra 

való, mint csak arra, hogy az érzéseiteket megtisztítsátok, 

megnemesítsétek, hogy az érzésvilágotokon keresztül fel-

emelkedhessetek abba a világba, ahol majd valódit és ma-

radandót végezhettek. Tehát, mivel tudjátok, hogy még 

igen kicsinyek, tudatlanok és alárendeltek vagytok — t. i. 

alá vagytok rendelve annak a természetnek, amelyből még 

nem tudtatok kiemelkedni — azért az egész érzés- és gon-

dolatvilágotokat bízzátok Őreá, aki titeket vezet. Ne tulaj-

donítsatok nagy fontosságot az élet eseményeinek. Minden 

próba mulandó. Ha szenvedtek a megpróbáltatások alatt, 



 119 

ha csalódtok, ha fájdalmakat éreztek, gondoljátok el, hogy 

a ti részetek a boldogságból odaát van az ő kezében letéve. 

Sírjatok, panaszkodjatok, mint a gyermekek, de nyu-

godjatok meg abban az ígéretben, amelyet ő adott nektek, 

hogy Ő veletek van és marad, és kivezet benneteket a té-

velygés világából, az ő igazságával, szeretetével és értetek 

hozott áldozatával. 

 

 

 

 

 



 120 

4. Az őrszellemek és védenceik.21* (**) 
Az őrszellemek az Isten kegyelmének hordozói. — Az őrszellem kapcsolata 

védencével. — Magasabb- és alacsonyabb rendű őrszellemek. — Az őrszel-

lemek készítik el a csoportok fejlődésének tervvázlatát. — Egy-egy hibás 

lelki oldal kijavítására sokszor 3—4 testöltésre van szükség. — Az őrszel-

lemek névtelenek. — Az álomvilág. — A földön a szellemnek vagy a jóban, 

vagy a rosszban kell fejlődnie. — Az egyéni fejlődés tervvázlata. — Egy 

földi élet alatt nagyobbat haladhat a szellem, mint évszázadok alatt a szférá-

ban. — Miért tudnak az utolsó óra munkásai többet elérni? — Az utolsó 

idők előre vetett árnyéka. — A meggyújtott gyertyák. 

 Az őrszellemek annyira magas szellemek, hogy jel-

lemzésükre csak ennyit mondhatok: ők az Isten kegyel-

mének hordozói. Ezért nem olyan könnyen lehet a földi em-

bernek összeköttetést kapnia az ő őrszellemével, csak abban az 

esetben, ha mint szellem már olyan utat futott meg és olyan 

állomásokat ért el, ahol sok terhet lerakhatott a lelkéről, sok 

olyan dolgot, amelyeknek nyomán a lelkében bizonyos Űr ma-

radt. Az ilyen Űrt a fejlődésnek ezeken az állomásain az őrszel-

lem, vagy az általa kiküldött segítő szellem tölti be azokkal a 

szükségességekkel, amelyek új erőt adnak, új ambíciót kelte-

nek, új célokat tűznek a szellem elé; mert hogyha ez nem kö-

vetkeznék be, akkor a szellem megtévedhetne, és nem tudná, 

hogy merre vegye fejlődésének irányát. Ezt azonban ne tekint-

sétek földi szemekkel, mert ez annyira szellemi és lelki meg-

mozdulás, hogy az ilyesmit a földi ember az ő földi életében 

csak nagy-nagy befutott pályák után észlelheti. 

 Az őrszellemek a lelki természet hasonlósága szerint 

kapják védenceiket, mégpedig nemcsak egy védencet, mert 

egy-egy ilyen magas szellemnek, aki az Isten kegyelmének 

hordozója, sok-sok védence van, akik a lelki hasonlóság 

folytán éppen ezáltal a szellem által nyerhetik meg az ő lelki 

fejlődésükhöz szükséges erőket, utasításokat és világossá-

got. Azonban ne úgy képzeljétek ezt el, mint amikor a földön 

                                                 
21 * Lásd „Az öntudat különböző rétegeiről” szóló fejezetet is.  

 



 121 

valami hatalmasság kiadja a nála alacsonyabb rendű hatalmak-

nak az utasításait, hogy azoktól megint egy kisebb rendű hata-

lom kapja azt és így tovább; nem. Úgy képzeljétek ezt el, hogy 

amiként a szivárvány színeiben az árnyalatok egymásba foly-

nak, úgy van ez a szellemvilágban is. Mert hiszen egy a cél 

minden teremtett lélek részére, mégis sokféleképpen osztódik 

az el, amikor megtörik a fénysugár. Az őrszellemek, akik bizo-

nyos lelki természetekben — mondjuk bizonyos színekben 

dolgoztak és dolgoznak, az e színekben élő és ténykedő szel-

lemek vagy emberek természetét annyira ismerik, s azok gon-

dolatait és törekvéseit annyira tudják és érzik, hogy az ugyan-

azon színben élő csoportok egyéneinek minden lelki rezdülése 

az ő lelkükben olyan pontokat érint, hogy erre bármely pilla-

natban visszhangot tud alábocsátani a nála alacsonyabb fokú 

védenc lelkébe. Az ilyen őrszellemeknek a maguk helyén, a 

maguk állomásán nagyon sok tennivalójuk van. Mert hiszen ők 

nemcsak ezeket a rezgéseket veszik fel és továbbítják, hanem 

ők maguk is munkálkodnak és dolgoznak azokban a fluidok-

ban, azokban a csoportokban, amelyek reájuk vannak bízva, 

mégpedig mindegyiknek érdekéért külön-külön, valamint az 

egésznek együttes érdekeiért, hogy azokat a fejlődés rendjén 

előbbre vigyék. 

 Ezekben a csoportokban képződnek azután rétegek azok 

szerint a minősítések szerint, amelyeket a maguk haladásával a 

szellemek megalkotnak, illetőleg kiképeznek. Ezek a kiképzé-

sek mind a szférákban, mind a földi életben bizonyos kidolgo-

zott tervek szerint alakulnak. Ezeket a terveket az őrszellemek 

a maguk csoportjában előkészítik, kialakítják és a beteljesülés 

felé terelik. És sokszor az ember lelki sorsa aszerint változik, 

aszerint alakul, amilyen hűen hozzásimult ahhoz a tervhez, 

amilyen igazán betöltötte a reábízottakat, vagyis azokat a fel-

adatokat, amelyek a kialakulás pillanatában adattak eléje. Min-

den szférának vannak magasabb rendű őrszellemei, és minden 

szférának minden rétegében vannak külön őrszellemek, akik 



 122 

egy-egy ilyen csoportnak a vezetésével, irányításával és fej-

lesztésével vannak megbízva. A fejlődés rendjén pedig asze-

rint, hogy kik hova érkeznek be, minden egyes színben, minden 

egyes árnyalatban változnak az őrszellemeik, mivel így a hala-

dás rendjén átkerültek, átolvadtak egy másik árnyalatba. Ek-

képpen tehát az őrszellem személye is változhat aszerint, hogy 

a védenc milyen színhez, milyen árnyalathoz hasonul. 

* 

Mindaz az igazság, amit mi adunk nektek, amit ti magatok is 

felfogtok az értelmetekkel, nem válik azonnal természetetekké, 

sőt ezek ellen az igazságok ellen nem egyszer a ti emberi ter-

mészetetek minden kis atomja fellázad és ellenszegül. De ha 

elméletileg el is fogadjátok a jót, az igazat, kidolgozni nem 

tudjátok, mert ahhoz még hiányzik a lelketeknek teljes áthatott-

sága, vagyis a kapottnak teljes átértése, míg abba teljesen bele 

nem dolgoztátok magatokat. Csak nagy vázlatokban tudjátok 

elképzelni a jót, azért áll az előttetek sokszor olyan keresztül-

vihetetlen, olyan nehezen megközelíthető formában, mert a 

lelketek természete még nem bírja, még nem sajátotok. Csak 

akkor válik sajátotokká, amikor már a lelketek természetének 

minden atomjában az a törvény él, az a törvény mozgatja és írja 

elő a vágyaitokat, alakítja a gondolataitokat és törekvéseiteket, 

és csak akkor juttok abba a helyzetbe, hogy azt jól-rosszul 

megvalósítsátok. Az olyan kialakított lelki forma (ideál) — 

amilyen az igazság megismerése folytán mindegyikőtök lelké-

ben él, amilyenekké lenni szeretnétek, amilyennek elméletben 

magatokat elképzelitek — mindig valami modell után alakul 

ki, mégpedig mindig az után a legközelebbi modell után, amit 

el tudtok képzelni. Mert hiszen a távoli modellt nem is tudjátok 

a ti szellemi tekintetekkel megközelíteni. Tehát a szerint a bi-

zonyos modell szerint alakul ki a lelketek. És amikor ez a mo-

dell — mondjuk, hogy az az őrszellem, akihez lélekben hason-

lítotok — kialakult, akkor ez a modell azokat az erőket, azokat 

a szükséges kellékeket adja a lelketek fejlődésének útjára, ame-



 123 

lyeket ti felhasználhattok. (Vagy amelyeket éppen elhanyagol-

tok, és nem használtok fel, mert nem tudjátok tökéletesen ki-

dolgozni azt, amit elméletben magatokban kialakítottatok). Így 

sokszor egy-egy lélek, aki már tudatosan dolgozik a maga javu-

lásán, egy-egy nehéz pontnál, amely az ő lelkének a gyengéje, 

amelyen elbukott, sok erőt pazarol el, ameddig azt valamikép-

pen ki tudja alakítani aszerint a modell szerint, amelyet képze-

letben magának megalkotott. 

 Nem akarlak titeket a következőkben megijeszteni, — 

mert hiszen sokszor megmondtam nektek, nemcsak vigaszta-

lásképpen, hanem mint valóságot, hogy az embernek hogyan 

lehet legközelebb jutnia kitűzött céljához. Csak azért mondom 

ezt, hogy az ember lássa be az ő erőlködésének nagy hiábava-

lóságát, ha a legszükségesebbet nem tudja a lelkében kialakíta-

ni: vannak szellemek, akik három, négy, sőt több életet is a lel-

kük egyetlen oldalának a kicsiszolásával töltenek el, és mégsem 

képesek azt kidolgozni. És egészen addig, ameddig egy-egy 

ilyen célt el nem érnek, egyugyanazon őrszellem hatásköre alá 

tartoznak. Azt mondtam, hogy az őrszellemek az Isten ke-

gyelmének a hordozói. Tehát a lelkük telítve van — mert 

szükséges is, hogy telítve legyen — az Isten szeretetének 

azzal a kifogyhatatlan mértékével, amelyet ez az ő nagy 

munkájuk megkíván. Ezért ők azok, akik természet szerint 

legjobban megértik védenceiket. Ők az Isten kegyelmének 

áradatában mintegy folytonosan sugárzó és előre, lefelé hulló 

szeretet-permetben élnek. Ők a nevüket, az egyéniségüket nem 

domborítják ki, mert minél tökéletesebb munkát végez vala-

mely szellem, annál több ilyen szeretetsugarat vonhat magához 

és bocsát keresztül a saját természetén. Ők a Szentléleknek 

azok a munkásai, azok a felfogó állomásai, akik az egész lé-

nyüket csakugyan beleolvasztották abba az isteni akaratba, 

abba az isteni szeretetbe, amelyet szolgálnak, és amelyben él-

nek, folyton-folyvást munkálkodva. És munkájuk eredményét 

mint boldogságot, mint örömöt élvezve, mint Istennek igazán 



 124 

hűséges segítői és gyermekei, akiknek már nincsen számadásuk 

sem az egyik, sem a másik szféra természetével. Ők az emelői 

és előbbre vivői azoknak a szféráknak, amelyekben munkál-

kodnak. 

 Tehát akik az Isten akarata szerint élnek és mun-

kálkodnak; és a törvénybe belekapcsolódnak, legyenek azok 

bármilyen alacsony fokozatú szellemek: azokat a fénysugarakat 

magukhoz vonják. Mert hiszen pontról-pontra vannak átvevői 

és továbbadói azoknak a sugaraknak, amelyek élettel telítik 

ezeket a régiókat. Az őrszellemek, a szellemvilágnak ezek a 

vezetői, minden széppel, jóval és igazzal megtelítői, az embe-

rek előtt mintegy elképzelhetetlen új világnak, valóságos élet-

nek a megvalósítói és formába öltöztetői. Ők azok, akik rend-

ről-rendre minden kis eredményt a jónak szolgálatába állítanak; 

ők azok, akik az egész természetet alakítják, ők azok, akik pon-

tosan számon tartanak mindent, mindent összegeznek, és min-

dent úgy alakítanak, hogy abból a jó mint hatóerő az azt létre-

hozó szellemre minden körülmények között áldás gyanánt hull-

jon vissza. 

 Tehát többen vannak, akik segítenek, többen vannak, 

akik a haladáshoz és az eredmények létrehozásához hoz-

zájárulnak. Mindenki, bármilyen gyenge egyén legyen is, az ő 

igyekezetével minden kicsiny jóval hozzájárulhat ennek az új 

életnek, ennek az új világnak a megalkotásához. Mert minden-

nek, ami jó, a maga értéke szerint kell fennmaradnia és hatáso-

kat kiváltania; viszont mindennek, ami rossz, el kell válnia, 

mint salaknak, és meg kell szűnnie, mert a rossznak nincs lét-

jogosultsága. Azok a szellemek, akik itt a föld légkörében él-

nek és dolgoznak, olyan viszonylatban vannak a magasabb 

szférákkal és világokkal, mint maga a gyenge emberszellem a 

lelkében elméletileg kialakított ideáljával, a modellel. Valam-

ennyire mindig hasonlít a magasabb rendűhöz, csak minél ala-

csonyabban áll, annál durvább és érdesebb az anyaga, míg vé-

gül, ahol teljesen összeolvad a jó a rosszal, ott mint valami ko-



 125 

hóban, úgy izzik együtt a kettő, hogy ez izzás következménye-

képpen kiolvadjon és elváljék a jó a rossztól. 

 Mondjuk, ez a föld felszínének az állapota. A földön is 

van minden szépből, jóból és igazból, és van a rosszból, a go-

noszból, az ítélet alá rekesztettből. A jó azonban itt elvesztette 

a maga tökéletes formáját. A rossz is elvesztette a maga tartha-

tatlan formáját, mert a föld felszíne nem tűri meg azt, ami töké-

letesen elvetnivaló és nem bírja meg azt, ami sokkal magasabb 

rendű. Tehát sem fény, sem sötétség nincs, hanem van egy át-

lagos homály e kettőnek összeolvadásából. A földi ember eb-

ben a homályban él. S hogy ez a homályosság meg ne tévessze 

egészen azt a szellemet, aki a hús-testben végzi a maga munká-

ját, azért van felette egy réteg, amellyel az emberi lélek kapcso-

lódhat. Ez a réteg az álomvilág. Az álomvilág mintegy átmene-

ti állapot, a magasabb rendű világokból lesugárzott igaz és jó 

átvételére szolgáló réteg. Amely lélek a földi testben megérzi a 

jónak hatalmát, és ahhoz pártol, az az álomállapotában abba a 

világba helyezkedhetik át. Amely lélek pedig a rosszhoz pártol 

és a rossznak szánja az ő egész földi életét, azaz a rossz követé-

sére, a rossz vágyak megvalósítására használja az ő erőit és 

lehetőségeit, az az álomvilágban a föld fokozatánál sötétebb 

árnyalatban veszi át mindazokat a gonoszságokat, amelyek őt a 

földi életben foglalkoztatják, megkeményítik és a kárhozatra 

előkészítik. 

 Ezért bír nagy fontossággal, hogy a földi ember hova 

pártol, mit tart igaznak, mit tart helyesnek; hogy a jóhoz pártol-

e vagy a rosszhoz? Ha a jóhoz pártol és teljes akarattal a jóhoz 

szegődik, úgy hogy nemcsak véletlenül, hanem már öntudato-

san azon munkálkodik, hogy a jóban olyan munkát végezhes-

sen, amely az ő létét megszilárdíthatja, akkor el kell készülnie a 

megpróbáltatásokra, mint ahogyan meg van írva, hogy a szülő 

asszonynak fájdalmai és szorongattatásai vannak. Mert aki 

tudatosan a jóhoz pártolt, aki egész lelkével a jó szolgálatá-

ra adta magát, annak nehezebb az állapota, mint azoknak, 



 126 

akik a válaszutat még nem érték el. Sőt nehezebb azoknak 

a sorsánál is, akik a rosszhoz pártoltak. Mert fel kell erő-

södnie mind a jónak, mind a rossznak. A jónak fel kell erő-

södnie annyira, hogy a föld színvonalában azt a jót elérhesse, 

amely jó őt a hozzákapcsolódott, reáragadt rossztól megszaba-

díthatja; a rossznak is el kell érnie azt a vonalat, hogy attól a 

jótól, ami még hozzátapadt, szintén megszabadulhasson, vagyis 

hogy lekoptathassa magáról azokat a vágyakat, amelyek őt még 

a jóvá levés felé vonzanák. 

 Azért kell itt az ütközések világában annyit szenvedni, 

mert ha a szellem ezt a haladási fokot akár lefelé, akár felfelé 

elérte: mindenesetre elveszi a saját lelki irányának az eredmé-

nyét. Ez pedig abban áll, hogy ha a jóhoz kapcsolódik, bárha 

még maradt is rajta némi árnyéka a rossznak, de az a jó, amit a 

lelkében kifejlesztett, túlsúlyban van a rossz fölött, vagyis a 

jóban erősebb lett, mint a rosszban, akkor az a maradék rossz 

lehull róla. Viszont a rossznak a rosszban kell erősebbnek len-

nie, és ő is elnyeri a rossznak eredményét. Azaz azt, hogy hull 

lefelé, és folyton hosszabb és hosszabb turnusok következnek 

az ő szellemére nézve, hogy a föld felszínére kerülhessen, mert 

lassúbb az a mozgás, amely őt továbbítja és lassúbb az eljárás, 

amely őt felbontja, vagyis minősíti, így sokszor igen-igen hos--

szú idő múlva kerülhet a testbe az a szellem, aki a rosszat vá-

lasztotta irányelvül. Aki pedig a jót választotta, annak foko-

zatosan gyorsul a mozgása és mindazok, amik az ő lelkének 

a fejlődésére szükségesek, mindig jobban és jobban a lelki 

szemei elé adatnak, gyorsabban és rövidebb időközökben 

találkozik és jut hozzá azokhoz a kiengesztelésekhez és 

azoknak a törvényeknek a kibontásához, amelyek az ő lel-

kében még nem oldódtak fél, amelyek még nem szabadul-

ták fel, amelyeket még a nem-tudatos őriz. Ebben a munká-

ban, amit a szellem ilyenkor végez, már nagy segítséget nyer 

azoknak a szellemeknek a részéről, akik ezekben a szférákban 

minden szeretetükkel és minden igyekezetükkel azon vannak, 



 127 

hogy mentsék, ami menthető. Ilyenkor ezek a magas, hatalmas 

őrszellemek egy tervet készítenek annak a természetnek megfe-

lelően, amelyet a javulni vágyó magában hordoz, és ezt adják 

eléje a szellemnek, mint az ő lelke számára előírt és követendő 

utat. Aki dolgozni és haladni akar, az ezt a programot betölti, 

— akár a szférákon, akár a földi életben — mindazokkal a cse-

lekedetekkel, mindazoknak a megtanulásával és elvégzésével, 

amelyeket ez a program előír, hogy az ő lelke azt a formát ki-

képezhesse, amely szerint ki kell alakulnia. 

 Hasonlatul a nők kézimunkáját hozom fel: kiterveznek 

valami gondolatot, és azt rajzban megrögzítik; aki azután azt 

meg akarja csinálni, annak azt pontosan, részletről-részletre 

úgy kell kidolgoznia, ahogyan az a mintában meg van rögzítve. 

A védencnek is az őrszellem által elkészített terv szerint úgy 

kell a megvalósítandó gondolatot realizálnia, hogy az egészen 

azt a formát vegye fel, amilyent az ő őrszelleme képvisel. 

Ameddig ezt elvégzi, addig annak az őrszellemnek a csoportjá-

hoz tartozik, s az az őrszellem segíti őt. Az őrszellem munkájá-

ban, amely egy nagy egészet képez, vannak munkások és van-

nak tanulók is, akiknek részletmunkái külön-külön ilyen szor-

galmi feladatokat jelentenek. Így kapnak egyes szellemek, mint 

őrizők, mint tanítók, mint vezetők is ilyen feladatokat a földi 

emberek mellett, sőt még a szférabeli életekben is. 

 Azért amikor az ilyen kisebb rendű szellemek azt 

mondják: én a te őrszellemed vagyok, nem hazudnak, mivel az 

ilyenek talán egy fél életen keresztül, vagy az egyik talán az 

ifjúság idejében, a másik talán az érett kor idején vállal munkát 

egy-egy földi ember mellett. Amelyet a tulajdonképpeni maga-

sabb őrszellemtől kap mint részfeladatot, mivel a munkába vett 

léleknek éppen azt a részét kell akkor kidomborítania, amely 

munkára éppen ő alkalmas. Így van az, hogy egy földi életen 

keresztül két vagy három őrszellemet is kaphat a földi ember, 

egyiket a másik után. — Pl. tegyük fel, hogy valaki egy alacso-

nyabb szférából ölt testet, s mikor a lelke találkozik azzal a 



 128 

nagy ütközőponttal, amely az ő életmintájában valami nagy 

esemény megkezdését vezetné be, találkozik a megtérés gondo-

latával, a lelki életnek a megmozdulásával, akkor ebben az üt-

közésben elbukik. Ha elbukott és nem emelkedett fel, akkor 

megmarad azon a színvonalon, amelyről elindult és így nem 

dolgozhatja ki azt a tervet, amelyet számára az őrszellem előírt, 

s valahol az alsóbb vonalon időzik egy újabb ütközésig. (Mert 

megtörténhet, hogy négyszer-ötször is találkozhat a szellem 

azokkal a lehetőségekkel, amelyek őt felrázzák, akár fájda-

lommal és szenvedéssel, akár örömmel és áldással.) 

 Mindezeket a lehetőségeket számításba veszi az őr-

szellem védencének fejlődési útján. Ha azután a próbát kiállja 

és a számára előírt színvonalat eléri, úgy hogy csakugyan fel-

ébred a lelke, és a jóhoz pártol, akkor megkezdődik a terv 

megvalósítása, s ezzel a szellem emelkedése. És akkor az, aki 

addig mellette volt, más munkát kap, ő pedig egy magasabb 

rendű vezetőt. Azután, ha esetleg újból találkozik egy forduló-

val, és nagy gyorsasággal hagyja maga mögött azokat a vo-

nalakat, amelyek őt a kidolgozásban előbbre vitték, s egy na-

gyobb ütközéssel esetleg megint feljebb emelkedik, akkor újból 

másik vezetőt és másik őrzőt kap. De ez alatt az egész idő 

alatt még mindig ugyanannak a magasabb rendű őrszel-

lemnek a fennhatósága alatt marad. 

 Ha azonban lefelé csúszik, akkor elveszti őrszellemét, 

és alacsonyabb fokozatú őrzővel kell megelégednie. Sőt van-

nak, akik egészen kihullanak őrszellemük tervéből, s ilyen 

esetben csak akkor nyerhetik el, hogy egy ilyen tervbe újra 

besorozzák őket, ha önként újra belekapcsolódnak a törvénybe. 

* 

A fejlődés minden vonalán vannak magasabb rendű és alacso-

nyabb rendű őrszellemek, akik munkálkodnak, vezetnek, fej-

lesztenek a saját lelkierejükkel és vigyáznak azokra, akik abba 

a természetbe tartoznak, hogy elvégezzék a munkájukat. Mert 

minden léleknek külön-külön elvégzendő munkája van, hogy 



 129 

részletmunkáik egy egészet képezzenek. Mindennek pontról 

pontra el kell végeztetnie, minden kicsiny hézagnak be kell 

töltetnie, hogy ne kelljen visszatérni a rosszul elvégzetthez. A 

szférákban rengetegen élnek, akik mind különböző hivatásokat 

töltenek be. Vannak, mint mondom, minden rétegben, minden 

törvényben, minden színben és árnyalatban tanuló szellemek, 

és vannak tanító szellemek; vannak dolgozó, munkálkodó szel-

lemek. Vannak, akik ezeknek a munkáit átnézik, felülvizsgál-

ják; és vannak, akik mindezeket összegezik és egybeolvasztják, 

hogy az összhang, a tökéletesség minden vonalon meglegyen, 

és hézagot ne szenvedjen. 

 Mert minden fokozatnak megvan a maga viszonyla-

gos tökéletessége, amely szerint ki kell alakulnia. Hiszen 

láthatjátok itt a földi életben is, amelyet ti magatok is an--

nyira hézagosnak és kezdetlegesnek ítéltek, hogy az egysé-

gesen elgondolt tervek kivitelezése annyi részletmunkával 

jár, hogy abból minden embernek ki kell vennie a maga 

részét, hogy hézagok és hiányok ne maradjanak, amiknek a 

köz kárát vallhatná. Mennyivel több és gondosabb munká-

ra van szükség ott, ahol semmi felületességet nem tűr meg a 

folytonosság! És bizony minden léleknek mindent el kell vé-

geznie az utolsó pontig, ha előre akar jutni. 

* 

Azért mondom én nektek, földi emberek, hogy az alázatosság 

az erényeknek, úgyszólván a gyökere. Mert akiben nincsen alá-

zatosság, az mindent csak felületesen tud elvégezni, és a nem 

alázatos lélek sokkal többet szenved, mert sokkal többet kell 

kísérleteznie, ameddig rájön arra az igazságra, hogy mindent 

pontosan és alaposan kell elvégeznie. És jobb, ha az ember a 

kevesebben hű és pontos, mint ha a sokat felületesen végzi el, 

mert hogyha alázatosan és jól elvégzi a munkáját, több örömöt 

nyújt neki nemcsak a földi, hanem főként a lelki élet; s na-

gyobbat emelkedik így felfelé, mint ha sokat akar, és keveset 

tud végezni. Előbb mindent pontosan meg kell tanulni, hogy 



 130 

amikor az ember kezd valamiben munkálkodni, ne kelljen újra 

meg újra visszatérnie azért, mert rosszul végezte el azt a mun-

kát. A földi embernek egy nagy fogyatékossága van: hogy 

mindig nagyot akar, mindig túlemelkedik, mindig a nagy, 

alig áttekinthető vonalak érdeklik. És alighogy az Isten lé-

tezéséről tudomást vesz, alighogy elhiszi, hogy van egy nagy 

hatalom felette, aki az egész világmindenséget teremtette és 

fenntartja, máris az istenség titkait keresi, kutatja, azokba 

akar behatolni az ő sok-sok tökéletlenséggel és hiábavaló-

sággal megrakott lelkével, amellyel felületesen száguld ke-

resztül azokon a részleteken, amelyeket a maga munkájával 

be kellene töltenie. 

 Főképpen a spiritizmus követőinél láthatjátok ezt a 

nagy felülemelkedni akarást. Az ember részben azért él a föl-

dön, hogy elvégezze a munkáját, részben azért, hogy a szelle-

me nagyobb igazságokat ismerjen meg, többről vegyen tudo-

mást a földi értelmén keresztül, mint amit a maga szellemi, 

esetleg bűnhődő szférájában találhat. Amit a benső én a külvi-

lágból mint igazságot meghall, és érzi, hogy az az ő számára 

vigasztalás, világosság, táplálék és erőforrás, azt erősen megra-

gadja, a maga világában kidolgozza, és azzal egyidejűleg na-

gyobb pontossággal végzi el azt a munkát, amiért ide küldetett. 

Ezáltal kiszámíthatatlan nagy gyorsasággal emelkedik a szel-

lem, annyira, hogy egy helyesen elvégzett földi élettel sokkal 

nagyobbat emelkedik, mint ha évszázadokon keresztül a maga 

szférájában végzi el azokat a munkákat, amelyeket az ő fejlő-

dési vonalán elvégezhet. Mert itt mindenféle szellemmel érint-

kezik, és a folytonos ütközések által mindannyiszor hull le va-

lami tökéletlenség, tévedés, hiábavalóság a lelkéről. Mindan--

nyiszor megragadhatja a tiszta igazságot, és a maga természete 

szerint kialakíthatja azt magának. Ezzel szemben a szférában 

csak a hasonló igazságokat teheti magáévá, mert nincs érintke-

zése más szellemek igazságaival, nincsenek ütközései, és így 

hosszú ideig megmarad abban az állapotban, amiben volt, 



 131 

ameddig t. i. őt a testöltés törvénye meg nem fosztja azoktól a 

szellemi lehetőségektől, amelyekben otthon érezte magát, és 

amelyek az ő élete számára mintegy keretet képeztek. 

* 

Azonban én azt mondom nektek: jóllehet az őrszellemek az Úr 

kegyelmét hordozzák, és ők azok, akiken keresztül mind a föl-

di, mind a szellemi életbe minden jó alásugárzik. De nektek, 

földi embereknek, akik megismertétek a mi Urunkat, a Jézus 

Krisztust, akik az ő tanításai nyomán olyan világosságot nyer-

tetek, amely világosság annyira vakító, hogy a lelki szemeite-

ket sokszor be kell hunynotok — és be is hunyjátok, amikor 

egy-egy nagyobb válaszút előtt állotok — nektek nem az őr-

szellemetekhez kell imádkoznotok, amikor valami jót, va-

lami igazat el akartok érni. Ti emberek vagytok; az emberré 

levés — a testöltés — titeket óriási előnyökhöz juttatott azáltal, 

hogy ti a földön a Krisztus kegyelmébe belehelyezkedhettetek, 

az Isten által nyújtott segítséget magatokhoz vonzhattátok és 

szabad akaratból, szabad választásból Ővele szövetséget köt-

hettetek. Így, hogyha ahhoz az ígérethez, amelyet Ő itt hagyott 

az embereknek, szorosan hozzákapcsolódtok és a tekintetetek-

kel mindenkor, és mindenben Őt keresitek, Őt kérdezitek, imái-

tokban az Ő segítségét kéritek, és a szíveteket neki tárjátok fel: 

nem is hiszitek, milyen egyenes utat választottatok, nem is tud-

játok elhinni, hogy milyen óriási előnyben vagytok a szférák-

ban élő szellemek felett! 

 Mert a szférákban élő szellemek az ő cselekedeteiknek, 

hitüknek, szeretetüknek, vágyaiknak eredményeiben mintegy 

meg vannak kötve. Ők, ha jobb állapotban vannak is, ha boldo-

gabbak is, mint ti, akkor is csak abból a hitből táplálkoznak, 

abból a hitből merítik az ő összeköttetésüket Krisztussál, amit 

itt ezen a földön, az ő földi életükkel maguknak kialakították. A 

mi Urunk mindent a földi ember megtéréséért, a földi em-

ber megmentéséért cselekedett, és azért, hogyha a földi em-

beri állapotban élő szellemek szabad akaratukkal Őreá 



 132 

tekintenek, és Tőle várják az irányítást: azon az útvonalon, 

amelyet Ő végig kiépített, amelyen Ő az ő kegyelmét és sze-

retetét itt hagyta, a földi emberek óriási támaszt, segítséget 

és erőforrást találjanak. 
 Nem is tudjátok elképzelni, micsoda nagy dolgot mű-

velnek azok, akik minden cicoma és emberi képzelődés nélkül 

hisznek az ő Megváltójuknak, és mindent elhagynak, mindent 

feláldoznak őérette, hogy őt egészen a magukénak mondhas-

sák. Azért mondom én ezt nektek, hogy felnyissam a sze-

meteket. Azért fogjátok ezt az én tanításaimban mindvégig 

mint legfontosabb, leghathatósabb eszközt találni, amellyel én 

titeket a szellemvilágon keresztül vezetni akarlak. Mert akik 

Krisztusban hisznek, és itt egy földi életen keresztül odaadnak, 

föláldoznak mindent, ami az ő földi életüknek akár adott, akár 

megszerzett, akár ellopott, tulajdona: azok részére nincsen az a 

lassú szférái haladás, nincsen külön tanulás. Nincsen jóvátétel, 

sőt nincsen természettörvény, amelybe lépten-nyomon bele kell 

ütközniük; azok ebben a hitben és önmaguk feláldozásában 

olyan óriási erőket olvasztanak ki az ütközésekből, a szabad 

akaratból választott áldozatokból a maguk számára, hogy min-

den, amihez nyúlnak, minden, amihez fognak úgyszólván meg-

olvad a kezeik között. Nem a földi ember eredménye ez, ha-

nem azé a hité, amellyel ő az igaz Isten törvényéhez hozzá-

kapcsolódik. 

 Ez a hit az, amely megolvasztja a régi világot, és új 

világot teremt az ember haladási útjára. Azért az utolsó óra 

munkásai sokkal többet tudnak elérni, mint akik a nap he-

vét hordozták, mert éppen az utolsó órában a hit ereje 

mindennél nagyobb22* Az utolsó óra munkásai már átte-

kinthetik azokat az útvonalakat, amelyeken keresztül má-

sok idáig munkálkodtak és olyan eredményeket értek el, 

                                                 
22 * Mert akik nem hittel ragaszkodnak, akik nem hittel fogják meg ezeket 

az igazságokat, azok ezeket nem is tarthatják meg. 

 



 133 

amelyek nem voltak kedvezők, nem voltak kielégítők, s eb-

ből levonhatják a konzekvenciákat. Hiszen a világ gondol-

kodása, a világ érzése mindinkább siet és rohan ahhoz a végső 

megállapításhoz, amelyben a sátán felemeli a fejét: azzal a ke-

vés bölcsességgel, azzal a kevés tökéletességgel, amit a világ a 

lelki fejlődés terén eddig elért, megállapítja, hogy az ember 

intelligenciája az isten, ez uralja a világot. És a materializmus 

terjedésével már kezd nőni a sátánnak a feje, amelyet felemel 

az Isten ellen, és meg akarja ölni az Isten Fiát, meg akarja ölni 

az istenhitet és kergeti a szülő asszonyt, hogy elnyelje azt a 

hitet, amelyet az szül.23** 

 Azért az utolsó időkben azoknak, akik hisznek, a hitü-

kért üldöztetéseket kell szenvedniük. Azonban az Isten az iga-

zán hívőknek segítséget nyújt, mert elnyeli a mélység a fene-

vadat.24* És akik az igaz Istent imádják, akik a szellemi Is-

tent keresik és megtalálják, akik a hitükért odaadják és 

feláldozzák a testet, a testnek minden kívánságát, s mindazt 

az előnyt, amit a földi élet nyújthat, és érvényre juttatják az 

isteni gondolatot, az Isten Igéjét: azok az utolsó óra bajví-

vói, akikkel befejeződik ez a korszak. Ezek vezetik végig a 

világosságot, a betlehemi csillagot és a keresztet, hogy akik 

még megmenthetők, és akik felnéznek erre a csillagra és 

erre a keresztre, ha még gyengék a hitben, el ne essenek, 

hanem látva azoknak erős hitét és önmegtagadását, akik 

őket vezetik, megmenekülhessenek. Ezek azok, akik az 

utolsó órában végigvezetik a földindulások között azokat, 

akik hiendők lesznek az Úr beszédjének.  

 Ezért az utolsó óra munkásai ugyanannyi fizetést kap-

nak, mint akik a nap hevét szenvedték. Ezeknek az Isten segít-

séget nyújt, új utakat nyit. Ilyen út a spiritizmus is, amely 

arra való, hogy megmentse az anyagelvű tudomány tőréből 

azokat a lelkeket, akik még eljuthatnak az üdvösségre. 

                                                 
23 ** A „Jelenések könyve” allegóriái. 
24 * Ld. „Jelenések könyve” 



 134 

Azért újra meg újra azt mondom nektek: ne legyetek kön--

nyelműek azzal az adománnyal, amelyet az Isten nektek 

adott: ne dobjátok félre, és ne tartsátok értéktelennek! Mert 

ha a lelketekben visszhangot kelt az Úr Igéje, ha a lelketek előtt 

felragyog az az igazság, amely a ti lelketeket gyönyörűséggel 

árasztja el, és megmutatja a kibontakozás útját, és azt, hogy mit 

kell cselekednie a földi embernek. És ti azt megértitek, mert 

az Isten megadta nektek a lehetőséget, hogy ezt be is bizo-

nyítsátok: álljatok őrt azon a ponton, ahova az Úr állított 

benneteket addig, ameddig levált titeket másokkal. Ne te-

gyétek félre, és ne vonjátok ki magatokat abból a munká-

ból, amit az Isten kegyelme reátok bízott! Én mondom ezt 

nektek; mert nagy dolog az ellentét világában a Krisztusról, az 

Istenről, bizonyságot tenni. Nektek pedig, akik megértettétek 

az ő akaratát, bizonyságot kell tennetek az életetekkel, a mun-

kátokkal, hogy vehessetek bűneitek bocsánatát az Isten kegy-

elme folytán, azt a kiengesztelést, amellyel ő a ti lelketek szám-

láját rendezi a természettörvény követelésével szemben.  

 Ti lehettek, és ti vagytok is a világ világosságai, gyer-

tyák, amelyeket égi kezek gyújtottak meg, mert nem földi 

ember beszédjéből hittetek, hanem az Isten bizonyságtétele 

folytán, mert az Isten bebizonyította a ti halandó énetek 

előtt a szellemvilág létezését azokkal a meggyőződésekkel, 

amelyeket napról-napra nyertetek és nyertek az ő ajándé-

kaiképpen. Ő ezekkel gyújtotta meg a ti lelketek világosságát; 

és ha Ő gyújtotta meg, akkor azt nem magatoktól szereztétek, 

nem a ti érdemetek az, hogy dicsekedhessetek vele; hanem ha 

dicsekedtek, az Isten kegyelméért való hálaadással dicsekedje-

tek. A meggyújtott gyertyákat pedig nem födik be, mert szük-

séges, hogy azok világítsanak mindazoknak, akik a házban 

vannak, hogy tájékozódni tudjanak, hogy elvégezhessék a ma-

guk kicsiny részletmunkáját. Mert hiszen azért gyújtotta meg 

az Úr a gyertyákat és ő maga is azért vonult végig a földi világ 

történelmén, mint világító üstökös, hogy ennél a világosságnál 



 135 

mindenki hazataláljon, aki eltévelyedett. Mert nélküle sötét az 

érzelmi és értelmi világ, el van tévelyedve az útvesztőkben. Ő 

az egyedüli, aki ezeket az útvesztőket keresztültörte, és megol-

vasztotta a saját igazságával azokat a nehéz, kemény vaspáncé-

lokat, amelyek elfedték a kijáratot. Az ő élete, halála, feltáma-

dása, mennybemenetele és a Szentlélek csodája olyan folyton 

megújuló esemény, amely megolvasztja a homályosságot és a 

sötétséget. Folyton tart ezen az úton azoknak átvonulása, akik 

itt ezen a földön mint emberek megismerték őt, elhitték az ő 

igazságát és cselekedeteikkel megpecsételték az ő hitüket. 

 Ti pedig megpecsételhetitek azzal, hogy a ti életeteket 

csakugyan az ő beszéde, az ő Igéje szerint alakítjátok át és 

mindent feláldoztok, mindent odaadtok, amit ez a világ adott, 

és amivel a mulandó emberi személyetek rendelkezik, arra az 

áldozati oltárra, amelyen Ő áldozta a legnagyobbat. Tehát 

ameddig tart ez az áldozat, ez a ti részetekről napról-napra való 

áldozat, addig égjen a ti gyertyátok és világítsatok, ne engedje-

tek teret a sötétség vészmadarainak, amelyek ezt az utat is 

ellepik majd az idők végezetére. Tehát ti álljatok rendület-

len hittel és bizakodással, mint akik tudják, hogy Istennek 

szolgálnak, ameddig a ti Uratok munkát bíz reátok, s 

ameddig azt mondja, hogy álljatok őrt és hirdessétek az ő 

igazságát, az ő Igéjét! 

 

HATÁSOK ÉS VISZONTHATÁSOK. 

1. Az ima hatása. (**) 
Müller György. — Magasabb szellem alacsonyabb fantomban. — A megté-

rés hatása az asztrális, mentális és fizikai világra. — Még az időjárás is az 

emberek érzésvilágához igazodik. — Isten törvényei a lélek természetének 

megfelelő igazságok. — A magasabb rendű elvvel beoltott lélek. — A lélek 

az új testöltésben már az előbb elfogadott magasabb rendű elvben ébred fel. 

— A tömeglelkek miért nem képesek hatni a környező világra? — Az al-

sóbbrendű természet legyőzése maga után vonja a hatóerők óriási megnö-

vekedését. — Az egymásért való imádkozás hatása. — A magasabb rendű 

érzéshullámzás legyőzi az eshetőségeket. — Az átok hatása. — A visszatérő 

átok. 



 136 

 Kérdés: Kedves Vezetőnk! Egy férfiúról szeretnék előt-

ted említést tenni, egy Isten kegyelmével bőségesen megáldott 

hívő lélekről, akinek élete és Krisztusban való munkálkodása 

reám rendkívül mély hatást tett. Müller Györgynek hívták az 

illetőt,25* aki annak dacára, hogy jóravaló és becsületes szülők 

gyermeke volt, már zsenge fiatalságában annyira elzüllött, 

hogy 14 éves korában — miközben anyja a halállal vívódott (és 

meg is halt) — az utcákon részegen csavargott; később lopott 

és börtönbe került. Hazudozó, korhely, tolvaj és börtönviselt 

volt már akkor, amikor még mint egészen fiatal ember a teoló-

giára került, — természetesen minden hit nélkül — hogy a papi 

pályát elvégezze. 

 Ez az ember jóval később egy hívő társaságba került, 

ahol egy térden állva bensőségesen imádkozó férfi látása an--

nyira hatott rá, hogy ő maga is megkísérelte térden állva imád-

kozni. Több visszaesés után végre hite és Krisztushoz való ra-

gaszkodása annyira megerősödött, hogy ez az ember, aki ki-

csapongó ifjúságával az egészségét is tönkretette, úgy, hogy 

férfikora kezdetén a legsúlyosabb betegségekből való fel-

gyógyulására már remény sem volt. Későbbi élete folyamán 

minden anyagi eszköz nélkül és anélkül, hogy bárkitől is valaha 

valamit kért volna, pusztán az imádkozás erejével odáig jutott, 

hogy kétezer gyermek számára tudott árvaházat létesíteni, és 

kétezer gyermeket tudott naponta ellátni, bár soha senkitől nem 

fogadott el olyan adományt, vagy pénzt, amelynek eredete nem 

volt tiszta, és mocsoktalan. Nem egyszer előfordult, hogy árvá-

inak másnapra már nem volt mit enni adnia, és ő letérdelt 

imádkozni abban a biztos hitben, hogy Isten az imádságát 

meghallgatja. És sohasem fordult elő, hogy imádsága, meg-

hallgatásaképpen a szükséges segítség meg ne érkezett volna, 

úgy, hogy az imádság meghallgatása csaknem mint kísérleti 

tény egészen kétségtelenné vált. De imádkozott más anyagi 

                                                 
25 * A könyv címe : „Müller György” — A Bethánia egyesület kiadása. 

 



 137 

dolgokért és akadályok elhárításáért is, amelyeknek teljesülése 

az ú.n. „józan emberi értelem” előtt lehetetlennek látszott és 

egyetlenegyszer sem fordult elő, hogy az ilyen természetű 

imádsága is idejére be nem teljesült volna. Ez az ember, aki 

már fiatal korában kicsapongásai folytán roncs volt, 93 évet élt 

és 70 éves korában indult missziós prédikáló körútjára Európá-

ba, Ázsiába, Amerikába és 17 esztendeig hihetetlen munkatel-

jesítménnyel rengeteget dolgozott Krisztus országának építé-

sén. Élete a meghallgatott imádság bizonyítéka volt. Az a kö-

rülmény, hogy az imádságnak ezer meg ezer esetben való két-

ségbevonhatatlan meghallgatása nemcsak embereket, hanem a 

természeti erőket is megmozgatta, azt bizonyítja, hogy a min-

ket környező természeti világ történéseibe a mi lelki erőinkkel 

hatékonyan belekapcsolódhatunk, és azokra befolyást gyako-

rolhatunk. 

* 

Emellett életem során számtalanszor megfigyelhetni véltem, 

mintha az események és történések, amelyek az én énemet kö-

rülvették, figyelmeztetni akartak volna, hogy ezt vagy azt ne 

tegyem, vagy bátorítottak volna, hogy valamely más dolgot 

megtegyek. Ez azt a gondolatot ébresztette bennem, hogy ha az 

ember eléggé tiszta lélekkel és eléggé magas értelemmel bírna, 

a külső körülmények intéséből leolvashatná, illetőleg megsejt-

hetné azt az irányt, amelyet cselekedeteivel követnie kell. Ezt a 

sejtelmemet igazolni látszanak az asztrológiai megállapítások, 

amelyeknek értelmében a világtestek bizonyos helyzetei bizo-

nyos lehetőségeket és eshetőségeket hoznak létre — he-

lyesebben mutatnak — míg más konstellációk más időpontban 

egészen más lehetőségeket és eshetőségeket látszanak kinyitni, 

vagy elzárni.26* 

 Kérlek, kedves Vezetőnk, légy oly jó és világítsd meg 

előttem ezt a kérdést és ezt a gondolatmenetet, hogy meny-

                                                 
26 * Erre a részre a feleletet az I. kötetben ,,A környező világ hatása az em-

berre” című közlemény tartalmazza. 



 138 

nyiben helytálló ez, vagy mennyiben nem felel meg az igazság-

nak magasabb szellemi szempontból tekintve. 

 Felelet: Azzal kezdem, hogy mi azt az embert, akit em-

lítettél, ismerjük. És mindazokat ismerjük, akik megtértek és 

megtérésük által erős, hatalmas mozgásokat idéztek elő a szel-

lemi síkon. Amikor a látszatvilágban ilyen életek állnak előtte-

tek, amelyekben látszólag elbukik a szellem (nem mondható, 

minden esetben, de az esetek nagy részében) az okozza ezt, 

hogy az a lélek, aki abban a testben megjelenik, önmagában 

erős egyéniség ugyan, de egy alacsonyabb fokú harmadlagos 

életerőbe öltözködik csak azért, hogy nagyobb legyen a meg-

próbáltatása. Ismétlem azonban, hogy az így előforduló elbu-

kásokat valamiképpen még csak ötven százalékig se bíráljátok 

el ezen az alapon, mert valójában alig lehet az esetek 10—15 

százalékát erre a lapra elkönyvelni. Bebizonyosodik itt, hogy 

„a lélek kész, de a test erőtlen”. Mert magától értetődik, 

hogy minden lélek javulási, tisztulási és fejlődési céllal ke-

rül a fizikai síkra. Még a legelvetemültebb sem azzal a 

szándékkal jő a földre, hogy ezt, vagy azt a bűnt véghezvi-

gye, hanem mind valamennyit a legjobb szándék viszi a 

testöltésbe. Vannak azonban kivételes esetek, amikor maga-

sabb fokozatú, de még nem egészen kész, fejlett szellemek — 

ki tudja miért és minek a helyrehozása végett — alacsonyabb 

erőkben kénytelenek testesülni, mert lélekben erősöknek érzik 

magukat; érzik t. i., hogy a kellő mennyiségű magnetizmusuk, 

meg szellemi világosságuk megvan. Az ilyen szellem biztos 

abban, hogy a saját fokozatának megfelelő harmadlagos élet-

erőkben könnyen célt érne, de neki szüksége van arra, hogy 

ezeket az alacsony életerőket is magasabbra emelje és ezért ölt 

ezekben testet.27* Mármost a születés után a harmadlagos élet-

erő hat a lelki erőre és eltompítja a szellemi világosságot; ha 

pedig ez el van tompulva, akkor nincsen irányító, nincsen veze-

                                                 
27 * Lásd az I. kötetben a „Hétköznapi és vasárnapi testöltések” című fejeze-

tet. 



 139 

tő, és a szellem ki van téve az élet piszkos hullámzásának, 

amelyben vergődve sokszor meg is történik, hogy elbukik. És 

mivel a törvény alól ő sem kivétel, a bűnt nyomon követi a 

bűnhődés. A bűnhődés mint vezeklés hat a szellemre, és e kel-

lemetlen hatás folytán a szellem feleszmél, egy pillanat alatt 

felismeri a ködöt, amelybe került és lelkének minden erejét 

megfeszítve dolgozik azon, hogy ebből a ködből és a piszkos 

hullámokból kiemelkedjék. 

 Ezek azok a hirtelen jött megtérések, amikor a szellem 

és a lélek elég erős ahhoz, hogy mintegy hirtelen felébredjen a 

megismerés által az ő magasabb világában, és egyszerre ott 

érezze magát a saját atmoszférájában. Mivel pedig a földi test-

ben elbukott, ennek tudata mintegy védőbástyája a léleknek, 

hogy valamiképpen el ne bizakodjék, mert a bűntudat ott él a 

lélekben, amely folyton mint szeges ostor csapkodja a lelkiis-

mereten keresztül. Ez az eset volt Müller Györgynél is; ami-

kor megtért, az ő szellemi erejének teljességével átdolgozta 

az ő lelki erőit és azokon keresztül a testi erőket is. 

 Hiszen tudjátok, hogy a testi erőkkel vagytok a föld 

légköréhez, a lelki erőkkel pedig az asztrális és mentális világ-

hoz kapcsolva. A szellemi erők, amelyeket t. i. a szellem ki-

küzdött magának, mutatják meg az ő értékét, vagyis azt, hogy 

mennyi világosságot tud magáénak vallani, mennyi világossá-

got, tud ezeken keresztül a földi életbe kibocsátani, magából 

kisugározni, mert ennek a mennyisége az ő tulajdonképpeni 

értéke. Egy ilyen megtéréssel a szellem a megvilágosodás foly-

tán egyszerre urává lesz mind a három világnak, és mind a 

három világban erőket hoz mozgásba az ő hitével. Müller 

György az ő imádságával azért tudott olyan nagy mozgást 

kiváltani, mert mind a három világra egyszerre tudott ha-

tást gyakorolni az ő hitével, mely az ő szellemét összekap-

csolta az Isten kegyelmével, s olyan erőket mozgatott meg, 

amelyek egymásra hatva képesek voltak véghezvinni azokat 

a csodaszerű eredményeket. Ez a lehetőség senki előtt sincs 



 140 

elzárva, aki hisz és aki hitének erejével fel tud emelkedni 

abba a magasságba, ahonnan mind a három világot meg-

mozgatni képes. De nem azért, mintha erre őt a saját ereje 

képesítené, hanem azért, mert az ő hitének erejével Isten ere-

jébe kapcsolódik, és az isteni erő, amely az egész világba szét-

omlik, éltet és mozgat mindeneket, a hit által megmozgatva 

hatalmas alsóbbrendű készséges erőket hoz mozgásba. Az a 

lélek, aki imádkozik, a föld atmoszférájának földi nyelven 

megnevezhetetlen erőit mozgatja meg, amelyek lélekről lélek-

re, gondolatról-gondolatra ömlenek át, összekapcsolják a ha-

sonlókat a hasonlókkal, s ezáltal hatalmas erőket tömörítenék 

és bizonyos célba indítva olyan hatásokat hoznak létre, amely 

hatások már a fizikai világban is megjelennek, s amely hatáso-

kat áldásként érezhették, vagy átokként az esetben, ha a fizikai 

világ ellene van a jónak. Minden lélek, aki magában ezt a hitet 

ki tudja fejleszteni, és feltétlenül bizakodik abban, hogy vele a 

célját el is érheti, ha az első próbálkozások alkalmával talán 

nem is kíséri siker a látható világban, de a láthatatlan világban 

mindenesetre hatalmas erőket mozgat meg. De amint hitében 

erősödik, a fizikai világban is képes lesz eredményeket kiválta-

ni, mert azt mondja az Úr: „Ha hisztek, hegyeket is képesek 

vagytok megmozgatni”.  

 Most azokról az eseményekről beszélek, amelyek a je-

lenvaló világban környeznek titeket, amelyeket a kérdésedben 

te is említettél. A jelenségek világában az események úgy vo-

nulnak el, mint a felhők az égen, amelyek kicsiny részecskék-

ből tevődnek össze, míg alakot és formát nyernek azok szerint 

a gondolatok és érzések szerint, amelyek az éterben tömörül-

nek. Mert én azt mondom nektek, hogy még az időjárás is 

az emberek csoportjainak lelki befolyásolása alá esik. Más-

különben nem mondta volna az Úr, hogy: „ha megtartjátok 

az én parancsolataimat, akkor megsokasítom az olajat, a 

búzát és a bort, és az én áldásomat tapasztalni fogjátok”, 
mint ahogyan a zsidóknak megígérte, hogy az ő áldása rajtuk 



 141 

lesz látható és érezhető módon, és megsokasítja őket, mint a 

tengernek fövényét, — ha az ő törvényét követik. Már pedig 

Isten igéi, Isten törvényei nem mint száraz, puszta rendeletek 

adattak, hanem mint a lélek természetének megfelelő igazsá-

gok, amelyek a lélek természetét vissza akarják vinni eredeti 

tisztaságába. 

 Isten nem gyönyörködik az emberek szenvedéseiben, a 

lelkek vergődéseiben és kínjaiban. Isten törvényének a szeretet 

a tartalma és az alapja, már pedig a szeretet csak akkor boldog, 

ha boldogíthat. Istennek fáj az ő gyermekeit szenvedni látni. És 

mégis szükséges, hogy Isten meghagyja a szenvedéseket az 

embereken, mert az emberek és szellemek eltértek Istentől, és 

az ő eredeti természetüktől, amely természetük is Istentől eredő 

természet, mivelhogy Ő az embereket és a szellemeket a „saját 

képére és hasonlatosságára”, azaz az ő lényege szerint teremtet-

te. Ennélfogva az ember természete is isteni jellegű. De mivel 

az ember elfordult az ő igazi természetétől és meghasonlott 

önmagával és az igazsággal, azért vannak rajta a szenvedések 

és azért nem találja meg azt az éltető elemet, amelyre a lelké-

nek szüksége van. Mivel pedig azt önmagában nem találja 

meg, hézagok és fogyatkozások állnak elő. És mivel önmagá-

ból tökéleteset nem bír kibocsátani, ennélfogva a kölcsönhatás 

folytán a természete is hiányos és hézagos lesz, és az ember 

mennyei igazi lényege nem tud kielégülni. Nem tud betelni a 

szükségesekkel, amelyek nélkül pedig nem lehet boldog és 

megelégedett. És minél kevesebb az isteni lényeg az ember 

természetében, annál kevésbé képes úgy élni, hogy ez az élet 

betölthesse az ő vágyait. 

 Így mindig szükségesebbé válik a pótlás, amely pótlást 

nem az Egyből, nem az eredetiből veszi a bukott lélek, hanem 

mindig a lehetetlenből, a „nincsből”, a képzeletből. Mindig 

olyanokból akarja a vágyait kielégíteni és a hiányt pótolni, 

amely dolgok semmik, lehetetlenek, nem igazak, mert nem az 

igazi lényegből valók, hanem a léleknek a fantáziájából, — 



 142 

ahogy az emberek kifejezik magukat: „a levegőből” — és azt 

akarja megvalósítani, arra akar építeni. Tehát nem Istenből, 

vagyis a valóságból, hanem a nincsből, a lehetetlenből. Így a 

hiányok folytonos halmozódása folytán beáll a szenvedés, a 

lelki és ennek következtében a testi, nyomorúság. És amed-

dig a szegény lélek meg nem tér, addig mindig keresgél, min-

dig tévelyeg, mindig a lehetetlent akarja valósággá tenni, és így 

egészen a kárhozatig süllyed le. És amint süllyed, mind jobban 

és jobban elveszti mozgékonyságát, a világosságot, és mind 

nehezebben és nehezebben találja meg a lehetőséget a hiányok 

pótlására. Utoljára már körülötte minden lehetőség kihal, 

megsemmisül, mert nincs körülötte igaz lényeg többé. Min-

den hazugságra épült, mindent a lehetetlenből akar előven-

ni. Mivel pedig az igazság lényege megszűnik körülötte, így az 

élet lehetősége is mind szűkebb és szűkebb térre szorítkozik, 

míg végre teljesen megdermed, mert nincsen többé az elfo-

gyatkozott élet hiányát miből pótolnia.  

 A „Kegyelem törvény világa” című munkámban lát-

ható, hogy a kárhozat törvénye a törvények egymásba való 

kapcsolódása révén bele van kapcsolva az Isten kegyelmi tör-

vényébe is. A kárhozatba süllyedt szellemeket, akik az ő meg-

sűrűsödött elveikben és gondolataikban fogva vannak, az Isten 

kegyelme megkeresi, az azokat körülvevő természetet felpor-

lasztja és minden egyes atomnak külön-külön életsugárzást 

ajándékoz. Egyszóval felébreszti a dermedt szellemeket, és 

ebben az újraébredt életlehetőségben sodorja tovább, irányt 

szab nekik, kiszélesíti a természetet, minősíti és osztályozza az 

életeket. S ekként mindig jobban és jobban kibővíti az életlehe-

tőséget a szellem körül megdermedt természeti erők felhígí-

tásával, vagyis az életbe való bekebelésével. Így teremtődik 

meg a fizikai sík. Nézzetek csak meg egy magvacskát. Abban 

benne szunnyad az egész élet. Ki tudná megmondani, hogy 

abba a kemény héjba elzárt kicsiny, semmit nem mutató mag-

ban mi minden van benne! Ilyen magnak tekinthető maga a 



 143 

megdermedt föld is életre ébresztése előtt: önmagától sohasem 

tudott volna életre kelni. Hogy a magból az élet kibontakozhas-

sak, ahhoz mindazok a kellékek szükségesek, amelyek a csírá-

zást megindítják: bizonyos fokú melegség, nedvesség, bizo-

nyos savak és erők, amelyeket a földből kivon, amikor a ke-

mény burkot a benne rejlő életerő szétfeszíti. Nézzétek csak 

meg egy kemény héjú gyümölcs magját, pl. az őszibarack mag-

ját: olyan szilárd, hogy még széttörni is alig tudjátok; de a 

magban rejlő élet hatalma szétfeszíti azt, mert a benne rejlő élet 

nagyobb erő mindennél, holott ti azt mozdulatlanságánál fogva 

holtnak gondolhatnátok. A megfelelő körülmények közé került 

magban azonnal megkezdődik felfelé és lefelé az élet. Lefelé a 

gyökerek által a talaj erőihez van kötve, felfelé pedig a neki 

szükséges levegőt és fényt keresi; kiemelkedik a földből egy 

kicsiny, alig látható növényke, amit az ember, ha nem vigyáz, 

könnyen eltipor. Azonban lassan növekedni kezd, leveleket 

hajt, azokon keresztül lélegzik, magába szívja a levegő erejét, a 

nap fényét és a föld atmoszférájának egyéb tápláló erőit. Elő-

ször kicsiny fa lesz belőle, aztán mind nagyobb és nagyobb, 

mígnem eléri a virágzás idejét. Akkor megjelenik rajta a gyü-

mölcs és a gyümölcsben új magvak, és ezek mindegyikében 

ismét benne van az élet: egy-egy újabb fának az élete. 

 Az ember lelke is ilyen mag, amely a földhöz, a porhoz 

van kötve a test által. De még mielőtt testbe juthatna, már bele 

van szorítva egy kemény burokba: a test erőinek halmazába. Ez 

az a kemény burok, amely a lelket fogva tartja. Tulajdonkép-

pen mi hát lényegében az, ami fogva tartja? A lélek elvei, a 

lélek tévedései, amelyek őt a megfelelő talajba, az ő természet-

ével adequat természeti erőkbe vonzották bele, és ott tartják 

fogva mindaddig, ameddig jobb és tökéletesebb elvekben nem 

fejleszti ki önmagát, hogy jobb állapotba kerülhessen. Itt felhí-

vom a figyelmeteket a fák nemesítésére. A kertész az ő szaktu-

dásával és tapasztalatával az alacsonyabb rendű kicsiny fát 

(vadonc) egy másik, magasabb rendű, de hasonló jellegű ággal 



 144 

oltja be, amely szebb és jobb eredményt ígér, és ugyanakkor 

minden vadhajtást lenyes róla, hogy azok el ne szívják az új 

oltvány erejét, hogy minden erő az új, nemes ágba duzzadjon 

bele, és ott fejtse ki a magasabb rendű elv szerinti hatásokat. És 

a kicsiny oltvány hatalmas ággá növekedik. A gyümölcs, ame-

lyet terem, nem a régi elveket követi többé, mert az az alacso-

nyabb rendű erő, amely új irányt kapott, az új, magasabb rendű 

elveket (princípiumokat) szolgálja és magasabb rendű élet-

irányt követ. A régi elveszett, meghalt, és ereje az újban él to-

vább. 

 Ez a megtért lélek sorsa is : minden egyes élettel egy-

egy magasabb rendű életelv oltatik belé. Nem a test szerint, 

mert annak a hajlamai megmaradnak, hanem a lélek sze-

rint, amely elfogadja a magasabb rendű elveket, és az őt 

körülvevő erőket ennek a jobbnak a szolgálatába állítja. Ez 

sem a régi szerint terem aztán gyümölcsöt, — t. i. nem a test 

tévelygő hajlamai szerint — hanem az új irány, a magasabb 

rendű princípium szerint. Az a gyümölcs aztán, amelyet így 

terem, ismét egy magasabb rendű életnek adja meg a lehetősé-

get. Tehát amikor a lélek új testben ébred fel, nem azok szerint 

az elvek szerint fog élni, amelyeket elhagyott, hanem amelyeket 

már elfogadott, és amelyekben élni kívánt. 

* 

Miután a lélek ennyire össze van kötve a magasabb és alacso-

nyabb rendű világgal, természetes, hogy hatásokat is tud kivál-

tani, különösen akkor, amikor már annyira felemelkedett, hogy 

akaraterejével az alsóbbrendű énjétől, annak hajlamaitól el tu-

dott szakadni. Illés imájában kérte, hogy három évig ne legyen 

eső, és három évig nem esett. Azután ismét imában kérte, hogy 

legyen eső és akkora eső lett, hogy elöntötte az egész vidéket. 

Ha a ti hitetek annyira erős, meggyőződésetek annyira 

megállapodott, hogy az isten lelkével közvetlen kapcsolatot 

tudtok létesíteni, ti is tapasztalni fogjátok, hogy ha ezért, 

vagy más ilyenért imádkoztok, az Isten Lelke megadja azt, 



 145 

mert a természet erőire a ti hitetek olyan óriási erővel ne-

hezedik reá, hogy azok a ti akaratotoknak engedni lesznek 

kénytelenek. Én nem mondom, hogy a tőletek távol eső termé-

szet, hanem ami hozzátok közel esik.  

 A következendőkben nem akarok ellentmondani ennek 

a kijelentésemnek, de hogy önmagatokkal szemben túlzott vé-

leményt ne tápláljatok, távolabbi eszmékhez vezetlek bennete-

ket. Ti benne éltek a világban és mindenféle szellem és minden 

fokozatú ember környez benneteket. Ezek mindegyike a maga 

törvénytelen törekvésével kavarván meg a körülöttetek lévő 

éteri világot, hatásokat vált ki s ezzel megakasztja a természetet 

a maga rendszeres munkájában. Ti ebben a zűrzavaros világban 

ilyen zűrzavaros szellemek közé vagytok beállítva, és még nem 

nagyon régen ti magatok is részt vettetek a zűrzavarok létreho-

zásában, és segítségére voltatok azoknak az erőknek, amelyek, 

ha nem is tudatosan, de tudattalanul ellene vannak minden jó és 

igaz megvalósulásának, egyszerűen azért, mert a bennük latens 

rejlő elvek szembehelyezkednek az igazsággal és a jóval. 

 Ezek az erők önmagukban is rendszertelenek, ellen-

tétesek és hatásaikban a jóra törekvő ember lelkében is ilyen 

tendenciákat váltanak ki. És hogyha az ember csak egy pilla-

natra is eltéveszti szeme elől rendeltetését, és ha azt csak egy 

pillanatra is kiengedi a gondolatai köréből, már ott vannak ezek 

a külső hatások, amelyek az atmoszférában folyton nyugtalaní-

tó és izgató befolyást gyakorolnak az ember lelki világára. Hol 

kétségbeesésre, hol leverő hangulatra, hol bűnökre ösztönözve, 

s a testi tudatban vágyakat ébresztve, amelyek nem felelnek 

meg annak a törekvésnek, amelyet a lélek maga elé tűzött. 

Ezek mind ellentétes és gátló erők, amelyek az ember életében 

úgy akarnak érvényesülni, mint ahogyan a szennyes ár ragadja 

magával a könnyű, értéktelen tárgyakat. Ilyen a törvénytelen-

ségeknek áradata, a törvénytelen gondolatok és érzések hul-

lámzása, amelyek szembehelyezkednek a jóval, és erőszakosan 

sodorják magukkal a szilárd alapot nélkülöző emberlelkek so-



 146 

kaságát. És azok a könnyű lelkek, akiknek nincsenek elveik, 

sőt talán a gondolataik sem járnak mélyen, hanem éppen csak a 

test szükségletei körül, és a test örömeinek és vágyainak be-

töltésén túl nem törődnek semmivel, áldozatul esnek a szen--

nyes ár e sodrásának, amely őket a tömeglelkek útjára tereli és 

a hullámokban majd fel, majd lesodorja őket. Most, hogyha 

akad egy-egy ember, aki ebben az áradatban meg akar állni, 

annak nagy erőmennyiséget kell kibocsátania, hogy maga körül 

ezeket a könnyű lelki termékeket el hagyja folyni, és részükre 

ne nyissa meg az ő elfogadó erőt, hanem csak felfelé, a maga-

sabb, tisztább, eszményibb világ felé. Ezek az ő kibocsátott 

erői az alsóbbrendű világgal megütköznek és emiatt egyszer-

másszor nagyon fájdalmas ütközéseket kell elszenvednie; oly-

kor ezektől az ütközésektől ki is merül, elfárad és ilyenkor a 

lelkébe kellemetlen, nem harmonikus érzések tódulnak be a 

megnyílt résen, és kételkedővé, bizalmatlanná válik; nem tud 

imádkozni és nem tud úgy hinni, mint azelőtt; és nem; egyszer 

még a külső körülmények is reá zúdulnak. Ezért van szüksége a 

hívő léleknek arra, hogy igen-igen sokszor önmagába térjen és 

a felsőbb világok felé forduljon, mert különben még az erőseket 

is elsodorja ez az áradat. 

* 

Ezért van szükségetek arra, hogy igazán tudjatok imádkozni és 

felemelkedni ebből az áradatból. Mert ha a hitetek nem erős és 

a szeretetetek nem olyan igaz és nem olyan teljes, amilyennek 

lennie kellene ahhoz, hogy le tudjátok győzni ezeket az áramla-

tokat, akkor nem vagytok képesek ilyen csodaszerű dolgokat 

véghezvinni. És azért is nem uralhatjátok a körülöttetek lévő 

természeti világot és a körülöttetek zajló hullámzásokat, mert 

még gyengék vagytok, mert még alig-alig hogy megtértetek, 

ennélfogva alig tudtok alsóbbrendű természetetek felett ural-

kodni. Bár ti akarjátok azt, azonban nem vagytok mindig elég 

képességgel megáldva, mert a lelketeket még nem egészen ad-

tátok át a szellemi céloknak, hanem a ti alsóbbrendű énetek 



 147 

még mindig nagyon erősen él és érezteti hatását a szellemi éne-

tekkel szemben. 

 Mert ha elég erősek volnátok elszakadni alsóbbrendű 

énetektől, a ti emberi szokásaitoktól, tévedéseitektől, bű-

neitektől, bizonyára meglenne az az erőmennyiségetek is —

mert hisz az az alsóbbrendű természet legyőzése28* után óriási 

módon megnövekedik — amellyel feltartóztathatnátok a körü-

löttetek lévő hullámzásokat, és a könnyű lelkeknek gondolatain 

és érzésein keresztül hatásokat válthatnátok ki láthatatlanul, sőt 

akaratlanul is egyszerűen a ti érzéseitek által. Ismétlem, ha elég 

erősek vagytok a körülöttetek lévő hullámzások rossz hatásai 

alól kivonni magatokat és azok helyett magatokból jót kibocsá-

tani. Hogyha a lélek képes a rosszra is nyugodtan, békésen 

jó feleletet adni, azaz jó hatást nyújtani a rossznak ellené-

ben, s ezáltal jó erőket termelni az atmoszférában, akkor 

már óriási módon feltartóztathatja a gonosz hullámzást és 

megragadhatja azokat az erőket és hatásokat, amelyek a 

természetes világban élnek, hogy az ő céljának szolgálatába 

állítsa azokat. Persze ehhez erős hit kell. Mert a jó az az 

egyetlen valami, az a tartalom, melyet ha a lélek megragad, 

bármilyen világban is eredményeket ér el vele. Mert a jó és 

igaz követése jelenti az erőt. S aki ebben az irányban halad, az 

olyan delejes erőket vonz magához, amelyek megtörik a villa-

mos erők hatásait, és mintegy áthatolhatatlan bástyát építenek a 

lélek körül, amelyen belül biztosítva van a lélek békéje, — (ez 

a felsőbbrendű világgal váló érintkezés áldása), mert nem hat 

reá az alsóbbrendű világ nyugtalanító érzése és a bizonyta-

lanság nyomasztó hatása, amely alatt az árral úszó lelkek 

nyögnek. 

                                                 
28 * Illést a holló táplálta; Keresztelő János sáskával és erdei mézzel táplál-

kozott, ruházkodása minimális volt; az apostoloknak nem voltak emberi, 

földi igényeik. Ezek alsóbbrendű természetüket legyőzték.  

 



 148 

 Az ilyen egyén megőrzi a nyugalmát, a békéjét — ahogy 

mondani szokták a „hidegvérét” — és mindig tudja, hogy mit 

kell cselekednie; nem veszti el a fejét, mert nem fogad el iz-

galmat keltő hatásokat. Nem mondom, hogy mindig a legjob-

ban cselekszik, mert mindenki csak a maga fokozata szerint 

cselekedhetik a világon, de minden esetre mindig jobban és 

helyesebben cselekszik, mint az izgatott tömeg, a könnyű, 

semmit érő lelkek, akik szenvedélyeiktől hányattatnak. Hogy a 

lélek ezt a békét megszerezhesse, szükséges, hogy tudjon imád-

kozni, és hogy az imádságnak világossága és ereje áthassa a 

lelkét, és abból a legjobbat felfelé emelje, és összeköttetést léte-

sítsen a nála jobb, hatalmasabb erőkkel, hogy visszatértében 

hatni tudjon az alsóbbrendű erőkre. 

 A szeretetnek hatalmas ereje van. Ha igaz szeretettel 

gondoltok valakire és imádkoztok érte, az viszonthatást kélt 

abban a lélekben. És bárha addig talán közönyös volt irán-

tatok, szeretet ébred a lelkében; ha pedig kevés volt a szere-

tete, az megnövekedik és megnagyobbodik benne. Ha egy-

másért imádkoztok, a szeretet az imádság révén megkeresi 

a másik lélekben a legelrejtettebb zugokat és nyílásokat is 

és hozzáfér a lélekhez ott is, ahol a rábeszélés és jóakarat 

nem képes megközelíteni a zárkózott, vagy gőgös lelket. Az 

imádság azonban hozzáfér (mert az imádság olyan, mint a leg-

finomabb léghuzat, amely megkeresi és megtalálja a legpará-

nyibb réseket is) és célhoz segíti azt a gondolatot és vágyat, 

amelyet az imádkozó lélek magából kibocsátott. Müller 

György is csak azokra tudott hatni az imádság által, akik hozzá 

relatíve hasonlók voltak, vagy akik az ilyen lelkek közvetlen 

közeli eshetőségeibe bele voltak helyezve. 

 Azonban Isten útjai kiszámíthatatlanok. Sokszor az em-

ber jót akar, és nem jó lesz belőle, mert az eshetőségek nem 

kedvezők a jónak megvalósítására; máskor a rosszakaratnak is 

jó lesz az eredménye, mivel az eshetőségek így voltak előké-

szítve. Nem azon az úton teljesedik be az ember kívánsága, 



 149 

amit magának kiszámított, mert az Isten útjai és módjai az es-

hetőségek hézagain keresztül is megadhatják az imádkozó lé-

leknek azt, amit hittel kér, bárha az eshetőségek nem kedvezők 

is körülötte. Az eshetőségeket megkerüli a magasabb rendű 

érzéshullámzás, és a jó az eshetőségeken keresztül sok rosszat 

megmásíthat, mert a rossznak nincs létjogosultsága. 

* 

Most rátérek az átok kérdésére. Mert ha van ezen az úton 

áldás, van átok is; ha meg tudja az ember mozgatni a jó 

erőket, meg tudja a rosszakat is. Az elkeseredést a lélekben 

valamely vélt igazság megsértése idézi elő; olyan igazság t. i., 

amely csak töredéke az igazságnak, ami az illető számára 

azonban a jelenben hatalmas nagyra növi ki magát. Ha valaki 

az ilyen igazság ellen vét és másnak a lelkében elkeseredést 

vált ki, abban nagy, hatalmas erőtömeget mozgat meg, amely 

erőtömeg (különösen, ha az igazságnak valamilyen alapjára 

támaszkodik, és abból indul ki) az átoknak olyan igézetet ad 

(szuggesztió),— mikor azt kívánja, hogy ez vagy az történjék 

az illetővel (aki t. i. ellene vétett) — hogy az elraktározott és az 

eshetőségekben latens rejlő erők (amelyeket az idő és az álla-

potok elhagynak maguk után) felélednek, és mivel az elkesere-

dett lélek úgy kívánja, idő előtt akcióba lépnek. Ezek az ese-

mények a készen álló eshetőségek folytán egykor úgyis bekö-

vetkezendők voltak ugyanazzal szemben, aki az igazságtalan-

ságot elkövette, azonban az elkeseredett lélek bizonyos jó 

(igaz) erőket is megmozgat az ő részén lévő igazság révén, 

amely jó erők még nem egészen tiszták és békességesek és 

emiatt hajlanak a hasonló hatások felé. Ezért van, hogy az 

ilyen vágyak és gondolatok, amelyek hittel és teljes akarat-

erővel bocsáttatnak ki, megkeresik a legközelebbi eshetősé-

geket, és idő előtt beteljesedik az az „igazságos” átok, amely 

az elkeseredett lélekből kiindult. 

 De ehhez — ismétlem — szükséges, hogy az igazság-

nak bizonyos részét magában hordozza. Mert ha a lélek ezeket 



 150 

az elégtételt váró erőket nyugalmi állapotukból kimozgatta, de 

nem volt igaza, akkor a hatás őt magát mint kibocsátót éri utol, 

mert az erőknek valahol meg kell nyugodniuk, valahol betelje-

sülést kell találniuk. S ha a hatás igazságtalanul indíttatott 

útra, akkor az visszatér a kiindítóhoz, és rajta teljesedik be 

minden az utolsó pontig. 

* 

Ha az ember teljes hittel imádkozik, akkor az ő kis világát és a 

hozzá közelállók kis világát telítheti jó hatásokkal. Nem füg-

gesztheti fel az igazságot, de hatásaiban olyan eredményeket 

válthat ki, hogy elodázhatja, s felfüggesztheti a bűnhődésnek 

bekövetkezését. Ha valaki másról ilyen szenvedéssel teljes vi-

harokat elhárít a maga jóakaratával, szeretetével és imádságá-

val, akkor nemcsak annak a feje felől hárította el a felhőket, 

hanem önmaga felől is. Mert az ebből származó jók — ame-

lyek talán csak kicsiny atomokból állnak — a hasonlóság tör-

vényénél fogva egyesülnek, s összevonzatnak egy bizonyos 

igazsággá, amely alakít, dolgozik, hat a jövőben, az eshetősé-

gek világában, és ezáltal sok rosszat megsemmisíthet és el-

enyésztethet. Mivel pedig a rosszat, mint a jó útjában álló aka-

dályt elhárítja, ezáltal a jót sokkal közelebb hozza, mint hogyha 

a törvényen keresztül várta volnia az eshetőségek folyamán a 

bekövetkezést. 

 Ilyenformán az ember sok rossz kármát felbonthat, mint 

ahogyan a tornyosuló felhők elé harangozni szoktak, hogy azo-

kat eloszlassák a hangnak rezgésével. Így a jó cselekedetek 

által a rossz kármákat meg lehet enyhíteni úgy, hogy mire az 

eshetőségek szerint azokkal találkoznia kellene az embernek, 

áldást hozó esőt hoznak a fenyegető vészes felhők. Erre azt 

mondhatná valaki, hogy ilyenformán az, aki gazdag és befolyá-

sos, könnyen megmásíthatja a saját kármáját. Én pedig azt 

mondom, hogy sokkal nehezebben, mert igen kevés lélek az, 

aki az alkalmakat a maguk idejében ki tudja használni, hacsak 

nem Isten Lelke szerint cselekszik. Isten Lelke szerint pedig 



 151 

nem lehet másként cselekedni, csak úgy, ha imádkozik az em-

ber, hogy az Isten Lelkét magához vonzza. 

 Újra meg újra oda kötök ki, hogy bármilyen oldalról 

szemléljük is a dolgokat, Isten nélkül nem képes az ember 

semmire; a legkedvezőbb eshetőségeket is rosszul használja ki, 

míg Istennel a terhes eshetőségek is áldássá válnak az életében. 

Mert jót cselekedni csak úgy lehet, ha Isten Lelke vezérli az 

embert. Ha az isteni Lélek hatja át a megtért földi ember lelkét, 

akkor az tisztítja a gondolatokat, nemesíti a vágyakat, békessé-

get, nyugodt gondolkozást és helyes megértést ad. Ha Isten 

Lelke utasítja az embert, az az érzésébe nyúl bele és megsúgja, 

hogy mikor, kin és hogyan kell segítenie, hogy áldást hozó 

legyen arra is, akin segít, meg önmagára nézve is. Az Isten 

Lelke szerint való szeretetből jött cselekedet mindenkor áldást 

hozó. 

* 

Az ember a fogamzás pillanatában bekebeleztetik azokba az 

erőhullámzásokba és azokba az állapotokba, amelyeket fel kell 

dolgoznia. Ezek pedig az ütközések megszámlálhatatlan soro-

zatát rejtik magukban. Azt azután nem tudhatja senki, bárha a 

titkos tudományok egész tömegét áttanulmányozza is, hogy 

mikor, hogyan és mit cselekedjék, hogy magának az életet 

kedvezőbbé tegye, mert hiszen az ütközések folytán hatások 

jönnek létre, és egyik hatás szüli a másikat. Az élet különböző 

hatások felvételéből és leadásából áll; és az ember a külső világ 

eseményei szerint nem tud soha eligazodni, mert hiszen ha 

minden simán menne, akkor sohasem állana be ütközés, és nem 

tudnának leválni a lélekről a szögletek és leválasztanivaló sala-

kok, és nem tudná a lélek azokat a mennyei szikrákat kibocsá-

tani, amelyek megvilágítják előtte az utat. Ütközéseknek és 

harcoknak kell lenniük és csak az a fontos, hogy ezek a legjobb 

eredményeket hozzák ki, amit csak a lélek önmagából kiter-

melhet. Mert leeshet valaki a legmélyebbre, csalódhat a legna-

gyobb mértékben, de Isten kegyelme mindezt az ő számára jó 



 152 

hatásokká változtathatja. Hatalmas ismeretekre tehet szert, 

nagy szenvedések jöhetnek rája, amelyek az ő erőit óriási mó-

don megnövelhetik, és mint az írás mondja: „Akik az Istent 

szeretik, azoknak minden javukra válik”. 

 

2. Fogadalom és igézet. (**) 
A fogadalom értelmezése. — A kötelmek. — A fogadalom visszahatása. — 

Az igézet. — Az átok. — A rossznak jóval viszonzásából eredő mágikus 

hatások. — A passzív erők hatalmasabbak az aktív erőknél. — Minden 

hatás igézet. — Szabadulás az igézet alól. 

 Tudjátok, hogy a szellem a megismert igazság szerint 

igyekszik kifejezni a saját énjét, és ha valamit jónak ismer meg, 

s a maga értelmével be tudja világítani annak az eszmének, 

annak a gondolatnak az őreá nézve előnyös részeit és ő azok-

ban feltalálja magát, azaz megtalálja a maga megnyugvását, 

békéjét, fejlődési lehetőségeit, akkor abban az eszmében otthon 

érzi magát. És hogyha módja és alkalma van rá, hogy azt az 

eszmét meg is valósíthassa, mindenesetre igyekszik azt az al-

kalmat megszerezni, hogy abban kiélhesse magát. Így van ez 

nagyon sok lélekkel, akik hinni kezdenek, és ez az ő hitük őket 

boldoggá teszi, és lelkesedésükben elhatározzák, hogy ebben 

az eszmében szolgálnak Istennek. Így papokká lesznek és vég-

zik az ő szolgálatukat jól-rosszul, amennyire őket erejük és 

világosságuk képesíti, és amennyire az ő alsóbbrendű énjüket, 

amelyet a testtel együtt felvesznek, ennek a szolgálatnak alá-

rendelni képesek. Mert nemcsak a test az akadálya annak, hogy 

jó és tökéletes szolgálatot végezzenek, hanem a nagy lelkese-

dés dacára az ő alsóbbrendű, hibázó, tévedő természetük is. 

Már pedig mindenkire elkövetkezik az idő, amikor vizsgáznia 

kell, és az életben kell tanúbizonyságot tennie az általa elismert 

jó és igaz eszmékről; így ezeknek a szellemeknek is, akik az 

Isten szolgálatára kötelezték magukat. 

 Miután pedig a papi rend tudja azt, hogy az ember 

mennyire gyenge, mennyire hajlik a rosszra, a törvény-

telenségre (mert ha mégoly erős szellem van is bekebelezve 



 153 

a test erőibe, a testen keresztül mindig próba elé állítja őt a 

végzet), azért ők a maguk kebelében bizonyos szabályzato-

kat, bizonyos törvényeket írnak elő. Amelyeket be kell tar-

taniuk, és amelyeknek alá kell magukat rendelniük azok-

nak, akik ezt a szolgálatot vállalják. Ez a fogadalom. Így az 

emberi társadalom egyes alakulatait mind bizonyos jelszó, bi-

zonyos elv köti össze, amely irányt mutat az ő törekvésüknek, s 

amely számukra bizonyos kötelmet jelent. Megvan a maguk 

kötelme a tisztviselőknek, az orvosoknak, papoknak, katonák-

nak, stb. Például a katonák kötelmét a zászlóra való felesküvés 

jelképezi. A zászló a jelkép, amelynek az a gondolat, az az 

eszme ad értéket, amely hozzáfűződik, s amire a katonák es-

küsznek. Ettől fogva már a zászlónak nagy értéke, erkölcsi ér-

téke van, amelynél fogva uralkodik a lelkek felett az esküvés 

révén. 

 Így van ez a papsággal is. Ők is bizonyos kötelékbe, 

rendbe tartoznak, és amit ez a kötelék előír, (t. i. az egyház és 

az egyházatyák) hogy hogyan kell szolgálni az Istent, mivel ők 

azt úgy tartják jónak és helyesnek, az kötelező azokra, akik 

ebbe a kötelékbe belépnek. Így ha valaki egy rendbe belép, 

legyenek bár annak az előírásai a leglehetetlenebbek, ha azokat 

betartja, akkor azok őelőtte szentek, azok adják meg neki az 

erkölcsi súlyt és jelentőséget. Ez tartja össze a rend tagjait, ez 

teszi a rendet egységgé. Valaki pedig megszegi azokat a sza-

bályokat, ha látszat szerint benne maradt is a rendben, az lélek 

szerint már nem tartozik közéjük, mert megszegte a kötelmet, 

és hűtlenné lett az eszméhez. Ilyenformán a papság, jóllehet 

nem tesz esküt sem a földi törvénynek sem semmiféle hata-

lomnak, vagy kényszernek, hanem ami mindennél szorosabb: 

fogadalmat tesz, még pedig Istennek. Ti azt már tudjátok, 

hogy Istennek ezekre az elkötelezésekre nincs szüksége, 

mert ameddig az ember megtartja azt, amit magára nézve 

kötelezőnek tekint, addig az az eszme rendületlenül fennáll, 

ha pedig fogadalmat tett és azt nem tartja be, ahhoz hűt-



 154 

lenné lett, akkor az az eszme már így is úgyis elvesztette az 

értékét előtte. 
 Pedig az írásban is megvan, hogy amit Istennek fo-

gadtok, azt megtartsátok. Azért jobb, ha az emberi lélek nem 

tesz fogadalmat, és nem kötelezi magát semmire, ha úgysem 

képes megtartani. Sokan vannak, akik fogadalmat tesznek 

anélkül, hogy azt komolyan meggondolnák, anélkül, hogy an-

nak valódi értékét magukra nézve kötelezettségnek tartanák, 

egyszerűen csak azért, hogy mindazokat az előnyöket, mindazt 

a tiszteletet, mindazokat a kiváltságosoknak járó formákat, 

amelyek az illető kötelemben élőknek az emberek részéről ki-

járnak, a maguk számára megszerezzék. Azonban az eszme 

benső értékének nem adják meg a maguk életéből kijáró részt 

annak dacára, hogy annak az eszmének köszönhetik felemelke-

désüket. De sokan vannak olyanok is, különösen a fiatal lelkek 

között, akik mikor fogadalmat tesznek, még talán nem ismerik 

az életet, s el vannak telve attól az áhítatos érzéstől, ami az 

ébredező lélek első virágzása. Azonban jön később az élet a 

maga megpróbáltatásaival, amelyek a súrlódás által kiváltják a 

lélekből mindazt a jót, mindazt az igazat, amit a lélek már egy-

szer megragadott, de ugyancsak kiváltják mindazt a gyengesé-

get és gyarlóságot is, amit még ennek a megismert igazságnak 

az erejével nem tudott magában legyőzni. 

 Így vannak, akik hirdetik a böjtöt, a lemondást, a tiszta-

ságot, az alázatosságot, egyszóval mindazt, amit hirdetniük 

kell, ők maguk azonban még 50 százalékra sem valósítják meg 

mindazt, amit hirdetnek. Mert időközben belátják, hogy az erő-

feszítésük úgyis hiábavaló, s meginognak a hitükben és elfor-

dulnak attól az ideáltól, amelyet maguk elé tűztek, és elanyagi-

asodnak. Mikor azután elérkezik számukra a szellemvilágban a 

leszámolás ideje, és látják mindannak káros következményét az 

ő életükre, amit elmulasztottak. S ezzel szemben látják annak 

az eszmének a diadalát más lelkeken, akik hűek maradtak, talán 

éppen olyanokon, akiknek ők prédikálták azt, s akik megtalál-



 155 

ták benne békéjüket és előhaladásukat, mert hittek benne. Ak-

kor — mivel nincsenek vele tisztában, hogy mi a fontos és mi a 

lényegtelen — a körülmények megzavarják az ítélőképességü-

ket, és akkor igazán nagy értéket kezdenek tulajdonitani azok-

nak a szabályoknak, amelyeket nem tartottak be, éppen azért, 

mert a lelkükben az ő megszegett fogadalmuk nagy ellentmon-

dást hí életre. És hogy ezt az ellenmondást kiegyenlítsék, elsi-

mítsák, a megtérésük első mozzanata az, hogy vissza akarnak 

térni a fogadalmuk betartásához, mivel éppen a fogadalmuk be 

nem tartása miatt szenvednek annyit. Ellenben ha nem tettek 

volna fogadalmat, hanem kérték volna Istent, hogy segítse 

őket keresztül emberi gyarlóságukon a jóság elérésére, és 

beismerték volna, hogy maguktól semmire sem képesek, 

akkor a lelkük alázatosabbá lett volna, s ez által az aláza-

tosság által függő helyzetben lettek volna az Isten könyörü-

lő irgalmával. 

 Azért ha az ember, érezvén a lelkének gyengeségéi és 

gyarlóságát, esküvel, vagy fogadalommal szegezi le, hogy nem 

lesz hűtlenné, nem fordul el attól az ideáltól, amit maga elő 

tűzött: ezzel a lelkében bizonyos igét, egy kényszerítő erőt alkot 

meg, egy hatalmat hív életre a maga gyengeségével szemben, 

amely hatalom aztán, mint igézet — miután ő adott neki életet 

— él és érezteti a hatását. Ez az igézetnek egyik alakja. Mert az 

ige nem más, mint a gondolatnak és érzésnek az akaratban való 

kifejezése, azaz a gondolatnak, érzésnek és akaratnak megtes-

tesített formája. Maga a törvény is ilyenféle dolog: az érzésnek, 

gondolatnak és akaratnak megtestesített megjelenése. Az eskü 

és a fogadalom azonban még ennél is nagyobb hatalom, mert 

ezzel a lélek mintegy az örök igazságot hívja ki, az örök igaz-

ságból merít bizonyos mennyiséget az ő érzésének, gondolatá-

nak, akaratának a megrögzítéséhez és leszegezéséhez. 

Tehát a fogadalom kötelező. Ha valaki elég oktalanul fogadal-

mat tett, akkor azt tartsa is meg. Mert ha nem tartja meg, akkor 

az az ige, amelyet ő rögzített meg, kiteljesíti rajta azt az igaz-



 156 

ságot, azt a törvényt, amelyet tulajdonképpen a fogadalomtevő 

maga teremtett meg. 

* 

Az átok is ilyenféle ige. És éppen azért az átkot sem bont-

hatja fel senki más, mint csak maga az, aki az átkot ki-

mondta. Sajnos, az emberek nagyon sokszor átkozódnak és 

nem tudják, hogy ezzel milyen erőket kötöznek és rög-

zítenek meg. Mert hiszen az alacsony, tévelygő és bűnökkel 

terhelt lélek az ő átkának rögzítő erejeként nem foghatja meg a 

magasabb lelkierőket, csak az ő lelkéhez hasonló fokozatú erők 

rétegébe nyúlhat, sőt sokszor még az ő lelkénél is alacsonyabb 

rendű erők halmazából merít, hogy azokkal azt, aki ellene vé-

tett, vagy akit az ő érzésével bizonyos ponthoz akar rögzíteni, 

megkötözze. Nem tudja a szerencsétlen, hogy amikor ő azt 

az embertársát, azt a másik vétkezőt megkötözi, ugyanazzal 

a kötelékkel önmagát is megkötötte. Hiszen az Isten törvénye 

is megmondja, hogy: „Ha ti meg nem bocsátotok az ellenetek 

vétőknek, a ti mennyei Atyátok sem bocsátja meg a ti vétkeite-

ket”. Bocsássatok meg, és nektek is megbocsáttatik. Ne pecsé-

teljétek meg a bűnt, s ne kössétek meg ezáltal embertársatokat 

olyan igazságokhoz, amelyek a fejlődés folyamán így is úgyis 

feloldódnak, átlátszóbbakká, tisztábbakká lesznek az ember 

szeme előtt, amikor már a szellem magasabb világossággal 

hatja át azokat. És akkor felismeri a másoktól eredt szenvedé-

sekben is azokat az áldást hozó lelkierőket, amelyek az ő lelké-

ben élő szép és magasztos erőket felszabadították. 

 Így van az, hogy akik az Istent szeretik, azoknak 

minden javukra válik. Nincs az a tévelygés, az a gonosz, 

amelyből a maguk számára ki ne vonnák az őket segítő 

erőket, amelyeket az isteni gondviselés javukra fordít. Mert 

a rossznak látszóból is a jót vonják ki az Isten segítségével. 

A legmagasztosabb vegyi folyamat az ember lelkében akkor 

megy végbe, amikor a rosszat nem viszonozza rosszal, ha-

nem jót cselekszik a rossz helyett. Ez a mennyei oldószer, 



 157 

amely a gonosz fluidokat feloldja, megtisztítja, átvilágosít-

ja, a gonosznak gyökerét megsemmisíti, életképtelenné te-

szi. Ellenben ha az ember a gonoszat gonosszal viszonozza, mit 

tett egyebet, mint hogy a gonoszt rögzítette, a gonosznak létjo-

gosultságot adott az életben?! Már pedig ameddig az ember 

azon munkálkodik, hogy a gonosznak létjoga legyen, addig ő 

maga sem szabadulhat a gonosztól, mert a gonosz még a leghí-

vebb rabszolgájának is gonosszal fizet, egyszerűen azért, mert 

jóval nem rendelkezik. Azért az ember ne átkozódjék, hanem 

inkább kérje Istent, hogy az ő szent Lelkének világosságával és 

erejével hassa át azokat a sűrű és homályos rétegeket, amelyek 

az egyes embereket és embercsoportokat körülfonják, amely 

homályon keresztül nem képes a szellem tájékozódni, és a ben-

ne levő rossz izgatására mindaddig cselekszi a rosszat, amíg fel 

nem oldotta azt a jónak valamilyen alakulata. Ezzel szemben 

aki a rosszat jóval viszonozza, az oldja és bontja a természet-

törvény kínzó hatását, oldja a szenvedések keserűségét s meg-

erőtleníti a gonosz hatalmát a földön. 

 Hogyha látná az ember, hogy egy-egy alkalommal, 

amikor legyőzi magában a gonoszt azzal a jóval, amit az értel-

mével igaznak és helyesnek ismer el, az erőknek milyen hatal-

mas áramai indulnak meg belőle: bizony nagyobb erőfeszítést 

fejtene ki a rossz legyőzésére. Mert ilyenkor, mint ahogy a fény 

áthatja a sötétséget, és élettel telíti meg a „semmit”, éppúgy az 

ember lelkéből is ismeretlen erők indulnak útnak, és ami ezek-

nek útjába kerül: sötétség és gonosz, elveszik annak hatóerejét 

és feloldják azt. Ez volt az oka, hogy amikor a Megváltó földi 

életében megszálló, gonosz szellemekkel találkozott, akiket egy 

kézmozdulatával, egy szavával kiűzött a megszálltakból, legelső 

sorban is a gonosz szellemek ismerték fel az ő isteni hatalmát, 

legelőször is azok tettek mellette tanúbizonyságot. „Miért gyö-

törsz minket idő előtt?” — kérdezték. Mert a kezének felemelé-

sével, gondolatának és akaratának egyetlen sugarával olyan 

erőket indított meg önmagából, amelyek oldottak és bontottak, 



 158 

és abban a pillanatban, amikor a gonoszban alásüllyedt lélek 

érezte ezeknek az oldó és bontó hatását, úgy érezte magát, mint 

mikor a jéggé fagyott vízre forró sugarat bocsátanak, amelynek 

hatása alatt elolvad annak minden ellenálló képessége. 

 Mert a delejesség felbontja a villamosságot; a hatalmas 

delejes erő az ő vonzásával megsemmisíti a taszító erőt. A 

vonzóerőnek nem képes senki és semmi ellenállani és ez ural-

mat biztosít neki. Az emberek azonban nem látják ezt a folya-

matot, így ennek a hatását elképzelni sem tudják. Mert hiszen 

az emberek előtt az erő nem a vonzásban, hanem a taszításban 

nyilvánul meg; az emberek csak a ténykedő, hatni vágyó, aktív, 

uralkodó erőket ismerik el erőkül; a passzív, a szenvedőleges 

erőket, amelyek a türelemben, elnézésben, alázatosságban, a 

kitartó jóakaratban nyilvánulnak meg, nem ismerik el hatalom-

nak, mivel ezek elsősorban az én alsó természetében elhelyez-

kedő és meghúzódó villamos erőknek a legyőzését tennék 

szükségessé. Éppen ezért e két erőfajta közül a passzív erő a 

hatalmasabb. Tulajdonképpen igézet alatt áll minden; igézet 

maga az a fogalom is, amelyet az emberek az igazságról 

alkottak, és évezredeken keresztül nemzedékről nemzedék-

re hagytak, s amely az igazságot úgy értelmezi, hogy az az 

igazság, amit a nagyobb erő, helyesebben az erőszak kép-

visel, s amelyet az erőszak védelmez meg. Így született meg 

az önzés igazsága. Ezen az önzés igazságán keresztül gyötrik 

szenvedtetik egymást az emberek, és pusztítják egymást népek 

és nemzetek, mert előttük az az igazság, amit az önzés és erő-

szak diktál. Isten igazsága azonban más; Isten igazsága a 

szeretet. A szeretet tartja fenn a világot. A szeretet hosszú-

tűrő, megalázkodó, önmagát feláldozó hatalom. A szeretet 

teremti és formálja át a világot és az egyes embert. A szere-

tet életet, örömöt és boldogságot ad. Az embernek az az 

egyik legnagyobb tévedése, hogy a szeretettel szemben gyűlö-

lettel áll, az igazsággal szemben hazugságot szól és cselekszik, 

hazugságból akarja felépíteni és fenntartani a világot, és a saját 



 159 

boldogságát is ezzel akarja munkálni. Ez az igézet tartja fog-

va az embereket, mert elhiszik, hogy ez az igazság. Azon-

ban mihelyt az emberi lélek elhiszi, hogy nem ez, hanem a 

szeretet az igazság: egyszerre megváltozik az egész mozgási 

iránya, és igyekszik az erőit egy másik igézetnek, egy másik 

igének, egy másik hatalomnak, egy másik valóságnak a szolgá-

latába állítani. 

 Az ember gyarló, gyenge és homályos értelmű lény; 

azért ameddig ebből a homályból kivergődik a világosságba, 

sok ilyen hamis igézet szövevényébe akad bele fejlődésének 

útján. Ilyen kicsiny csomó ebben a szövevényben a fogadalom, 

is. Hogyha vét ennek az igézete ellen — amelyet mint igazságot 

maga rögzített meg a maga számára — ez mindaddig nem en-

gedi őt továbbjutni, míg ezt be nem töltötte, ki nem elégítette. 

Azonban ha a lélek az Isten kegyelmétől áthatva meg tudja 

érteni a nagyobb világosságot, a nagyobb igazságot és szellem-

ben fel tud emelkedni e fölé az igézet fölé, és belátja, hogy ez 

csak egy kicsiny pont a relatív igazságból, amelyen ő elbukott, 

és hogy Isten kegyelme felemelheti őt anélkül, hogy ő erőlköd-

nék. Csak az ő nagy akarását kell az Isten kezébe átadnia, és 

hagynia kell magát az Isten kegyelme által vezettetni: akkor 

ennek a rögzítettségnek a hatóereje megszűnik az ő számára.  

 
BŰNBOCSÁNAT ÉS KEGYELEM 

1. A bűnbocsánat misztériuma. (**) 
A bűn, mint az isteni szervezet betegsége. — A bűnbocsánat mértéke. — A 

földi lét történései az örökélethez viszonyítva. — Mi az igazi szolgálat? — 

A naponként való áldozat. — A jó cselekedetek, mint az elbizakodás forrá-

sai. — Hogyan lesznek az utolsókból elsők? — Kik előtt marad titok a ke-

gyelem? — Krisztus az egyetemes karma feloldója. — A világ vége. 

 A bűnbocsánat kérdése olyan elfátyolozott és homályos 

dolog a földi ember előtt, hogy erről, bármilyen biztonságban 

legyünk is mi, akik már ezeken a dolgokon túl vagyunk, nem 

nyújthatunk nektek olyan teljes képet, hogy abban lépésről lé-



 160 

pésre kiismerhessétek magatokat, mert ez az Isten határozott 

akaratával és kívánságával ellenkeznék. A földi ember fogal-

mai földiek, tárgyhoz, testhez kötöttek és ti csak az ilyent ne-

vezitek realitásnak. Amikor két földi tárgyat egymás mellett 

szemléltek, s azok közül az egyiket megfogván, egy másik 

meghatározott helyre állítjátok, akkor azt mondjátok, hogy az 

egyiket eltávolítottátok a másiktól. A lélek dolgaival, a lélek 

érzéseivel azonban nem lehet így eljárni. A lélek érzése eltávo-

zik és ismét újra meg újra visszatér egyugyanazon dologhoz, 

olyanhoz, amelyről az ember a tudatában sokszor már egészen 

világosnak látszó számadást tett. Így a földi ember sohasem 

tudja megállapítani az Istennel szemben való helyzetét sem, 

és úgy rendezni, hogy azt a tudatában úgyszólván tökélete-

sen megpecsételhetné és leszegezhetné; mert ha a földi em-

ber ezt megtehetné, az őt szellemi túlemelkedettségbe, szel-

lemi gőgbe ejtené. 

 Mivel az emberi lét a szellemnek csak átmeneti álla-

pota, azért a földi ember ezekről a dolgokról nem alkothat ma-

gának teljes képet. Mikor a földi ember halálának napja elérke-

zik, és átjut a szellemvilágba, még pedig lezárt számadással, 

ott, abban a világban, ahol minden teljes valóságban ütközik 

elő, és ez a valóság szembeállíttatik az Isten törvényével, az 

Isten bölcsességével, igazságával, szeretetével: akkor mint egy 

elképzelhetetlenül fényes tükörben látja meg önmagát. Még 

pedig úgy, hogy minden hibáját, minden fogyatékosságát, min-

den bűnét annyira felerősítve látja, mint ahogyan a tudósok 

szemlélik a mikroszkópon keresztül a mikroorganizmusokat. 

És akkor a szellem — ha még olyan rendezett számlája van is 

— kénytelen belátni és megállapítani a maga kicsinységét, tö-

kéletlenségét, hibás voltát. Mert amikor abba a fényes tükörbe 

beletekint, akkor látja, hogy minden bölcsesség, minden tudás, 

minden jóra való igyekezet alig egy kissé mozdította meg a 

benne élő lelki természetnek azt az irányát, illetőleg alig egy 

picinyt térítette őt el abból az irányból, amely őt hibás termé-



 161 

szeténél fogva a végzetébe taszíthatta volna. Tehát én, testvé-

reim, mást nem mondhatok nektek, mint csak azt, hogy 

áldjátok az Istennek azt a kibeszélhetetlen nagy jóságát és 

szeretetét, amellyel az ő igazságának és bölcsességének vilá-

gosságát és nagy jóakaratának azt az erejét és hatalmát a 

szívetekre irányította, amelynek hatására a szívetekben az 

ő akaratához, az ő igazságához és szeretetéhez hasonulni 

vágyó élet indulhatott meg. 
 Úgy képzeljétek ezt el, hogy Isten az ő felfoghatatlan, 

kibeszélhetetlen nagyságával betölti az egész teremtett minden-

séget. Hiszen ahol az életnek csak egy paránya is felfedezhető, 

ott ő mindenütt jelen van, és neki mindarról tudomása van, 

mint ahogyan az embernek tudomása van minden egyes szervé-

ről. És ha valamelyik szerv beteg, akkor az értelem mindig 

jobban és jobban oda van kényszerítve, mert azt a részt át kell 

hatnia a léleknek megsokszorozódott életerejével, hogy az az 

életerő hatalmas lendülettel kiközösítse a szervezetből a kóros, 

bántó, ellentétes anyagot, amely a szervezetben lévő folytonos-

ságot, harmóniát megzavarta. Ugyanígy minden bűn, minden 

félreértés, minden meg nem értés, amivel az emberi szellem az 

Isten törvényének ellenáll, minden akaratkifejtés, amellyel az 

Isten törvényét hatásaiban meggátolni igyekszik, olyan, mintha 

az Isten élő szervezetében, az egységben egy betegség volna, 

amely az Isten, szeretetének fájdalmat okoz. Annak a nagy, 

kibeszélhetetlen szeretetnek, amely mindig csak adni és adni, 

boldogítani és minden élőt, amit megteremtett, szeretettél telí-

teni akar. Minden félreértés, amely ezt a szeretetet gonoszság-

gal viszonozza, és ellene cselekszik, fájdalmat okoz Istennek, és 

a halálnak munkáját végzi, mert megbénítja az élet erőit, ami-

kor az Isten cselekvő erejét a saját téves gondolata és törekvése 

szerint más irányba akarja lendíteni. Egy ilyen fájdalmas, 

beteg pontja az élő mindenségnek ez a ti világotok is félre-

fejlett szellemparányaival, akik Isten akaratát félreértik, és 

minden igyekezetükkel és törekvésükkel ellene állnak an-



 162 

nak. S ezzel öntudatlanul és akaratlanul a maguk boldogta-

lanságának, és gyötrelmeinek a megteremtését mozdítják 

elő. Mert hiszen hogyha az értelmükben tudatossá válnék, 

hogy mit tesznek akkor, amikor nem az Isten törvényét 

cselekszik: egy pillanatig sem állnának ellen, hanem enged-

nék, hogy rajtuk keresztül az Istenből kisugárzó élet hasson 

és cselekedjék. Mert ez az élet, hogyha gátlásokat nem találna 

útjában, mindenütt boldogítani tudná, és mindenütt újjá tudná 

teremteni ezeket az elcsenevészedett szellemvilágokat, és akkor 

ezek a szellemegyedek is megtalálnák a maguk boldogságát, 

egyszerűen azért, mert keresztülengednék magukon az Isten 

akaratát. 

 Nos tehát, amikor egy-egy ilyen kis szellemparányra az 

isteni szeretetnek nagyobb melegsége sugárzik, akkor ez a szel-

lemparány, aki már-már ébredezőben van az ellentét behatásá-

nak álmából, ráeszmél annak a tudatára, hogy milyen képtelen-

ségeket cselekedett addig, ameddig álmodott, s egyszerre sze-

retné tudni, hogy az Isten milyen mértékig bocsátotta meg a 

bűneit, mennyit írt jóvá az ő bűnbánatából, az ő megtéréséből, 

hogy a múltak miatt nyugodt lehessen. Azonban nemcsak az 

emberek között, de általában az összes megteremtett szel-

lemek között sincs olyan szellemi hatalom, aki odaállhatna 

a Teremtő és az általa teremtett szellem közé és megállapít-

hatna, megpecsételhetne egy mennyiséget, azt mondván: 

„eddig le van zárva, ez el van intézve”. Nem, ezt egyes 

egyedül Isten tartja fönn Magának. Minél alázatosabban, 

minél nagyobb bűnbánattál és akaratának minél nagyobb oda-

adásával tekint a szellem az ő elesettségére, az ő botlására, az 

ő félreértésére: annál nagyobb életfolyamattál, annál nagyobb 

megbocsátással, az isteni szeretettel annál intenzívebb össze-

olvadással találkozik, amellyel az Isten megsemmisíti, sőt csí-

rájában kiirtja azokat a hibás hajlamokat, amelyek a tévedése-

ket a lélekben létrehozták. 



 163 

Értsétek meg testvéreim: Isten az ő szeretetével hívja az em-

bert, de nem azért, hogy vele számadásba kezdjen, nem 

azért, hogy az embernek „eltörölje” a vétkét, hanem azért, 

hogy az emberen keresztül az örökkévaló szellemmagot 

segítse egyre felfelé azokon a fokozatokon, amely fokoza-

tokra fel kell emelkednie, amely fokozatokon el kell végez-

nie mindazokat a munkákat, amelyek meghozzák számára 

az ő szellemi, lelki fejlődését. 

 Olyan ez a szellemmag, mint a kicsiny bimbó, amely-

ben már ott él az ígéret, hogy belőle pompás virág legyen ra-

gyogó színekkel és kábító illattal. S amikor lehull a virág, ott 

meglátszik majd az a kicsiny gyümölcs, amelynek meg kell 

érnie, zamatossá, édessé, illatossá kell válnia, hogy azt a célt 

szolgálhassa, amiért őt olyan hosszú fejlődési úton vezette sor-

sa, amely célért annyi mindenen keresztül kellett mennie. Mert 

csak amikor érett gyümölcs lett belőle, akkor éri el azt a célt, 

azt a rendeltetést, amelyért őt az isteni Gondolat, az ő végzete 

előhívta. Talán a mennyei asztalokon kell megjelennie, vagy 

talán az isteni végzés mást rendelt felőle; talán meg akarja ál-

tala mutatni a maga művét azoknak, akik még fejlődőben van-

nak, hogy higgyenek, hogy lelkesüljenek, s hogy el ne téves--

szék a célt szemük elől. Minden egyesnek be kell töltenie azt a 

gondolatot, amelyet felőle az ő Teremtője elrendelt. De hogy 

ezt elérhesse, fokról-fokra le kell olvasztania önmagáról mind-

azt, ami átmeneti, amit magára öltözött; fokról-fokra át kell 

alakulnia éppúgy, mint ahogyan a piciny bimbóból virágnak, 

abból pedig gyümölcsnek kell fejlődnie, mindazokkal a kellé-

kekkel, amelyek őt egésszé teszik, hogy úgy jelenhessék meg. 

Tehát, testvéreim, hogyha ezeket a lelki szemetek elé tudjátok 

állítani, akkor látni fogjátok, hogy ez a mostani állapot csak 

egy állomás. Nem itt van a végcél, nem itt van a rendeltetés; 

Isten akarata, Isten gondolata távolabbi célt tűzött elétek. Olyan 

célt, amelyet ma még fel sem tudtok fogni, el sem tudtok kép-

zelni. Mint embereknek azt adta a lelki szemeitek elé, hogy 



 164 

szemléljétek és lássátok meg, hogy a tévelygés nemzi a bűnt, 

ez pedig nemzi a következményeket, amelyek romlást, szenve-

dést, gyötrelmet, megdermedést, halált eredményeznek. 

 Ugyan kicsoda szabadíthatna meg, kicsoda válthatna 

meg titeket ebből az állapotból, hogyha nem az Isten kegyelme, 

aki lehajolt értünk, aki az ő fényével, világosságával besugá-

rozhatja a mi lelkünket, és mindazokat kihozhatja belőle, amik 

benne vannak a lélek magvában, abban a lényegben, amely 

lényegnek legmagasabb kifejlődésében el kell érnie azt a minő-

sítést, amire őt az isteni akarat előhívta. Hogy ez mi, hogy mit 

kell az egyiknek, és mit kell a másiknak elérnie, azt senki meg 

nem mondhatja nektek. Isten azonban tudja, mert Isten min-

den egyes teremtett lélekkel egy-egy külön szálon keresztül 

összeköttetést tart fenn. És amikor az Isten ezen a szálon ke-

resztül tökéletesen és akadálytalanul belesugárzik a teremtett 

lélek lényegébe, és azt megduzzasztja, akkor a léleknek úgy-

szólván minden egyes kicsiny életmagvacskáját életre és fej-

lődésre indítja. Ezáltal a lélek titokzatos szépségeket, titokzatos 

jóságokat, mélységeket és bölcsességeket hozhat ki önmagából. 

És mindezt az Istennel való kapcsolódása által érheti el. 

 Ha a lélekben voltak és vannak olyan pontok, amelyek 

még homályosak és tökéletlenek, amelyeket még át kell hatnia 

az Isten besugárzásának: akkor ez mindenesetre olyan tény, 

amelyet semmiféle megpecsételéssel, semmiféle lezárt igazság-

minősítéssel nem lehet megsemmisíteni, megtagadni, mert hi-

szen az ember bukott szellem, és bukásával elvesztette azokat 

az isteni tulajdonságokat, amelyek Istennel kapcsolatban a leg-

teljesebb mértékben ragyogtak az élet megnyilvánulásaiban. És 

mivel ezeket elvesztette, ennélfogva elvesztette a velük járó kö-

vetkezményeket is, azokat az áldásokat, amelyek az ilyen tény-

kedésből fakadhattak. Mert az ember, mint életre hívott isteni 

szikra, szintén ténykedik, szintén teremt, mozog, alkot, mivel 

ez az ő isteni természetéhez hozzátartozó jelenség. De önmagát 

semmiesetre sem múlthatja felül senki. Ez is olyan igazság, 



 165 

amelyet megmásítani nem lehet, mert természettörvényi axió-

ma. Mindenki csak azt adhatja, ami az ő lényegéből fakad, 

amire képes, amit a saját természetéből előteremthet. Ha ez az 

élet fertőzött, hibás, akkor nem hozhatja felszínre azokat az 

isteni szépségeket és titokzatos gyönyörűségeket, amelyek ös--

szezsugorodva lent pihennek a tudatnak meg nem világosított 

rétegeiben. Mivel pedig az a tudat, amely a felszínen van, 

amely él, hibás, ennélfogva csak hibásat tud kivetíteni magából 

a szellem. Ha az ablaküveg sötét foltokkal van bepiszkolva, 

vagy befestve, a világosság csak hiányosan fog besugározni a 

szobába: ugyanígy az Isten mivoltát, az Isten törvényét is hibá-

san fogja fel a bűnös szellem, mert az ő bűnei és tévedései 

olyan foltok és homályosságok a lelkén, amelyek nem engedik 

keresztül az Isten világosságát, hogy az az ő benső világában 

minden réteget teljesen átvilágíthasson. Azonban hogyha ez a 

benső lényeg, az isteni szikra, az értelemnek és érzelemnek 

törvényes összeolvadásában észreveszi azokat a hátrányokat, 

amelyek bűnei és tévelygései folytán az ő életének állapotaiban 

kialakulnak, és fel tudja fogni a magasabbat, a jobbat, és elin-

dul azon a szálon, amelyet fel tud fogni, amelyet el tud fogadni, 

és a gőgjét fokról-fokra levetve, alázatossága révén azt a szálat 

erősen megragadja és engedelmesen megy arra, amerre őt ez a 

szál vezeti: akkor az engedelmessége folytán olyan ismeretekre 

tehet szert, olyan tapasztalatok gazdagíthatják, amelyek az ő 

világosságát megnagyobbíthatják. Ezzel elkezdi azt a homályt, 

amelyet hibás természete vetít a tudatára, letisztítani. És ha 

ehhez a tisztogatáshoz az Isten kegyelmét egész lelkével magá-

hoz vonja, akkor ez a tisztogatás sikerrel is jár. A siker pedig 

azt hozza létre az életében, hogy mint új teremtmény, mint új 

ember jelenik meg önmaga előtt, az ő szellemi énje előtt. 

* 

A kegyelem folyton keres, kutat; nem fárad el abban a törek-

vésben, hogy az isteni szeretettől eltávolodott emberlelkeket 

élettel és világossággal hassa át. Azért a földi élet eseményei, a 



 166 

földi élet történései, a földi ember elbukásai és felemelkedései 

— bármilyen érthetetlennek és talán nehezen elfogadhatónak 

tűnik is ez fel előttetek — tulajdonképpen a nagy örökkévaló-

ságban, az örökéletben nem jelentik azt a nagy fontosságot, 

amit az ember ezeknek tulajdonít. 

Tulajdonképpen nem az dönti el a szellem sorsát, hogy mit cse-

lekedett, mert a cselekvés csak egy-egy időszakra szól. Mert 

minden cselekvés, legyen az bár jó, mégis alámerül a jobb által 

okozott örvénylésbe, s aki a jónak tudatában ellene áll a jobb-

nak és meg akarja ennek a mozgását gátolni, már maga is bele-

esett a tévedésbe, mert nem tudta, hogy minek áll ellen, mit 

gátol meg. 

 Mi okozza, hogy a jóra és igazra törekvő és az igaznak 

valamennyire birtokában lévő lélek is ellene áll a jobbnak? Az, 

hogy az emberi lélek — még ha a jónak ismeretével bír is — 

még sincs a teljes megértésnek, a teljes világosságnak a birto-

kában, és a léleknek csak egy része van összekötve azzal a jó-

val, amelyet megragad, és amelytől a megváltását várja, a má-

sik része pedig még a tudattalanban szunnyad. Mert ha az em-

ber lelkének minden része fel volna szabadulva a bűn és té-

velygés hatása alól, akkor az ő isteni lényegével meg kellene 

éreznie az igazságot; és hogyha a lelkének minden része át vol-

na hatva az alázatossággal, az Isten iránt való engedelmesség-

gel, akkor is okvetlenül megérezné azt, hogy mi a jó és mi a 

jobb. De mivelhogy az ember nem tökéletes, hanem nagyon is 

telve van tökéletlenséggel, azért az a kicsiny jó, az a kicsiny 

igaz olyan az emberi külsőn, mint az ezüst papiros, amelybe 

egy férges alma van csomagolva. 

 Amikor már a léleknek minden rétegét áthatja az isteni 

igaz, az isteni jó, akkor annak szabaddá vált részei túlhaladnak 

az „emberi” értelmen, az „emberi” tudáson, és már nem az ér-



 167 

zékszerveken keresztül kezd tájékozódni a világban,29* külö-

nösen a gondolat- és érzésvilágban, hanem túlnő ezeken az 

állomásokon, és a végtelenben keresi és találja meg élettevé-

kenységének terét, és a végtelenben kapcsolódik a jobb gondo-

latokhoz. Ez azután olyan folyamatot nyit meg a számára, 

amely urává teszi őt emberi tudatának és az emberi tudat nem 

áll megmerevedve, megmakacsodva a jobb előtt, mint valami 

kemény kéreg, hanem abban a pillanatban, amint érintkezésbe 

kerül a jó a jobbal, átolvad, belesimul, és önmagán keresztül 

engedi azt. A fejlődés nincs befejezve az emberi élettel még 

akkor sem, ha a legmagasabb tudással, a legragyogóbb igazsá-

gokkal birtok is, mert ezeket az igazságokat a ti lelketekben fel 

kell dolgoznotok. Mégpedig nemcsak az értelmetekben, hanem 

az érzéseitek világában is; és munkálkodnotok kell azokban a 

rétegekben, amelyek még előttetek is homályosak. Keresztül 

kell mennetek olyan állapotokon, meg kell oldanotok olyan 

kérdéseket, amelyeket csakis azzal a ti átvilágosodott értelme-

tekkel és az Istentől áthatott érzésvilágotokkal tudtok megolda-

ni. A ti megszerzett bölcsességeteket kipróbálják azok a 

helyzetek és állapotok, amelyeket át kell világítanotok a 

saját bölcsességetekkel! Tulajdonképpen ez a ti munkátok a 

földi életben, ez a ti kötelességetek. 

 Amikor az isteni végzés a szellemet olyan helyzetbe és 

olyan állapot elé állítja, amely előtte homályos, amely emberi 

értelemmel egyáltalában fel nem deríthető, és át nem világítha-

tó, akkor az ő lelki érzése odaáll ütközőül az események elé, 

amelyek mind ráhullanak, őt megsebesítik, fájdalmat okoznak 

neki. Amikor így jártok, és amikor a ti nemes és nagy elhatáro-

zásotokkal azt mondjátok: „jó, nem tudom másként megoldani, 

mint csak azzal, hogy magamat feláldozom, hogy a jó érvénye-

sülhessen”: mindannyiszor a bennetek lévő tévelygés, rossz, 

                                                 
29 * Vagyis nem földi ismeretszerzés (olvasás, tanulás, stb.) útján igyekszik 

a lelkét gazdagítani, hanem felülről, intuíció által jut mind nagyobb és na-

gyobb megismeréshez. 



 168 

homályosság oldódik fel abban a világosságban, abban a szere-

tetben, amelyet a ti magasabb énetek elfogadott. Csak akkor 

lesz az a ti természetetekké, akkor lesz az egyéni sajátotokká, 

akkor lesz a ti erőtökké. És minden ilyen alkalommal megsza-

badul egy-egy rész a lelketekben, amelyet a bűn és tévelygés 

fogva tartott. 

 Azért ne búsuljátok, ha egyszer-másszor háborúságot 

kell szenvednetek; ez az az idő, amikor a lélek érik. Azért 

mondja az Úr: boldogok, akik háborúságot szenvednek az igaz-

ságért” ; mert ha a igazságot engedik érvényre jutni és érte 

feláldozzák a békességet, a boldogságot, amelyet az ő testi éle-

tükben élvezhetnének (de érte meg kellene tagadniuk az igaz-

ságot), akkor a saját boldogságuk elérésén munkálkodnak. 

Mert hiszen akkor tesztek igazi szolgálatot, ha a magatokéból 

adtok valamit, — nem Istennek, mert hiszen Istennek arra 

szüksége nincsen, mert Ő mindennel bővelkedik, Ő mindig és 

folyton csak ad. Hanem az Isten ügyének, — amikor áldoza-

tok árán is keresztülengeditek magatokon az igazság vilá-

gosságát, hogy az a világosság fényeskedhessek azok előtt, 

akik még nem képesek a testen keresztüllátni, akik még nem 

tudják a testi örömök és boldogságok értékét más értékkel fel-

cserélni, mert még benne vannak a testben, még csak a testi 

szemeiken keresztül láthatnak, csak a testükön keresztül érthet-

nek. Ezek előtt ti, akik átvilágosíttattatok, mint egy titokzatos 

világ titokzatos polgárai jelentek meg; mint küldöttek, akiket 

az Úr azért küldött, hogy őket az ő testi életükből felébresszé-

tek. Ne várjatok ezektől hálát, vagy elismerést; várjatok csak 

az ő természetükből folyó természetes cselekedeteket, amelyeket 

meg kell emésztenetek azzal a ti egyéni jótokkal és igazatokkal, 

amelyet Istentől nyertetek, s amit földi életetekben továbbad-

hattok azoknak, akik még csak most kezdenek ébredezni a szel-

lemi világosságra. 

 Amikor ez a megismerés a lelketekben egészen va-

lósággá válik és felragyog előttetek az isteni igaznak és jónak 



 169 

képe, akkor az a ti lelketek előtt akkora érték, hogy érte min-

dent odaadtok, amit ez a föld nektek ideig-óráig nyújtott. Hi-

szen a halállal — ha még olyan jól és megelégedetten éltetek is 

— el kell válnotok ettől az állapottól, és akkor meglátjátok, 

hogy az Istenhez való ragaszkodás, az ő igazságához való tá-

maszkodás a ti részetekre nagyon boldogító cserét, nagyon 

boldogító változást hozott létre. És miért? Mert fel tudtátok 

ismerni az örökkévaló értéket és odaadtátok érte a mulandót, 

ami nem is volt a tiétek. Amit csak ideig-óráig kaptatok arra a 

célra, hogy ebben az átmeneti állapotban a lelketek szabadaka-

ratból választhasson, és cselekedhessék a saját javára és elő-

nyére. Hogy tehát jól cselekedhessék, szükséges, hogy napról-

napra megölje magában az ember a mulandóhoz ragaszkodó 

testet, a test vágyait; napról-napra feláldozzon magából vala-

mit, napról-napra odahelyezze az ő imádságait jóillatú áldozat 

gyanánt az Úr lábai elé. Hogy napról-napra vigyen fel valamit 

az áldozati oltárra önmagából. Ez az áldozat kedves az Isten 

előtt; ennek az áldozatnak a füstje megtalálja felfelé az utat. És 

Isten ebben az áldozati füstben megjelenik az ember lelkének 

világosságképpen, erőképpen, és az ember meghallja a lelké-

ben az ő Istenének szavát. S félreismerhetetlenül megérzi azt az 

útmutatást, amelyen őt az ő Teremtője vezeti felfelé azon az 

úton, amelyen az ő egyéniségének ki kell bontakoznia és min-

den kicsinységének, minden gyengeségének, minden gyarlósá-

gának el kell múlnia, át kell változnia. Hogy az Isten kegyelme 

minden gyengeségéért, minden gyarlóságáért, minden hibájáért 

örök értékeket adjon neki lelki tulajdonságokul cserébe. Mert 

valamit az ember az Isten oltárán feláldoz, azt nem áldozta hiá-

ba: Isten sokszorosan megjutalmazza őt azért és ad neki a rom-

landókért romolhatatlan javakat, mulandókért örökkévalókat. 

* 

Borulj le hát, embertestvérem, az Úr oltára elé és így imád-

kozzál: „Uram, te látod az én lelkemet, az én fogya-

tékosságomat, az én tévelygéseimet és azt, hogy az én ki-



 170 

csinységemmel, erőtlenségemmel, homályos látásommal 

nem vagyok képes megváltoztatni a megtörténteket. Hajolj 

le hozzám a te kegyelmeddel és töröld el az én vétkeimet, az 

én hibáimat és gyarlóságaimat és hintsd el a lelkembe a 

teelőtted kedves erényeket; nyisd meg az én lelkemet, hogy 

ami rést nyitottál, azon a te világosságod sugara mind erő-

sebben behatolhasson és átvilágítson, átteremtsen engem a 

te akaratod szerint! Tégy engem Uram, engedelmes szol-

gáddá, hogy megérthessem mindenkor és mindenben a te 

akaratodat, hogy ellene ne álljak, bele ne ütközzem a te 

akaratodba, a te rendelésedbe !” 

És kérd őt, hogy fogadja el a te lelkedet és tisztítsa meg a szí-

vedet minden bűntől és bűnre való hajlandóságtól. És akkor 

érezni fogod, hogy ő kegyelmével lehajol hozzád, elcsitítja a 

lelked aggodalmait és meggyújtja az ígéret örökmécsesét a te 

lelkedben, hogy remélhess, és ebben a reményben erős lehess 

mindazokkal a küzdelmekkel szemben, amelyek még reád vár-

nak, hogy győzedelmeskedhessél felettük. 

 Semmi esetre se gondolkozzál úgy, hogy „az Úr 

megbocsátotta az én vétkeimet, tehát nyugodtan átköltöz-

ködhetem és meghalhatok, mert senki sem fogja szememre 

hányni az én bűneimet!” Semmiképpen ne gondolj ezekre, 

mert amikor ezeket a gondolatokat meggyökeresedni engeded a 

lelkedben, és ezekre támaszkodsz, ezekben bizakodsz, akkor 

olyanféle lesz a te támaszkodásod és bizakodásod, mint amikor 

a vízbefúló a szalmaszálba kapaszkodik. Mert ameddig a lélek 

a teljes tisztaságot el nem érte, mindaddig hajlandó az elbiza-

kodásra, hajlandó az Istennel való szembehelyezkedésre. De 

hogyha az emberi lélek tudja és érzi az Istentől való függést, 

tudja és érzi, hogy ő csak a kegyelem szálán emelkedhetik fel-

felé, akkor lassan-lassan elsorvad a gőg, és mellette megerősö-

dik az Isten iránt való nagy szeretet, az az érzés, amelyet az 

Isten minden ember lelkéből ki akar termelni. Mert Istennek 

erre az őhozzá való ragaszkodásra, az őhozzá váló szeretet-



 171 

re van szüksége. Nem cselekedetekre, amelyek révén a lélek 

a tudatban felduzzasztja, és nagynak képzeli magát, és elbi-

zakodottá válik! Mert ebben az elbizakodottságban minden 

tökéletességnek látszó erényével együtt süllyed lefelé a lélek 

a bukásba.  
 Ha ez a gőg megmarad, akkor ez közéje áll a két sze-

retetnek és a két szeretetláng nem tud összekapcsolódni, így 

magára marad a lélek, és ismét járja — minden igazságnak 

látszó világossága mellett is — azokat az útvesztőket, amelye-

ket ő maga épít a saját megtévesztésére. Ez a gőg és elbizako-

dás azonban az Isten iránt való szeretet fejlődése alatt szenved 

és elsatnyul. Isten a legmélyebben esett szellemeket is — ha 

azok teljesen megalázzák magukat és a felfuvalkodottságukat, a 

gőgjüket megsemmisítik önmagukban, és az ő tisztább Istenhez 

vágyó érzéseiket tárják eléje — megáldhatja, megsegítheti, 

felemelheti és megtisztíthatja. Mert ő látja azt, hogy abból a 

lélekből mit és mennyit lehet kihozni, mert ő, a Teremtő Atya 

tudja, hogy mit helyezett és hogyan helyezte azt el abban a lé-

lekben. Tehát senki ne álljon oda ítélkezni, hogy ez, vagy amaz 

ekkora, vagy akkora bűnt követett el! Azért mondja az Úr a 

magukat erényeseknek tartó hithű zsidóknak: „Vigyázzatok, 

hogy a gyilkosok és paráznák meg ne előzzenek benneteket az 

Isten országában!” *. Íme ezeket, akik ilyen nagyot vétettek és 

nagyot zuhantak, de a lelkük mindent vállal, mindent megta-

gad, ami őket „valakivé” teszi, s egyedül csak Isten kegyelmére 

támaszkodnak. Isten felruházhatja olyan lelki ruhával, hogy a 

következő fordulónál még azok sem ismerik meg, akik megve-

tették őket, sőt felnéznek reájuk, mert olyan lelki erényekkel 

meggazdagodva, térhetnek meg a következő testöltésből, hogy 

ragyogásukkal felülmúlják azoknak a megjelenését, akik fog-

csikorgatva tudták csak betölteni a törvény betűit. Ez az a ti-

tok, amit a zsidó nép, amely a külső, kézzel írott törvénytől 

nem akar eltávolodni, nem tud megérteni, és nem akarja 

elfogadni az Isten kegyelmének a szavát. Ez az a titok, ame-



 172 

lyet nem tud a keleti vallás sem magáévá tenni. Ez az az 

igazság, a kegyelem igazsága, amelyet az Istentől eltávolo-

dott emberlélek nem képes megérteni, mert nem tud meg-

alázkodni, nem tud önmagáról lemondani, nem tudja az 

önmaga énjét az áldozati oltárra odadobni abban az öröm-

ben, hogy őt az Isten megkereste, hogy megtartsa. 

 Ez az a titok, amelybe olyan nagyon nehéz belehelyez-

kedniük még azoknak a szellemeknek is, akik az Isten igazságát 

boncolgatják. Ez az a titok, amit nem tudnak megérteni a böl-

csek, a papok, akik életeket töltenek ennek a tanulmányozásá-

val. Mert a lelkük át meg át van kötözve a halál pólyájával, a 

szemük előtt még le van eresztve az az arcfedő, az a függöny, 

amely miatt előttük Isten a maga mivoltában meg nem jelenhe-

tik. Aki Krisztust megérti, aki a Krisztus szeretetét a maga lel-

kében valamennyire fel tudja dolgozni, és magáévá tudja tenni, 

az nem keresi, nem kutatja a nehéz, kemény igazságoknak 

szögletes korlátokkal elhatárolt útjait. Hanem egyszerűen 

Krisztus lábaihoz térdel, és azt mondja: „Uram, én nem 

keresem az igazságot, és nem keresem azokat a nehéz és 

érthetetlen törvényeket, amelyeket a végzet elém szab, és az 

én bűnös voltom elém állít, hanem keresem a te irgalmadat. 
És keresem az engedelmességet, hogy mindenben a te akaratod 

szerint cselekedhessem, és mindent hálával és jóindulattal fo-

gadhassak, bármerre vezetsz, és bármit adsz is nekem, hogy 

soha meg ne ütközzem benne, hanem mindent a te jóakaratod-

nak, a te szeretetednek tulajdonítsak.” Aki így átadja a szívét a 

Krisztus újjáteremtő, átalakító munkájának, az megértette a 

Krisztus szavát, és mint újjáteremtett szellem érkezik meg a 

szellemvilágba. És új  ruházatot, új képességeket, új lelki meg-

jelenési formát ad neki az Úr, egyszerűen csak azért, mert meg-

tagadta önmagát és engedelmeskedett a Krisztus akaratának 

mindenkor és mindenben. Az ilyen semmi ellen nem zúgoló-

dik, hanem mindent megért és mindenben az Isten ajándékát és 

jóakaratát látja. 



 173 

* 

Ezért mondom én nektek most, az utolsó időben, test-

véreim: igaz, hogy van okozati törvény, igaz, hogy meg kell 

fizetni mindent az utolsó fillérig, igaz, hogy szoros a kapu és 

keskeny az út, amely az üdvösségre vezet: de Krisztus az, 

aki a megtértek előtt jár és járt; Krisztus az, aki világít a 

sötétségben, mert Ő az Élet és ő az Igazság. Azokat a más 

igazságokat — a karma igazságait; a történések igazságait — 

az évezredek és évszázadok hibái, bűnei és gyarlóságai alkották 

vasnál és acélnál keményebb rétegekké, és állították oda a szel-

lemek visszatérési útjába akadályokul. De Krisztus, a mi 

Urunk, nem azt mondja, hogy: neked fel kell olvasztanod az 

acélt, és fel kell morzsolnod a kősziklát, amely a te gőgödből 

alakult keménnyé; Krisztus nem azt mondja, hogy neked, földi 

embernek, a két kezeddel kell kimerítened a tengert és a két 

kezeddel felfognod a vízesést! Ő nem kíván tőled lehetetlent. A 

földi embernek csak kicsiny ereje van és kicsiny utat képes 

megtenni. A csiga bármilyen nagy igyekezettel indulna is neki, 

nem tudná körülutazni a világot, mert az lehetetlen. Így, ha 

valaki jóvá akarná tenni az ő tökéletlenségében és Istentől 

való elfordultságában elkövetett vétkeit, amelyeket az Is-

tentől való elpártolásának talán évmilliók óta tartó útvesz-

tőjén cselekedett, vajon képes lenne-e erre egyáltalában?!  

 De Krisztus az, aki ezt a kemény törvényt a kezébe vet-

te, és magára vette az ő testbeöltözésével, áthatotta és újjáalakí-

totta az ő szellemének igazságával, az isteni igazsággal; Krisz-

tus az, aki szeretetének melegével felolvasztotta a sziklát, meg-

olvasztotta a vasat, isteni erejével megállította a vízesést, amely 

zuhogva hull alá a kárhozatba, a megsemmisülésbe azokkal a 

lelkekkel, akik veszendőbe mentek. 

Újjáalakul a világ, megolvadnak a kősziklák a számadás 

nagy napján, és megszabadulnak azok a lelkek, akik a kő-

sziklákba belekeményedve várják a felszabadulást, párává, 

gőzzé válnak a tengerek és megszabadulnak azok a lelkek, 



 174 

akiket a tenger zár magába. Nem az ember cselekszi ezt, 

hanem az Isten hatalmas ereje. Az Isten szeretete az, amely 

magához vonzza azokat a lelkeket, akik ehhez a szeretethez 

hozzátapadnak. A szeretet még itt jár és munkálkodik; körül-

járja a világot az Isten szavával, az evangélium szavával, és 

mindazok a lelkek, akikben megmozdul az érzés, az a titokza-

tos mélységbe alásüllyedt valami. Az az isteni mag, amely 

megérzi a hazahívó szót az evangélium szavában, megérti az őt 

hívó isteni igazságot, engednek ennek a hívó szónak, ennek az 

erőnek, amely őket az üdvösség útjára tereli. 

 Ez az a titokzatos erő, amely egybegyűjti azokat, akik-

nek élniük kell a veszedelem napján túl is. Ez az a titokzatos 

erő, amely folyton él, munkálkodik, és életre ébreszti azokat a 

hússzíveket, amelyekben még nem aludt el a lélek érzése. Fel-

ébreszti, és munkára hívja az embert, hogy beírja nevét az érzé-

sével, a lelkének fellobogásával, az Istenhez való vágyódásá-

val, egy rövid életen keresztül való cselekvésével az élet köny-

vébe, hogy az ítélet ne fogjon rajta. Hogy az igazság ítélete ne 

kárhoztassa őt, hanem az Isten kegyelmének összeszedett cso-

portjában a Krisztus palástjával letakartak közé sorolva megta-

lálhassa az új életet, az új fejlődési lehetőséget, míglen egészen 

elnyeri azt, hogy újjászületve teljesen ismét Isten gyermekévé 

lehessen. 

* 

Azért azt mondom nektek, embertestvéreim: létezik a kar-

ma igazsága, de a Krisztus törvényével szemben tehetetlen. 

Ne abból következtessetek tehát, hogy valakinek a földön 

szenvednie kell, vagy boldognak látszik; vagy mert valaki-

vel szerencsétlenségek és bajok történnek, talán az Isten 

nem kegyelmezett neki:30* sokszor áldozatul kell esnie a test-

nek minden javaival, hogy a lélek megmenthető legyen. Ne 

keressétek tehát az ilyesmiben az igazság kitöltését, az ítéletet, 

                                                 
30 * Lásd Jób történetét!  

 



 175 

hanem keressétek az Isten irgalmát, amely mintegy égő lángból 

menti ki azokat, akiknek azt talán egy pillanatig végig kell 

szenvedniük. Ha így tekintitek az Isten irgalmát: nem emberi 

szemekkel, hanem az örökkévalóba tekintő szellemi szemek-

kel, akkor látni fogjátok, hogy az Isten nem olyan mértékkel 

méri az igazságot, mint az emberek, és nem úgy mutatja meg 

az ő kegyelmét, ahogy azt az emberek elképzelik, és magukban 

kialakítják, hanem minden lélekhez külön szól. S ha a lélek 

mindig engedelmesen fogadja az ő szavát, és mindig meghajtja 

előtte a fejét, akkor minden, ami történik, legyen az emberileg 

jó és kívánatos, vagy rossz és szenvedtető: javára válik, mert a 

lélek önmagára ismer azokban a tanulságokban, amiket egy-

egy ilyen szenvedés révén szerez. Mert mindegy az a lélek 

számára: szenvedve, vagy örömteljes állapotban villan-e ki az 

a szikra, amely megvilágítja az ő egész lényét. Legtöbbnyire a 

szenvedések azok, amik az embert a dolgokba való mélyebb 

betekintésre ösztönzik, és legtöbbnyire a szenvedések azok, 

amik a lélekből az értékesebbet, a tisztábbat kiolvasztják, és a 

salaktól elválasztják. 

 Azért szűnjetek meg az Istennek felőletek végzett 

dolgairól emberiesen gondolkozni, hanem a helyett áldjátok 

az ő szent nevét, hogy elküldötte a mi Urunkat, aki az utat 

megvilágította, amely úton az embernek magát napról-

napra fel kell áldoznia. Azaz az ő bűnös, terhelt lényét az 

áldozati oltárra kell tennie, hogy az ő örökéletre előhívott 

szelleme megszabadulhasson a kárhozattól, és részt vehessen 

abban az örömben, amit számára az ő Atyja fenntartott. 

 
2. Valakiknek megbocsátjátok bűneiket, megbo-

csáttatnak nekik; akiknek megtartjátok, megtar-

tatnak. (Ján. XX. 23.) (**) 
Kiken nem lehet segíteni? — Visszaélés a bűnbocsánattal. — A szeretet 

első foka a lemondás. — Mi az egyetlen szilárd pont a teremtettségben ? — 

Isten sohasem büntet. — Az élet tükre. — A föld az ember, az ember a föld. 



 176 

— Mikor szabadul az ember a földről? — A szellem ragyogó felemelkedé-

se. — Amikor nem lehet, és amikor meg kell bocsátani. — A megbocsátás 

ezoterikus értelmezése. — A mennyei ember. — A bűnbocsánat analízise. 

— Mi vádol be az Úr előtt? 

 Fenti kijelentését az Úr akkor mondta, amikor egy-

szersmind előrebocsátotta: „Vegyetek Szentlelket”. Tehát első-

sorban ez a fontos, hogy: „Vegyetek Szentlelket”. Ezt pedig 

akkor mondta a tanítványainak, amikor azokat útjukra bocsá-

totta, amikor munkát bízott reájuk, amikor elküldötte őket azzal 

a bizonyos céllal, amelyet eléjük tűzött. Akkor mint kísérő út-

mutatást jelentette ki számukra: „Valakiknek megbocsátjátok 

bűneiket, megbocsáttatnak nekik, akiknek pedig megtartjátok, 

megtartatnak.”. Tehát a tanítványoknak adatott hatalom a bű-

nök megbocsátására is a Szentlélek által való felruházottságuk-

nál fogva. Nyilvánvaló, hogy ez nem emberi, hanem Istentől 

adott kiválasztottság, mivel a tanítványok már akkor bi-

zonyságot tettek az Úrról, bizonyságot tettek arról, hogy Jézus 

a Krisztus, aki eljövendő volt. 

 Hogy ők bizonyságot tettek ebben a világban, az az ő 

lelküknek az Igazsággal, az Isten Szellemével való kap-

csolódását tette nyilvánvalóvá, vagyis azt, hogy ők eleve ki 

voltak választva arra, hogy megismerjék őt azon a Szentlelken 

keresztül, amelyhez ők már születésük előtt kapcsolódva vol-

tak. Az Isten Lelke, az Igazság Szelleme bennük élt, vezette 

őket és ennek a világosságánál ismerték fel az isteni igazságot, 

az Igét, aki testbe öltözött. És ez a testbeöltözött Ige is bizony-

ságot tett róluk azáltal, hogy az Igazság Szellemébe újból felöl-

töztette őket, tágabb kört írt le körülöttük. És ez az Igazság 

Szelleme hatalmat adott nekik más lelkek, más szellemek fe-

lett. Ezáltal, hogy ezt a hatalmat az Isten Lelke reájuk ruházta, 

ez a hatalom nem az övék volt, hanem a rajtuk megnyugodott 

Szentléleké. Ez a rajtuk megnyugodott Szentlélek használta 

őket mint edényeket a maga munkájának elvégzésére, hogy 

akik általuk hisznek, azoknak a szíve, lelke és értelme megnyíl-

jék az ő beszédjükön keresztül az Igazság Szelleme számára. 



 177 

És ez az Igazság Szelleme át tudja világítani azokat a lelke-

ket, akiknek a megkeresésére elküldettek, hogy ezeken a 

lelkeken ők ne csak uralkodjanak, hanem ezekkel szemben 

a legnagyobb irgalmasságot is gyakorolhassák, bűnöket 

bocsáthassanak meg, oldozhassanak és kötözhessenek. Ez 

nem az embernek, a testnek adott hatalom, hanem a ben-

nük rejtőző isteni Léleknek a hatalma. 

 Ez az isteni Lélek pedig azt tette, hogy akik az ő be-

szédjükön keresztül hittel teltek meg, és ez által a hit által be-

fogadták az Isten Szentlelkét, azok hasonló ajándékokban ré-

szesülhettek. Ezt a kijelentést az Úr a tanítványoknak mondot-

ta. Azután a tanítványoknak is lettek tanítványaik, akik meg-

tértek az ő beszédjükre, és akiknek a lelke szintén megnyílt az 

Isten Szellemének, amely lélekről lélekre ömölve és keresztül-

sugározva árasztotta szét a világba azt az igazságot és világos-

ságot, amelyet az Isten Fia hozott a földre. S amit a tanítvá-

nyoknak mondott az Úr, azt ezen a Szentlelken, a Szentlélek-

nek ezen a sugárzásán keresztül minden tanítványának mondja, 

akik hisznek és hitükön keresztül képesek az egész lelküket 

átadni az Igazság Szellemének, hogy az munkálkodjék rajtuk, 

és az ő mulandó emberi énjükön keresztül az örökkévaló igaz-

ságokat cselekedjék és hirdessék a maguk beszédjével, ér-

zésével és cselekedetével. Mint ahogyan már többször mondot-

tam, az ember élete nem csupán a múlandó élet eseményeinek a 

végigéléséért adatik, hanem kettős céllal. T. i. akik hisznek és 

megtérnek, és akikben az Igazság Szelleme elvégzi azt a mun-

kát, amellyel átmenti őket az örökkévalóságba, azok megtartat-

nak; nem magukért, hanem azokért az igazságokért, azokért a 

valóságokért, amelyek az ő életüket betöltik. Akik pedig nem 

fogadják be ezeket az ő kicsiny földi életükben — bárha talál-

koznak az Isten Lelkével, azzal az isteni sugárral, amely őket is 

keresi a kegyelemmel, hogy megtartsa, ők azonban a tekintetü-

ket elvonják és a múlandó felé fordítják — azok számára a föl-

di élet nem jelenti azt, amit a megtért lelkek számára. Ezek 



 178 

elvesznek az ő bűneikben; az ő életük nem jelent semmit, mert 

ők nem írták be az örökkévalóság könyvébe, az élet könyvébe 

magukat az életük eseményeivel, gondolataikkal, beszédeikkel, 

érzéseikkel.  

 Ezeken az isteni Lélek nem tudott megnyugodni és nem 

tudott általuk cselekedni. Azért az ő kicsiny életük ismét vissza-

süllyed a porba, s úgy múlik él, mint a fűnek, vagy a fának az 

élete, amely tavasszal virágot hoz, nyáron gyümölcsöt, azután 

elhullatja a magvát és meghal. Így múlik el a mulandónak élő 

ember élete is, mert az ő élete nem jelentett semmit az igazság 

világában. Nincs súlya, nincs jelentősége; por és hamu az, amit 

gyűjtött; az élete nem jelent többet, mint egy marék port, amit 

hogyha feldobnák a levegőbe, elviszi a szél és a por ismét eg--

gyé lesz a porral. És a kézbe vett porszemekből senki sem tudja 

megítélni, melyik porszem volt az, amely élt és cselekedett, és 

melyik volt a többi. Isten kegyelmében és hosszútűrésében 

nyugszanak ezek a lelkek, és várják az életbeszólíttatásukat. Ha 

pedig gonoszt cselekedtek, gonoszságuk gyötretésében várják a 

szabadulást, amelynek lehetősége el van rejtve a szemeik elől. 

 Tehát amint Krisztus elbocsátotta tanítványait, és amint 

az ő tanítványain keresztül tanítványokká lettek azok, akik hit-

tek, és ezeknek a beszédjein keresztül ismét újabb tanítványok 

lettek, úgy mindnyájan, akik átértik és átérzik az Ige nagy fon-

tosságát, tanítványaivá lesznek a felismert Krisztusnak, és tőle 

várják és remélik a maguk felmentését a hiábavaló élettől. Mert 

ameddig az Isten kegyelme meg nem keresi, és meg nem szó-

lítja, addig mindenkinek csak hiábavaló élete van. Csak amikor 

a kegyelem szava elhangzik és az egyének lelki fülei éberek és 

meghallják a kegyelem szavát és a léleknek, mikor erre felfi-

gyel, legelső gondolata az, hogyan cselekedjék, hogy az igaz-

sághoz, az Istenhez kapcsolódhasson: akkor kezd az életnek 

jelentősége lenni. És aki felfigyel és odaborul a Krisztus lá-

baihoz, hogy az ő beszédét hallgassa, hogy megtölthesse a 

lelkét a Krisztus által adott Igével, hogy megtudhassa és 



 179 

megtanulhassa, hogy az ő bűneit és tévelygéseit, az ő hiába-

való életének haszontalan törekvéseit sorban hogyan rak-

hassa le a Krisztus lábaihoz, hogy helyettük az Isten igazsá-

gának előírt kötelezettségét örömmel teljesen vállalhassa 

magára: az átlép a mulandóból az örökkévaló életbe. 

 Tehát mindazok, akik meg akarnak térni, felfigyelnek a 

hívó szóra, felfigyelnek arra, amit Krisztus mond. Ekkor már 

mindegy, hogy ki hogyan, miként ismerte meg Krisztust; hi-

szen mindnyájan az Isten Lelkének a közegei és közvetítő esz-

közei vagyunk. Ezeken a közegeken keresztül az emberi lelkek 

felfogják az Isten világosságát, és a lelkükbe zárják azt. Min-

denesetre a legelső és fő szükségesség, hogy a lélek a bűneitől, 

az ő addigi természetétől, hiábavalóságaitól megszabadulhas-

son. Már pedig, ha nincs bűnbocsánat, ha az Isten meg nem 

bocsátja az emberek vétkeit, akkor nincsen senki, aki üdvözül-

hessen; akkor nincsen senki, aki a porból felemelkedhessek, 

mert a bűn lekötözi az ember lelkét, a bűn uralkodik az emberi 

lelken. Istennek a bűnös lélek iránt megnyilatkozó legelső ke-

gyelmi ajándéka a bűnbocsánat. Isten bűnbocsánatot ígér 

mindazoknak, kik megtérni szándékoznak, akiknek a lelkében 

a vágy felébred aziránt, hogy jobbakká, igazabbakká legyenek. 

Azt mondja az Úr: „Valakiknek megbocsátjátok bűneiket, meg-

bocsáttatnak nekik; akiknek pedig megtartjátok, megtartat-

nak”. Mert az igazság törvénye kötözi a bűnös lelkét a bűnhöz, 

aki nem akarja a Krisztust befogadni, aki nem akarja az igazság 

Lelkét szolgálni, aki bár áhítozik bűnbocsánatra, de megtérni 

nem akar, a bűneit, fogyatékosságait elhagyni nem hajlandó, 

sőt tetszeleg bennük. A lelki tisztulás és javulás útjára lépni 

nem akar, s nem hajtja meg a fejét a reá kirótt engesztelő 

törvény előtt. Ezeken nem lehet segíteni, ezeket nem lehet 

feloldozni, mert még csak mint emberek fogadják el, de a 

lelkük nem fogadja el az Isten felkínált bűnbocsánatát, mert 

az Isten felkínált bűnbocsánata a megtéréshez, a megtisztulásra 

való törekvéshez van kötve. Isten előlegezi a bűnbocsánatot, de 



 180 

az embernek ezzel az előlegezett bűnbocsánattal nem lehet és 

nem szabad visszaélnie. Éppen azért nem oldoztathatnak fel 

ezeknek a bűnei, mert az ilyenek csak mint emberek fogadják el 

a bűnbocsánatot, de a lelküket nem adják át ennek ellenében az 

ő Uruknak és Teremtőjüknek, aki a testté lett Igén keresztül 

szól hozzájuk, hanem a lelküket megtartják önmaguknak és a 

múlandó élet örömeinek, céljainak, törekvéseinek szolgálatába 

állítják még azt a kegyelmet is, amit Istentől előlegezett aján-

dékképpen kaptak. Ezzel szemben, akit a Szentlélek munkába 

vett, és aki az egész lelkét úgyszólván alárendeli a Szentlélek 

behatásának, az nagy lelki ajándékokat nyer, mint ahogyan 

meg van írva, hogy „nem mértékkel adja az Isten az ő Lelkét”. 

A Szentlélek ajándékát nem lehet megvenni, Istennel nem lehet 

alkuba bocsátkozni, nem lehet azt mondani, hogy ezt vagy azt 

megcselekszem, hogy a Szentlélek ennyi, meg ennyi kegyelme 

vagy ajándéka rajtam kitöltessék. 

 Az ember nem veheti meg a Szentlélek ajándékát 

sem böjtöléssel, sem nagy cselekedetekkel, vagy sok imád-

kozással; még akkor sem veheti meg, ha önmagát égő ál-

dozat gyanánt áldozza fel — ha „az ember” akar. Az em-

bernek, amikor az Isten törvényébe lépett és elfogadta a bűnbo-

csánat ajándékát, egyszer s mindenkorra lekötelezettnek kell 

magát éreznie az Isten kegyelmével szemben; nem lehet többé 

akarnia, csak engedelmeskednie, bizakodnia és várnia az Isten 

ajándékaira, arra, hogy az Isten felvegye őt kegyelmébe és ir-

galmába, s amikor az Isten felvette őt, kitöltse az ő Lelkét a 

testen keresztül is reája. Azért az ember önmagától nem tehet 

semmit, hanem csak akkor, ha az Isten Lelke indítja arra, hogy 

cselekedjék. Különösen nem tehet a lelkiekben, a szellemiek-

ben semmit; nem oldozhat, és nem kötözhet. Az ember vétke-

zik, amikor az Isten elé áll és alkudozásba akar kezdeni, hogy 

az Isten ezt, vagy azt cselekedje meg vele. Azért mondom én 

nektek: az alázatosság a legfőbb erény, amelyet az embernek, 

mint legszükségesebb kelléket kell megszereznie. Maga a hit is 



 181 

Isten ajándéka. Mert az, hogy az emberek azt mondják: „én 

hiszem ezt, vagy azt” — csak az ember lelkére vetített egyetlen 

sugár, amely világosságot nyújt addig, ameddig a lélekre rá-

esik, de abban a pillanatban, amikor az a sugár kialszik, ott 

marad az ember a sötétben. Tehát a hit Isten ajándéka, nem 

pedig az ember lelkének a vívmánya. 

 A reménység különösen nagy ajándéka az Istennek, 

mert ez a hittel összeölelkezve megnyugvást, békességet és 

bizonyosságot hint el az ember lelkében. Akinek a hite ingado-

zó, annak a reménysége is halványan és homályosan világító 

kis mécsecske, amelyet hogyha a kételkedés és a bizonytalan 

kilátások szellője csak egy kicsit is megérint, igen sokszor egé-

szen kialszik és homállyal, sötétséggel borítja el a jövő kilátá-

sait. Ilyenkor a lélek kétségbeesik, és nem azt cselekszi, ami 

kívánatos, hanem azt, amitől félt, amit nem akart. A szeretet, 

— óh a szeretetben áll a legbizonytalanabbul az emberi lélek! 

Ami az emberi lélekben szeretetnek látszik, az legtöbbnyire 

csak önző szeretet. Az önző szereteten keresztül nagyon nehe-

zen tanul meg az emberi lélek úgy szeretni, hogy az a szeretet 

ne az ő lelkének és testének a keretét képezze, hanem hogy ő 

adjon, ő szolgáljon inkább másoknak. Az önzetlen szeretet leg-

elsősorban lemondáson épül fel. Ameddig valaki nem tud le-

mondani, addig nem tud önzetlenül szeretni. Ameddig nem tud 

valaki önzetlenül szeretni, hanem csak önző szeretete van, ad-

dig még az önző szereteten keresztül a gyűlölet mérge és ful-

lánkja is ott él a lélekben és cselekszi a gonoszt. 

 E két véglet között, t. i. a gyűlölet és az önzetlen sze-

retet között hömpölyög a bűnök, tévelygések és félreértések 

árja. Ez az ár hordozza magában azokat a fájdalmakat, azokat a 

sebeket, azokat a szenvedéseket, amelyek megtépik a lelket és 

elgyengítik, kimerítik az erőt, elsötétítik a kilátást. S amelyek 

nyomása alatt kicsinnyé törpül a hit, ellankad a remény és két-

ségbeesés száguld végig az élet országútján, és szedi áldozatait 

azok között a lelkek között, akik megtartották az életüket ön-



 182 

maguknak, azaz akik a múlandó életből éppen semmit sem 

akarnak odaáldozni az örökkévalóság, az igazság oltárára. Akik 

önzők, hamisak, hazugok, testiesek, hiúk, gőgösek; akik min-

denképpen a maguk hiábavaló, kicsiny életét tekintik központ-

nak, az egyedüli értéknek, amely körül az emberi értékek csak 

azért vannak, hogy ők azokból az értékekből hizlalhassák fel 

önmagukat. Mivel pedig a gonosznak nincs önmagában való 

élete, nincsen létjoga, tehát akik a gonosznak — azaz az ördögi 

eszmének — a szolgálatába szegődtek, azoknak életében az 

teljesedik is ki. Azért az ilyen selejtes lelkek az életnek csak azt 

a kicsiny, múlandó részét nevezhetik a magukénak, amely itt a 

testben érhető el. Ezek nem tudják megrögzíteni a maguk éle-

tét; ezeket viszi, sodorja a rotáció szele, amely hol ide, hol am-

oda ragasztja őket és ők kénytelenek mindezt elszenvedni, mert 

semmiképpen sem urai önmaguknak, sem az ő halvány életük-

nek. 

 Egyetlen bizonyosság, egyetlen lehetőség van az élet 

rögzítésére: az Isten igazságába való belekapcsolódás, az 

Isten törvényében való munkálkodás. Ez az egyetlen szilárd 

pont az egész teremtett mindenségben. Ez az a megrendít-

hetetlen irány, amelyhez hogyha a szellem szabad akaratá-

ból hozzátapad, és ezt választja élete céljául, akkor, mint 

ahogyan az írásban áll, nem homokra építette az ő házát, és 

jöhet az árvíz, jöhet a szélvész, nem bír hatalmat venni fe-

lette, mert ez az igazság, ez az egyetlen valóság fenntartja 

őt. 

* 

Amikor azt mondja az Úr: „Valakiknek megbocsátjátok bűnei-

ket, megbocsáttatnak nekik, akiknek megtartjátok, megtartat-

nak”. Ezzel nemcsak az ő tanítványainak, hanem azoknak is 

szólt, akik majd a késő időkben válnak tanítványokká, akik 

majd lelkük szerint hozzákapcsolódnak az ő igazságához, az ő 

Igéjéhez, abban élnek és munkálkodnak. És betöltik azokat a 

küldetéseket, amelyekhez őket az ő fejlődési és tisztulási tör-



 183 

vényük hozzáköti, és képesíti őket emberekkel, lelkekkel bán-

ni, és elszenvedni tőlük mindazokat a bántásokat, amelyek az ő 

munkálkodásukkal együtt járnak. Mert valahogyan azt ne kép-

zeljétek, hogy mindenkinek meg van írva a sorsa, hogy ezen 

meg amazon a fájdalmon keresztül kell mennie, mert azok neki 

szükségesek. Hiszen hogyha így volna, akkor minden bűnnek, 

minden gonoszságnak megvolna a maga élőírt tere és a maga 

elvégzendő munkája. Mivel azonban a gonosznak sem létjoga, 

sem Istentől előírt munkája, cselekednivalója nincsen, mert 

minden, ami gonoszság, ami bűn, az elpártolás Isten törvényé-

től, az szembehelyezkedés az isteni jóval és igazzal: ennélfogva 

éppen ellenkezőleg, minden bűnnek nemhogy létjoga és létcélja 

nincsen, hanem mivel mégis létezik, vele szemben bűnhődés, 

megtorlás, igazságszolgáltatás áll fenn! 

 Tehát valaki cselekszi a bűnt, szolgája a bűnnek; aki 

szolgálja a bűnt, az szolgálja a gonoszt, a gonosz pedig a 

leghűbb szolgájának sem fizet jóval, egyszerűen azért, mert 

nincs neki. Tehát valaki a gonoszt cselekszi, az a gonosz 

következményét aratja. A gonosz következmény pedig nem 

jön Istentől! Isten nem bünteti a gonoszt sem; a gonoszság 

bünteti önmagát azokban a következményekben, amelyek 

mintegy minden cselekedetnek, minden megmozdulásnak a 

fejlődését hordozzák magukban. Mert mindennek fejlődnie 

kell; mindennek van következménye. Valaki beírja a nevét az ő 

életével, megmozdulásaival az élet áradatába, ez az életáradat: 

a természettörvény azt tükrözi vissza az ő részére. Mindenki 

beleírja az életbe, az élet folyamába a maga megmozdulásaival, 

a maga egyéniségével az ő szívének érzéseit, gondolatait és 

cselekedeteit, s így az életáram, a természet mindenki számára 

ugyanazt tükrözi, amit belehelyezett; ha odaállasz a tükör élé, 

az a tükör a te cselekedeted következményeiben ugyanazt mu-

tatja vissza, ami te vagy. 

 Azért küldetnek a törvényből kiesett szellemek a maguk 

rögzített világaiba a saját erőikben, hogy ebben a rögzített álla-



 184 

potban — ahol mindennek bizonyos fejlődési turnust kell kö-

vetnie, s ahol mindennek a maga természete szerint megadatik 

az a korszak, az a fejlődési lehetőség, amikor és ahogyan ön-

magát kimutathatja, vagyis önmagáról bizonyságot tehet — ők 

is a maguk természetének bizonyságát szolgáltassák, és ezzel 

magukat megismerjék. Az almafa csak almát terem, a szilvafa 

csak szilvát s ezzel a terméssel önmagáról tesz tanúságot és ad 

bizonyságot. Így a rossz felé hajló szellem is a maga cse-

lekedeteivel önmagáról ad tanúságot, és a természettörvényben 

azt találja meg, amiről tanúságot tett. A szellemvilágban nem 

volna elég tanúságuk ezeknek a bukott elvekbe süllyedt szel-

lemeknek, mert hiszen ott sokkal gyorsabb a mozgás, illetőleg 

lassúbb a lélek fejlettségi fokozata szerint.31* Ellenben a földi 

világban a természetes erők Isten törvényébe vannak zárva. 

Isten az ő tiszta életáramaival ébresztette fel a bukott szellem-

magvakat, és oldotta fel azokat a megrögzött formákat, ame-

lyeket a föld mint ilyen is mutat. A hegyek az emberszellem 

gőgjét, a mások fölé emelkedni vágyását, hiúságát, hatalmas-

kodását, makacsságát, konokságát, önteltségét mutatják. A 

bennük elrejtett ércek és kövek mind-mind az emberi léleknek 

külön érzéseit, külön jellemvonásait példázzák. Nézd meg az 

egész világot és meglátod benne önmagadat. 

 De ez a világ szép, ez a világ majdnem tökéletes, mert 

az Isten kegyelme felolvasztotta és elválasztotta a vizeket a 

szárazföldtől; nincs káosz, nincs felfordulás; a minősítési tör-

vény által minden atom a maga helyére csoportosítva várja a 

maga feloldozását és ismét lelki erővé való átalakulását. Néz-

zétek meg az állóvizeket, amikor csendes, szélmentes, vihar-

mentes állapotban vannak: a nap sugarait és az ég kékjét tükrö-

                                                 
31 * T. i. sokkal gyorsabb a szabad szellemeké, akik az ő jójukkal és iga-

zukkal gyorsabban és többet tehetnek) ellenben sokkal lassúbb a földi szel-

lemeké, akiket a hasonlóság törvénye elválaszt a magasabb szellemektől, 

akiktől tanulhatnának.  

 



 185 

zik vissza. Nem az ember szívét mutatja-e ez? Amikor békes-

séges, az ég tükröződik benne vissza: a szép, a jó és az igaz; 

azonban amikor vihar korbácsolja, haragos hullámokat vet és 

dobálja az érzés — mint a hajót a haragos hullámok — és ha-

lált hordoz magában. A föld az ember, az ember a föld. 

 De éppen azért, ami a földön van, mindarra szüksége 

van az embernek, mert hiszen ő az, és az ember hozzá van köt-

ve ezekhez a tápláló és éltető elemekhez. Az ember föld nélkül 

nem él meg, mert ide van rögzítve. Innen csak akkor mehet el, 

hogyha azokat az erőket ismét lelki erőkké, lélekké dolgozta át, 

amely erőket ő rögzített ide, amely erőket ő maga keményített 

meg, s amely erőknél fogva ő is ide van kötve. Amikor a lelké-

ben a gőg alábbhagy, amikor önzéséből megtér, amikor belátja, 

hogy kétszínű hazudozásaival és nagyot akarásával nem juthat 

semmire sem, és megtér Istenhez. Felveszi az Isten törvényét, 

ebben lépésről lépésre megtanulja mindazokat az elvégezni 

valókat, amelyek őt itt, ebben a kicsiny világban olyan munká-

hoz kötik, amelyet ha elvégzett, viszonylagos békesség és bol-

dogság birtokába jut. Azonban ha ezt a törvényt megismerni 

nem akarja, mert ebből a törvényből a maga számára mindig 

csak a megütköznivalót keresi és találja meg, akkor mindig 

szűkebb és szűkebb mozgási lehetőséget nyújt neki sorsa, min-

dig kisebb és kisebb hatóerővel rendelkezik, úgyannyira, hogy 

a létlehetősége, a testbeöltözés lehetősége is mindig hosszabb 

és hosszabb időturnusokra tolódik el, egyszerűen azért, mert 

megmaradt a bűneiben. És akkor ismét egy kicsiny ponttá zsu-

gorodik össze a maga világában, s akkor a saját világának nem 

ura többé, hanem alárendelt porcsomóvá válik, amely számára 

szűk börtönt képez.  

 Csak az Isten törvényét megismerve haladhat felfelé a 

lélek a tisztaság, a jóság, az igazság útján, míg végül elhagy-

hatja e föld rögét, s akkor szabadságot élvez, ténykedik a föld-

feletti szférákban a saját erőivel, amelyeket a földi kötöttség 

állapotából felszabadított és lelki erőkké alakított át. Ezekben a 



 186 

felritkult s folyton ritkábbá és szabadabbá váló lelkierőkben a 

szabadsága is folyton nagyobbodik és az őt addig vezérlő fény 

szellemi világossággá alakul át benne. Azután szellemének a 

lelki erőkből való kiemelkedésével Istentől kapott fényben és 

erőben gyarapodva, a lelki erőket is átminősíti szellemi erőkké, 

fokról-fokra állandóan kivonva belőlük azokat az értékesebb 

parányokat, amelyeket az ő szelleme a maga megmozdulásához 

és tevékenységéhez, mint átszellemesített erőket használ fel. 

Nincs kötve többé a föld rögéhez, hogy szellemi munkáját vé-

gezhesse; szellemi szabadságot élvez, tanul, fejlődik mindig 

tovább és tovább, s nemcsak azoknak az erőknek lesz urává, 

amelyeket ő emelt fel, hanem azoknak is, amelyeket ténykedé-

se, munkálkodása által magához vonz. Ezek az erők új otthont 

nyújtanak neki, s ahova őt az Isten kegyelme küldi munkálkod-

ni, ott, abban a napköziségben ezzel az ő otthonával együtt 

telepszik le, s ezen az új munkahelyén is tulajdonképpen abban 

a szférában él, amelyhez tartozik. 

Hogyha ti az emberekkel beszéltek és az emberek titeket meg 

nem hallgatnak, a ti igazságotokat, a ti szereteteteket, a ti jóra 

törekvéseteket nem veszik figyelembe, és az az ő lelküket nem 

ragadja magához, hanem elfordulnak tőletek, sőt esetleg gyűlö-

lettel és szeretetlenséggel viszonozzák a ti szereteteteket: ti 

semmiképpen meg nem bocsáthat játok ezt az ő vétküket. 

Akár ellenetek vétkeznek, akár az Isten törvénye ellen; 

nektek tehát nincs módotokban, hogy őket az ő bűneiktől, 

és ezáltal az ő nyavalyáiktól és kötöttségüktől megszabadít-

hassátok. Mert a titeket átvilágosító lélek nem követhet el 

erőszakot, hanem meghagyja az embert a maga szabad 

akaratában. 

 Az a bocsánatkérés, amelyre a kétségbeesett bűnöst, a 

büntetéstől való félelem kényszeríti, még nem jelenti, azt, hogy 

ő a bűnnel, mint olyannal, csakugyan szakítani, is akar. De ha 

egy lélek belátja bűnösségét, hibás voltát és akarna, szeretne a 

bűntől megszabadulni, de képtelennek érzi magát reá, mert 



 187 

gonosz természete, elfajult lelkierői nem engedik őt szabadon, 

hanem újra meg újra megcselekedtetik vele a gonoszt. Ha az 

ilyen lélek kéri, hogy „bocsásd meg az ellened elkövetett hi-

bámat”: a bennetek élő lélek, az Isten Lelke kényszerít titeket, 

hogy megbocsássatok neki, mert látjátok, hogy lelki nyomorék, 

lelki gyengeségben szenved és képtelen felemelkedni. Tehát 

ilyen esetben anélkül, hogy bárki is erőszakkal kényszerítene, 

érzitek a lelketekben az indíttatást, hogy meg kell bocsátano-

tok, hogy ő a bűntől és a bűn következményétől megmeneked-

hessek. 

 De akinek még kedves a bűn útja, aki még úgy érzi, 

hogy ő helyes és jó úton jár, amikor gonoszul cselekszik, s a 

lelkében egyáltalán nem ébred fel az a gondolat, az az érzés, 

hogy bocsánatra szorul: ti annak a vétkeit meg nem bo-

csáthatjátok. Ez természetes, mert az még magában hordozza 

az ő bűneit és azok következményeit, tehát nem szabadíthatjá-

tok meg őt bűneitől; és vétkezzék az illető akár ellenetek, akár 

a világ ellen, vagy az Isten ellen, nem bocsáthatjátok meg az ő 

bűneit. Mert a megbocsátás nem annyit jelent, hogy nem 

álltok az igazság szavával bosszút rajta, nem annyit jelent, 

hogy nem toroljátok meg a bűnt, hanem, hogy a ti érzései-

tekben felmentitek őt. Ha valaki azért kér bocsánatot, hogy a 

bűnnek a következményétől, a szégyentől vagy a fájdalomtól 

megmeneküljön, az még nem jelenti azt, hogy csakugyan rá is 

szolgált a bocsánatra. Ti elnézhetitek az ő tévelygését, de meg 

nem bocsáthatjátok egészen addig, ameddig a lelketekben élő 

isteni Lélek helyteleníti és elmarasztalja őt az ítéletben. 

 Amikor azonban azt látjátok, hogy csakugyan megbánta 

és szeretne tőle szabadulni, de nem tud, és érzitek, hogy neki 

szüksége van reátok, és az Isten Lelkétől indíttatva odamentek 

és a hóna alá nyúltok, hogy felemeljétek és megszabadítsátok őt 

a bűneitől és tévelygéseitől, jól cselekedtek; mert hiszen ti ma-

gatok sem vagytok tökéletesek. Mert az, hogy az Isten útjára 

léptetek, még csak azt jelenti, hogy a lelketek megtalálta az 



 188 

irányt, a célt, amely felé haladnotok kell, de még ezen az úton 

is hordozzátok a lelketekben mindazokat a tökéletlenségeket, 

hibákat és tévelygéseket, amelyeket valaha magatokra szedte-

tek. Ezek a hibák, ezek a tökéletlenségek, ezek a tévelygések 

azok, amelyek megütköznek egymássál az életúton. Nem a lélek 

a lélekkel, hanem azok a hibák és ferdeségek, amelyek a lélek 

kinövései, tökéletlenségei és helytelenségei. Azért akik az Isten 

útján haladnak, szükséges, hogy önmagukba tekintsenek, szük-

séges, hogy napról-napra önvizsgálódást végezzenek, feltekint-

ve Krisztusra, aki a tökéletes, az ideális, a mennyei Ember ké-

pét mutatta meg. Mert mindenkinek, aki feltekint őreá, azután 

önmagába tekint, szégyenkezve kell belátnia, hogy mennyi tö-

kéletlenség, mennyi hiba, mennyi ferdeség és kinövés van az ő 

lelkén, amely semmiképpen sem teszi őt hasonlóvá az Esz-

ményhez. Pedig minden ember lelkének hasonlítania kell ahhoz 

az Eszményhez, akit Isten azért küldött ide a bűnbe alámerült 

földre, hogy az emberi léleknek legyen egy Ideálja, akihez ma-

gát hozzámérje és kiképezhesse. Valahányszor az emberi lélek 

elégedetlenül zárja le ezt az összehasonlítást, mindannyiszor 

kérje az Úr elnézését, bocsánatát, segítségét és az Úr mindan--

nyiszor lehajol, mindannyiszor végez valamit az emberi lelken. 

Sokat nem végezhet, mert a bűn úgy hozzánőtt az emberi lélek-

hez, hogy ha azt az Úr hirtelen el akarná távolítani, az kibírha-

tatlan nagy fájdalmat okozna az emberi léleknek. Ő mindennap 

simít valamit, minden egyes összehasonlítás után végez valami 

újjáteremtő munkát a lelketekben. Míg végül annyira meggyó-

gyítja, megerősíti, megtisztítja és átalakítja a lelketeket, hogy 

utatok végével ki kell alakulnia bennetek a hasonmásnak, azaz, 

ha nem is tökéletesen, de valamiképpen hasonlítania kell a lel-

keteknek Ahhoz, aki azt mondta: ,, arról ismerlek meg titeket, 

ha egymást szeretitek”. 

Ez a szeretet az, ami a lélekben a legtermékenyebb erőket fej-

leszti ki; ez a szeretet az, amely megenyhíti az út fáradalmát. 

Ez a szeretet az, amely a fájdalmakat elfeledteti; ez a szeretet 



 189 

az, amely észrevétlenül újjáteremti az emberi lelket. De hogyha 

ez a szeretet gyenge bennetek, akkor nem tudtok sem elnézni, 

sem megbocsátani, sem munkálkodni embertársaitok lelkén. 

Aki pedig munkálkodni akar, aki az ő Urát csakugyan követni 

akarja, annak éppúgy meg kell magát aláznia, mint ahogyan ő 

megalázkodott érettünk; annak önmagát éppúgy fel kell áldoz-

nia a szeretet oltárán, mint ahogyan Ő feláldozta önmagát azo-

kért, akik Benne hittek és azokért, akik ezeken keresztül még 

hiendők lesznek. 

 Tehát semmiképpen sem bocsáthattok meg olyan-

nak, aki erre a bocsánatra nem szorult rá, mert még el sem 

kezdte a magába nézést, még fel sem ismerte, hogy micsoda 

az a bűn, amelyet elkövetett. A bocsánat érzése oldó és bon-

tó folyamat, amely annak a lelkében, aki ellen a vétket el-

követték, a részvét, a sajnálkozás, az irgalmasság és könyö-

rületesség kifejezésében olvad fel és válik tökéletes bűnbo-

csánattá. De vajon érezhet-e részvétet, könyörületességet, ir-

galmat a lélek olyannal szemben, aki arra még egyáltalában 

nem szorult rá, mert még követi a bűnt, még jól érzi magát a 

saját igazságában, a saját ferdeségében, a saját tévelygésében? 

A szeretet érzésének olyan magasan kell kifejlődve lennie a 

lelketekben, hogy ez az előlegezett bocsánat készenlétben álljon 

abban az időben, abban a pillanatban — bármikor következik 

is az el — amikor arra annak a másik léleknek szüksége van. 

Mert akinek a lelke megkeményedik, az nemcsak, hogy a bos--

szúállás érzésétől nem tud megszabadulni, de még kevésbé ké-

pes a szeretet oldó és bontó ténykedő erőit hozzájuttatni annak 

a lelkéhez, aki arra rászorul, hogy felemelje és megtisztítsa őt 

bűnéből. Az ilyen pedig még nem Krisztus tanítványa. Ezzel 

szemben pedig ha a hibát, a vétket elkövető fél nem tudja a 

lelkében a szeretetnek megbánó, jóvátenni kész igyekezetét fel-

ébreszteni, hanem szintén megmarad a maga keménysége mel-

lett: akkor az ilyen két lélek között nem jöhet létre a bűnbocsá-

nat, a kiengesztelődés, a feloldozás és a megtisztulás. 



 190 

 Ennek a két érzésnek a kiegyenlítése és újra szeretetté 

való átdolgozása nagy munkát igényel az ember lelkében. És 

ennek a munkának mégis meg kell történnie, ennek a munká-

nak mégis végbe kell mennie, mert nem lehet megkötözötten 

Isten elé állani. Nem lehet Isten trónja elé állanod, hogyha reád 

a te felebarátod jogosan neheztel, Vagy jogosan vádol az ő 

érzése. Még ha az ajka nem szól is, sőt ha a lelkében menteget 

is, de ha a szívének fájdalma újra meg újra belesajog, és meg-

zavarja a te lelkednek a jó felé való törekvését, akkor a te lel-

ked mintegy hideg zuhannyal végigöntve veszi tudomásul an-

nak a másiknak a közeledését, ami fádalommal tölti el a lelke-

det. Ez az érzés az, amely vádolólag lép fel az érzések vi-

lágában Krisztus előtt. Kimondani nagyon könnyű a megbo-

csátást, és ti emberek dogmát csináltok abból, hogy meg kell 

bocsátani, és bocsánatot kell kérni. Pedig a bocsánatkérés és a 

bocsánatadás a legnagyobb és legszentebb dolog, amely em-

berlélek és emberlélek között végbemegy. 

 Azért, ha valaha vétettetek embertársatok ellen, ha vala-

ha vétettetek a világ ellen, az igazság törvénye ellen: akkor 

minden igyekezetetekkel, minden érzésetekkel azon kell lenne-

tek, hogy mindezt kiengeszteljétek. Hogy ami fájdalmat, félel-

met, bizonytalanságot, szeretetlenséget ébresztettetek a lelketek 

ferdeségével és tökéletlenségével azokban a lelkekben, akiknek 

az érzése titeket vádolhat, ezt az érzést átváltoztassátok „míg 

az úton vagytok”, míg a földön éltek. Mert amit itt ezen a föl-

dön kiegyenlítetek egymás között, amit itt ezen a földön elol-

doztok, az a mennyben is oldozva lészen, de amit itt ezen a föl-

dön nem tudtok feloldozni, nem tudtok újból szeretetté és biza-

lommá átváltoztatni, az az érzés megmarad, és az ellenetek 

tanúskodik, amikor ti már boldogok akartok lenni. Amikor a 

zavartalan békesség honába érkeztek, amikor a magatok lelké-

nek kiművelését már elvégeztétek, és a lelketek már ragyog 

azoktól a tudományoktól és azoktól az érzésektől, amelyeket, 

mint a csiszolt gyémánt a maga sugarait, kivetítetek a teremtés-



 191 

re: csak egy lélek legyen is ott, akiben eltemettétek a szeretet 

érzését a nehezteléssel, a félelemmel, a fájdalommal, s nem 

hordtátok le azt a hegyet: annak az érzése vádolni fog benne-

teket. 

 Azért bocsássatok meg egymásnak és legyetek belátók. 

Még akkor is bocsássátok meg az egyes félreértéseket, hogyha 

nem tudjátok, miért lett az. Mert hiszen félreérthetitek egymást, 

nem láthattok egymás lelkébe, és sokszor a félreértésen keresz-

tül fájdalmakat okoztok egymásnak anélkül, hogy szándékosan 

tennétek. Azért igyekezzetek egymás lelkében mindig a jobbat 

feltételezni, hogy meg ne sértődjetek, és ne vádoljátok egymást 

esetleg egy félreértés miatt. Mert minden félreértés, minden 

kis vád egy-egy árnyék az előtt a fény előtt, amely titeket 

Istennel, az Isten szeretetének sugárzásával köt össze. 

 
3. A megváltás titka. (**) 

A régi és az új igazság. — Felelősség a mások lelkéért. — Mi képesít a 

boldogságra? — A vezeklő életek. — Nemzetek fénykora és elhanyatlása. 

— Krisztus eszméjének megváltó hatása. — Kiknek nem árt a halál? — A 

feltámadás titka. — Isten országának értelmezése. (1933. április 17. Hús-

vét.) 

 Sok spiritistának a hite inkább emberi, mint szellemi 

alapokon épül fel, és ez náluk később nagy próbáknak képezi 

alapját. Az ilyen ember t. i. emberi oldalról, nem pedig az ő 

benső lelkében megszerzett tulajdonságok révén nyeri a hitben 

való megerősödést. Ezért azután a lélek nagyon gyengén tud 

ebből táplálkozni, mert a külső emberi én, az emberi lelkesedés 

nagyon megszűri a szellemi igazságokat, mert a „külső ember” 

nagy mennyiséget foglal le a maga számára az igazság megér-

tése körül. Ebből táplálkozik az ú.n. médiumi hiúság is, a hatni 

vágyás. Az uralomvágy, ami végzetessé válhat azok részére, 

akik nem tudnak belülről kifelé, az ő emberi énjükbe elegendő 

világosságot bocsátani. Az ilyenek azt hiszik, és meggyökere-

sednek abban a tévhitben, hogy ők különös, kiváltságos lelki 

képességekkel rendelkeznek, s azért bármennyire akarják is 



 192 

magukat más emberekkel azonosítani, képtelenek rá, mert az 

önmaguk és mások között lévő nagy különbség érzete ennek 

útját állja. 

 Ennek következtében attól is meg vannak fosztva, hogy 

más emberek lelkébe betekinthessenek, és mások lelki érzéseit 

magukévá tehessék. Így hovatovább annyira elkülönülnek, 

hogy a lelküknek ezeket a ferdén fejlett tulajdonságait és érzé-

seit mint igazságokat más emberekre akarják ráerőszakolni. 

Mindez azután olyan hibás lelki hajlamokat fejleszt ki bennük, 

amikből nagyon nehéz meggyógyulni még a szellemvilágban 

is. Nagyon sok megaláztatásnak, fájdalomnak és csalódásnak 

kell érnie az ilyen lelkeket, míg ez a betegség lemúlik róluk. És 

minél jobban kedvez a földi élet ezeknek a hajlandóságoknak, 

annál jobban megszilárdul bennük az a feltevés, hogy helyes 

úton járnak, és a legteljesebb igazság birtokában vannak. Így 

ezek a lelkek maguk zárják el magukat a magasabb és jobb 

igazságok befogadásától, és azért nem tudnak javulni és tisz-

tulni. Azonban az Isten akaratának minden ereje megfe-

szítésével sem tud semmiféle emberi hatalom sokáig ellenállni. 

És amikor az események egymásba kapcsolódva annyira feltor-

lódnak, hogy mindegyik fluid megérik — mert bizonyos idő 

múlva minden fiúdnak meg kell érnie, és eredményt kell felmu-

tatnia, akár jóban, akár rosszban,— mint az árvíz mindent elönt 

maga körül, ezek is elsöprik, és eltakarják a meglévő fluid-

építkezést. És vele együtt mindazokat a helytelen és tökéletlen 

formákat is, amelyek egy bizonyos fokig, bizonyos állapotig 

otthont és táplálékot nyújtottak azoknak a szellemeknek, akik a 

jobbat még nem ismerték és jobbra nem voltak teljesen fel-

készülve. 

 Eljő azonban ezekre nézve is a fejlődés rendjén az az 

időpont, amikor elégedetlenekké lesznek az addigi táplálékkal 

és valami jobb, táplálóbb, nagyobb erejű igazság után kezdenek 

kutatni. Mikor azután idáig elérnek, akkor rájuk nézve azok a 

régi igazságok, mint túlhaladott álláspontok erejüket veszítik 



 193 

(mert a régi fluidok kiélték magukat) s ezzel egyidejűleg azok a 

személyek is eltörpülnek, és hatásukat veszítik, akik abban a 

fluidban dolgoztak, tekintélyt szereztek és uralmat biztosítottak 

felettük. 

 A léleknek megvan az a képessége, hogy a jobbhoz 

hasonuljon, ha kellő alázatossággal rendelkezik, mert akkor ez 

az alázatosság őt az értelmen keresztül vizsgálódásra és kere-

sésre indítja, s hajlandó lesz a jót a jobbért felcserélni. S így a 

jobbat elfogadván, annak hatását, ami számára addig jó volt, 

mint befejezettet önmagában is megszünteti, s mint cél nélkül 

valót elhagyja, és a jobbat igyekszik megtanulni, és benne dol-

gozni, abban fejleszti ki magát, s abban fejt ki erőt. Tulajdon-

képpen ez a hivatása minden léleknek, nemcsak annak, aki 

bármiféle úton-módon emberek fölé van helyezve. Annál szük-

ségesebb, hogy akik emberlelkek sorsát tartják a kezükben, ezt 

tanulmányozzák és a felelősség teljes tudatával és érzetével, 

lankadatlan szorgalommal és buzgalommal ebben dolgozzanak 

és munkálkodjanak. A saját lelkéért is felelős az ember, de még 

nagyobb a felelősség a mások lelkéért; és annak, aki emberlel-

kek sorsát intézi, sohasem szabad sem testi, sem lelki énjének 

semmiféle előnyéért feláldozni mások lelkének érdekét. Mert 

azok a más lelkek is imádkoznak, azok is éppúgy kedves 

gyermekei Istennek, aki azokat is éppúgy az üdvösségre akarja 

vezetni, mint azt, aki maga is vezetőnek hiszi és tartja magát. 

 És ha az emberi lélek megmarad a maga tökéletlen-

ségében és kényelmeskedésében, hogy bizonyos előnyöket 

megszerezzen és megtartson magának, akkor igen sokszor 

megtörténik, hogy a tanítványok felülmúlják a fejlődésben taní-

tójukat, és a vezető hátrább marad a fejlődésben, mint a tanít-

vány. S mivel a tanítványok az ő újonnan megszerzett igazsá-

gukkal, újonnan felfedezett érzéseikkel és világosságukkal 

újabb fluid-körzetet teremtenek maguknak, ebből az követke-

zik, hogy a régebbi vezető az ő fluidjaival és igazságaival 

együtt félre állíttatik, és elveszíti azokat az előnyöket, ame-



 194 

lyekhez ragaszkodott. Ezt hozza számára a fejlődés törvénye. 

Ez pedig természetesen nem nyújt számára megelégedést, ha-

nem csalódást, fájdalmat és szenvedést. Ez annak a következ-

ménye, hogy a lélek még csak nagyon kevéssé ismerte meg az 

igazságot a maga valójában. 

 Vannak a földre küldve emberszellemek, akiknek az 

életet csak most kell megismerniük, akiknek abból a bizonyos 

letargiából csak most kezd az öntudatuk kibontakozni, még 

csak most kezd az érdeklődésük minden iránt fölébredni. Ezek 

az ú.n. „szerencsés” emberek, akiknek semmiféle lelki erényük, 

a jóban semmiféle járatosságuk nincs, és mégis mintha az élet 

bársony bölcsőben ringatná. Úgy viszi, és úgy kényezteti őket, 

mint az anya a gyermekét, és úgy mutogat meg nekik mindent, 

hogy az érdeklődésüket felkeltse. És amikor felébred a lélek-

ben az érdeklődés az élet szépségei iránt, éppen mint a gyer-

mek, mohón kap minden szép és jó után, és mindent magáévá 

akar tenni, mert a lélekben felébredt megromlott ösztönök őt 

erre késztetik. A lélek gyermekkora ez, amikor a lelki képessé-

gek még csak alig bontakoznak ki. Az önzés eddig a fokozatig 

mintegy ébresztőül szolgál, mintegy az első durva vonásokat 

rajzolja meg. Mert hiszen a begubózott lélek, aki még nehéz és 

terhes természetével alighogy kifejlődött, az anyagnak nagy és 

terhes fejlődési munkáját és osztódását végigszenvedte, elfárad, 

és ahogyan mondtam, letargiába, olyan „minden mindegy” 

állapotba esik. 

 Amikor a fizikai síkon mint ember megjelenik, először 

szükséges, hogy az életnek alsóbbrendű oldalait ismerje meg, 

az ú.n. ösztöni életet, hogy azután a lelki élet ébredésével meg-

szeresse az életnek világosabb, színesebb részét is és érzések 

ébredjenek az ösztönök helyében. Hiszen már mondottam, 

hogy csak a lelkileg egészen fejlett szellem képes boldog lenni; 

a boldogság érzését csak a finom rezgésekre is reagáló lélek 

tudja önmagában elhelyezni és elosztani. Mikor a tudat fejlődni 

és az értelem csiszolódni kezd, akkor ezzel együtt, bár nagy és 



 195 

durva vonásokban, az érzelmi élet is kezd kialakulni. Mert még 

csak azután kezd az emberi lélek a jóról meg a rosszról valami-

féle fogalmat alkotni magának, amikor már a rossz hatásokat is 

megtapasztalja. Végig próbálja, és végig tapasztalja tehát a 

szenvedéssel teljes életeket, amelyek — mint ahogyan a szob-

rász vésője alól a felesleges kődarabok lehullanak az értékte-

lenbe — úgy a lélekről is lefaragják azokat a felesleges cselek-

vési vágyakat, azokat a felesleges mozdulatokat, amelyek dur-

vák, kíméletlenek és cél nélkül valók. Ezek a durva vonások is 

úgy maradoznak le a lélekről a fáradtság folytán, amely egy-

egy ilyen élettel együtt jár. A halál után pedig a szellem meg-

pihenve a szellemvilágban, mindezekről tudomást vesz és he-

lyesnek találja, hogy mindazoktól megszabadult. Mert a meg-

tisztult és a szenvedések által megformált lélek — bár nem 

tudja, de megsejti azt, hogy ezek az újabb formák, amelyeket 

az elmúlt szenvedések által nyert, az élet magasabb rendűségé-

be nyitnak számára utat. S akkor előtte állnak az életek soroza-

tai, amelyeken keresztül dolgozva, fáradva tapasztalatokat 

gyűjtött; és amellett a fejlettebb világban, ahova helyeztetik, 

fejlettebb életkörülmények között mindig jobban és jobban 

fejlődik az értelme és rájön arra, hogy ez által az élet által tanul 

és tanulni kényszerül, mert a fejlettebb élet körülményei min-

dig újabb tanulni- és megismernivaló feladatokat rónak reá. 

Ameddig pedig ezeket a feladatokat meg nem tanulja, el nem 

végzi, addig folyton ütközésnek van kitéve. 

 Ezek azok az életek, amelyeket ti vezeklő életeknek 

neveztek. Nem vezeklő életek ezek tulajdonképpen, hanem 

a lélek fejlesztésére szánt alkalmak. Mindenesetre a fejlet-

len léleknek összes mozdulatai, amelyeket az ő ténykedései-

vel tesz a világban, bűnös, tévelygő, szenvedést okozó, eset-

len és tökéletlen mozdulatok, amelyek szükségképpen szen-

vedés teljes eredményeket hoznak létre. A fejlődés folyamán 

ezeket hol cselekszi, hol meg magán tapasztalja a szellem. 

Mert a fejlődés iránya nem meredek, csak felfelé haladó, mint 



 196 

ahogy azt ti gondoljátok, hanem hullámvonalszerű: tanulás, 

ismeretszerzés jelenti a felfelé emelkedést, azután a megta-

pasztalás, a tanulságok elszenvedése jelenti az alámerülést. 

Mert a szellemnek a dolgok mindkét oldalát meg kell ismernie, 

és mindazt, amit egy bizonyos ideig tanult, fel kell dolgoznia 

magában, hogy a következő életében, a következő ténykedése 

alkalmával azokat a szenvedést okozó mozdulatokat, amelye-

ket akkor tett, mellőzze, finomabbakká tegye, hogy a követ-

kezmények, amelyeket a lefelé való haladásában elvisel, keve-

sebb szenvedést, kevesebb hátrányt rejtsenek magukban. 

 Ezt láthatjátok népek, nemzetek életében is. Minden 

nemzet életében van egy fénykor, amikor az a fluid kiéli magát 

és feljut a csúcsra; azután következik egy homályos korszak, 

amikor mindazt, amit ténykedéseivel létrehozott, következmé-

nyeiben meg kell ismernie, hogy tapasztalatot merítsen belőle. 

Mindezekből nyilvánvalóan következik, mi a szellem feladata: 

hogy öntudatlanul is meg tudja érezni azt, hogy ha ténykednie 

kell, minél tökéletesebben ténykedjék. Tehát fokozatosan meg 

kell tanulnia a jót, hogy azután ezt a megtanult jót az életében, 

a ténykedéseiben érvényesíthesse. Mert ameddig csak tanul 

valamit a lélek, addig az még nem az övé, addig az még nem 

megszerzett tulajdona, hanem csak akkor, amikor már nemcsak 

megtanulta, hanem a maga számára meg is valósította azt. 

 Aki Krisztust igazán megismeri, Krisztushoz igazán 

megtér — tehát nem a névhez, a külső formához, hanem a 

Krisztusban megtestesült Eszméhez — az, ha nem is egy élet 

alatt, de két-három élet alatt egész biztosan átalakítja a lelkét. 

Amikor pedig már ki van fejlődve a lélekben a Krisztus eszmé-

je, azután már nincs kitéve olyan nagy hullámzásoknak a fejlő-

désben, mert a Krisztus igazsága, a Krisztus eszméje a léleknek 

minden egyes részét mintegy átvilágítja, és annak ténykedését 

a tudatban kialakítja. Ez a hatalmas, nagy mozgatóerő az, ami 

megváltja a világot, mert semmi más eszme, semmi más elv 

erre nem képes. Nézzétek meg a bölcselőket, nézzétek meg a 



 197 

vallásokat, tanulmányozzátok át mindazokat a vezető esz-

méket, amelyek valaha voltak, és amelyek ma vannak, és e 

világ szellemeit vezetik. Van-e csak egyben is olyan oldó és 

bontó hatalom, van-e egyben is az egész világot, az egész lelket 

átalakító olyan gondolat, boldoggá tenni szándékozó akarat, 

mint amit a Krisztus igéjének töredékes írásaiban is megtalál-

tok?! Van-e egyetlenegy eszme, amely a szeretetet helyezi a 

legmagasabb trónra, amely a szeretet törvényét teszi igazság-

gá? Találtok-e bárhol is annyira mélyen lehajoló, annyira az 

emberi lélek mélységeit kutató és átalakító hatású gondolatot és 

vezető eszmét, amely felvehetne a versenyt Krisztus igazságá-

val, vagy legalábbis megközelíthetné azt?! Mert a Krisztus 

eszméje nem más, mint az örök, nagy Élet vérkeringése, élet-

működése. A bűn az a betegség, amely ezt az életműködést 

megakadályozza, az az elfajult világszellem, amely a bukással 

úrrá lett az elesett szellemcsoportokon. Az Istenben az élet egy-

re tart, tökéletesedik, terjed. Isten, a legtökéletesebb Élet, ön-

magából teremt, önmagából tökéletes szellemlényeket hoz lét-

re, mert tökéletes az életkeringése. Minden sejt elvégzi a maga 

munkáját, minden sejt telítve van életárammal, szaporodik, 

növekedik; minden sejt külön életfeladatot teljesít. 

 A ferdén fejlett emberi elv, az Istentől eltávolodott szel-

lem is akarja ezt utánozni. Hiszen az Isten képére és hasonla-

tosságára való teremtettsége folytán szeretné ő a mennyei álla-

potot, a boldogságot, egészséget, rendet, békességet és harmó-

niát élvezni, de ez számára lehetetlen, mert benne minden sejt 

meg van fertőzve, és nincs egy összetartó kapocs, nincs tör-

vény, amely egyiket a másikkal megbékéltetné, hogy egyöntetű 

munka, egyöntetű törekvés álljon elő. És így csoportok, sejtek 

halmazai halnak el a tévelygés és bűn következtében, mert nin-

csen bennük életlehetőség. Krisztus tanítása ezt a nagy embert, 

az összemberiséget, ezt az életre kelt sejthalmazt, ezt a megépí-

tett életet át akarja hatni a maga isteni erejével, fényével, isteni 

irányával és benne a vérkeringést, az életkeringést újra meg 



 198 

akarja indítani azáltal, hogy összhangba akarja hozni a sejteket 

és meg akarja gyógyítani a bűnbocsánat által az egyeseket. Az 

egészet összhangba akarja hozni azáltal, hogy életfeladatokat 

tűz elé, életcélt mutat neki. És nemcsak hogy megmutatja, ha-

nem a belőle áradó szeretettel és világossággal folyton-folyvást 

egyengeti is az utat, és mindegyikkel külön-külön törődve ve-

zeti, és bátorítja őket a küzdésben. 

 Mert hiszen az elfordult irányú sejtekkel ütközései van-

nak azoknak, akik már felvették magukba a mennyei élet-

áramot. Hogy tehát ebben az ütközésben el ne essenek, hogy ne 

haljanak meg, ne semmisüljenek meg, azért adta nekik a re-

ményt, hogy el ne szakítsák Istennel az összeköttetést még ak-

kor se, ha a halál árnyékában, a halál folyosóján állnak, és ha 

látszólag ebben a földi világban az ellentét győz is. Mert hiszen 

a túlerővel szemben az egyes ember — bármennyire fel legyen 

is ruházva erényekkel — nem tud megállni, áldozatul esik a 

testi életnek. De a testi élettel ne essék áldozatul a hit, a re-

mény, hanem a test levetése után ez az ép lélek, aki felvette 

magába a mennyei erőt, újra talpra álljon, és megerősödve a 

hitében nyereséggel zárja le az élet küzdelmét. Mert az áldo-

zatnak, az igaznak a halála, aki a Krisztus útján haladt, a test 

levetésével óriási vegyi folyamatot indít meg. T.i. aki igaz és 

hű marad és a testét áldozatul dobja: bár meghal a földi, látható 

világban, de az az erő, amit ő a szeretet oltárára áldozott, élő, 

ható, tevékeny hatalom, amely megtámadja a bűnnek, a halál-

nak a hatóerejét, semlegesíti és megfosztja azt hatalmától. Ez a 

Krisztus halálának és megváltó munkájának titka: hogy az a 

test, amely meghalt a keresztfán, illetőleg minden egyes élet-

parány, amely Krisztusban átváltozott, mert felszabadult a testi 

kötöttség állapotából, életárammá változik arra a lélekre nézve, 

aki elhitte, illetőleg elhiszi, hogy Ő az Isten Fia. 

 Az a test folyton-folyvást ontja az életáramot önma-

gából azoknak a gyenge lelkeknek a részére, akik ennek a vilá-

gosságnak a hatókörébe esve hisznek az ő istenfiúságában, az ő 



 199 

igazságában, abban, hogy Ő itt volt, itt járt és cselekedett. Ez a 

hit, ameddig még a lélek nem tudja, nem ismeri ennek az átala-

kító hatását, a külső világban végzi el az emberen ezt a munkát, 

amely előkészíti őt arra, hogy a magasabb énjével kereshesse, 

kutathassa azokat az igazságokat, melyek alsóbbrendű énjére, 

alsóbbrendű énjének hibás, tévedező természetére bomlasztó-

lag és oldólag hatnak. A hit által feloldja a bűnt és annak kö-

vetkezményeit, eloszlatja a nyavalyákat azáltal a világosság 

által, amelyet Krisztus feléje sugároz, és melyet ő a hit által 

magáévá tehet. És valaki megtagadja önmagát, az ő emberi 

„igazságát”, és képes a szeretet oltárára áldozni emberi énjének 

azokat a részeit, azokat a rétegeit, amelyek őt az önző, testi élet 

felé vonzanák e világ törvényei szerint: az részesévé lesz ennek 

az oldó és bontó mennyei hatásnak, amely megszünteti a bűnö-

ket, a szenvedéseket. Az a lélek meggyógyul tévelygéseiből, és 

elmaradnak a szenvedései; megszűnnek reánézve a kötöttségek, 

mert Krisztus feloldozta őt az ő áldozatával. S valakik ilyen 

erőkkel rendelkeznek, azoknak nem árt a halál, azokat nem 

fogja be a koporsó, mert hiszen azok meg sem halnak. Ami 

rajtuk és körülöttük meghal, azok a testi erők, amelyeknek 

halála már azokban a pillanatokban megkezdődik, amikor 

ők képesek áldozatot hozni az Igazság és a Szeretet oltárán. 

Ezek számára a halál csak átváltozás a kötöttségből a sza-

badságba, az életből, a nyomorúságból a boldogságba. 
 Ez a feltámadásnak a titka. Ez a húsvétnak az a boldo-

gító öröme, amelyet a földi ember még nem tud megérteni, 

mert még nem érzékelheti ezt; de érzékeli a lélek, mert a lélek 

az, amely már bele tud tekinteni Krisztus igazságába, annak 

hatalmas erejébe, amely ezeken az igazságokon keresztül hal-

hatatlan testet teremt számára, új Eget és új Földet teremt kö-

rülötte. Ebben az új világban új életkörülmények fejlődnek 

számára: bűn nélkül való tiszta élet, mert ezek az igazságok 

megteremtik az Isten Országát. Ezért mondta az Úr: „Tibenne-

tek van az Isten Országa”. Mert ameddig az ember lelkében 



 200 

nem fejlődik ki az Isten Országa és annak igazsága, addig ke-

resheti a teremtett világnak bármely részében, az az ő számára 

hozzáférhetetlen és megtalálhatatlan. A ti lelketekben kell az 

Isten Országának kifejlődnie; ott kell megindulnia annak az 

építő és teremtő folyamatnak, amelyet Isten indít meg. Nektek 

nem kell semmi mást cselekednetek, csak hinnetek, hogy Isten 

elküldötte az ő egyszülött Fiát. Őt hallgassátok, Tőle tanulja-

tok. És amikor megtanultátok Isten igazságait, akkor munkál-

kodnotok és dolgoznotok kell azért, hogy az Isten országa ki-

alakulhasson, megteremtődhessék először bennetek, azután 

pedig a körülöttetek való világban. 

 Mindennek fel kell szabadulnia a kötöttség állapotából, 

mert Isten jónak és igaznak teremtette az embert, boldogítónak 

az életet, gyönyörűségesnek a világot; csak a bűn, a tévelygés 

az, ami fogva tartja az egész természetet; ez tartóztatja fel az 

isteni akarat kiteljesedését. Ti vagytok az Isten igazságának 

letéteményesei: értelmes és érző emberszellemek. Bennetek 

kell megindulnia az erjedő folyamatnak; nektek kell átalakul-

notok, körülöttetek kell a vastag rétegeknek, a tévelygés, a sze-

retetlenség, a gonosz hajlamok és a bűnök sötét rétegeinek fel-

oldódniuk. Hogy az Isten gyermekei — akik ti, testvérek, vagy-

tok — egymást felismerhessék, hogy felismerhessétek egymás-

ban a kialakult isteni formát, a Krisztus ábrázatát. És ha ti 

megértitek egymást, ha a ti lelketekről engeditek lebontani a 

hiúság, a gőg, a bizalmatlanság, az önzés rétegeit, az indulatos-

ságot és mindazokat a nehéz terheket, amelyek egymástól elvá-

lasztanak benneteket, és amelyek titeket lehúznak az anyagba, 

a nyomorúságba és kötöttségbe, akkor — ha mindezek elmúl-

tak körülöttetek — boldogan ölelkeztek össze. És abban az 

egymásra találásban, egymás felismerésében megtaláljátok a ti 

szerető mennyei Atyátok gondolatát, akaratát, mert akkor már 

be is teljesítettétek azt. Akkor önmagatokon és egymáson látjá-

tok megnyugodni Isten nagy áldásait, önmagatokra és testvérei-

tekre látjátok reásugározni az ő áldásainak azt a fényözönét, 



 201 

amely olyan bőséges, hogy csak hosszú idő elteltével tudjátok 

feldolgozni. Mert az a boldogság, az az öröm olyan nagymen--

nyiségű, olyan óriási tömegű, hogy az örökkévalóság végtelen 

idejére lesz majd szükségetek, hogy azt átértsétek, átérezzétek, 

magatokba felszívhassátok és asszimilálhassátok. 

 
AZ ÁLDOZAT. 

3 . Az áldozatról általában. (**) 
Az áldozat keletkezése és fogalma. — A bálványok szellemi háttere. — Az 

áldozat mint tisztulási eszköz. — A misszió-szellemek áldozata. — Alacso-

nyabb- és magasabb rendű áldozat. — Krisztus áldozata. — Az áldozat, 

mint a szellem színvonalának fokmérője. 

Minden vallásban ismert fogalom az áldozat. Az emberi lélek-

ben ugyanis le van fektetve bizonyos érzés, amely a szeretet-

nek, ragaszkodásnak, a hozzátartozandóságnak olyan formában 

ad kifejezést, amely szerint arra kötelezi magát, hogy önmagá-

ból valamit adjon. Ahol a szeretet teljes, ahol a szeretet minden 

részében, minden rétegében ki van töltve, ott nem szükséges, 

hogy a lelkek áldozatot hozzanak egymásnak, mert ott az áldo-

zathozatal a léleknek, a lélek természetének olyan szükséges-

sége, amit észre sem vesz, ami tehát tényleg nem megy áldo-

zatszámba. A szeretet törvénye olyan törvény, mint p.o. a lé-

legzés törvénye: a kellő mennyiséget a tüdő felveszi a légkör-

ből, kiválasztja belőle mindazokat a kellékeket, amelyekre a 

testnek szüksége van, ami pedig fölösleges, azt kibocsátja ma-

gából. A szeretet működése is ilyen. A szeretet lélegzése fenn-

tartó szükséglete a léleknek. A szeretet kíván felvenni a másik-

ból valamit és kíván önmagából leadni valamit, hogy ezáltal 

közös atmoszféra, közös érzésvilág fejlődjék ki, melyben mind-

két fél megtalálhatja a maga lelkének szükséges kellékeit.  Is-

tennek szintén szüksége van a szeretetre, jóllehet Ő önmagában 

szeretet; és mégis szükséges, hogy feléje szeretet áradjon azok 

részéről, akiket ő szeret. Éppen a szeretetnek ez a szükségessé-

ge adja az Isten kezébe a teremtés munkáját, és teremt önma-



 202 

gából hozzá hasonló értelmes lényeket, akiknek arcán és szívé-

ben lássa az ő szeretetének boldogító hatását, s azok boldogsá-

gának örüljön Ő is. Mert ez a szeretet törvénye. És ez a szeretet 

nem szűnik meg terjeszkedni, nem szűnik meg újabb és újabb 

csodákat teremteni, nem szűnik meg minél fenségesebb és ma-

gasztosabb dolgokat előhozni az isteni Lélek mélyéről és az 

őhozzá hasonló lelkek mélyéről is. Tehát ez a közösség, ez a 

szeretetben való eggyé olvadás cselekedetekre, új dolgok léte-

sítésére buzdítja azokat a lelkeket, akik benne élnek. Így a sze-

retetnek mindenkor bizonyos ragaszkodást, bizonyos összetar-

tozást kell felmutatnia az életnek bármiféle alakulataiban és 

formáiban, mégpedig nemcsak az értelmes, hanem még az ér-

telmetlen lények között is. Az értelmetlen teremtmények, vagy-

is az állatok, szintén vonzódnak egymáshoz a hasonlóság tör-

vénye szerint és együtt érzik magukat erősnek, együtt érzik 

magukat jól, mert érzik, hogy egymásra vannak utalva. Így 

bármily bűnös, bármily alacsony fokra lesüllyedt szellemek 

kerülnek is együvé ember- vagy szellemállapotban, mindenben 

érzik egymásrautaltságukat. Még ha szinte elviselhetetlen is az 

együttélés, mégis szükségesnek találják, hogy egymással vala-

miféle kapcsolatot létesítsenek. 

* 

Mikor az ember lelkében felmerül az a gondolat, hogy van rajta 

kívül egy más valaki, vagy valami, van egy az ő akaratát nem 

respektáló hatalom és erő, akitől, vagy amitől félni lehet, mert 

az nála sokkal nagyobb és hatalmasabb: akkor rögtön az az 

érzése lép előtérbe (mert az ösztön azt súgja, hogy valamikép-

pen jóindulatra bírja azt a hatalmat), hogy annak valamit adjon. 

Így születik meg az istenfélelem, vagyis az Isten előtt való 

megjelenésnek az a gondolata, hogy valami, ami az ember előtt 

kedves és kívánatos, bizonyára az előtt a hatalom előtt is ked-

ves lehet, s ha azt neki felajánlja, ezzel engedékenységre, elné-

zésre, engesztelődésre bírja azt. Így szívében és lelkében azzal 

hajol meg az előtt a hatalom előtt, hogy odaadja neki azt, ami-



 203 

vel rendelkezik, ami őelőtte értéket képvisel. Ez az áldozat 

eredete. 

 A földi hatalmasoknak is ajándékokat adtak az em-

berek, ezzel dokumentálva az előttük való meghódolást; és 

ajándékot adtak nekik akkor is, ha a jóindulatukat akarták meg-

szerezni. Így igyekeztek ajándékot adni a Láthatatlannak, akit 

nem tudtak, de sejtettek maguk fölött, így jelent meg az ember-

nek nagyon mélyen lefokozott szellemi állapotában az áldozat-

nak az a formája, amelyet a régi időkben mindenféle elismert 

hatalomnak szívesen adtak az emberek. Mivel az ember értel-

metlen volt, a jót a rossztól elválasztani nem tudta, így minden-

féle hatalomnak, amelyet csak maga fölött látott, vagy hitt, 

ilyen áldozatokat igyekezett bemutatni. 

Természetes, hogy ilyen áldozatok nem voltak szükségesek az 

egyedülvaló igaz Istennek. De az embereknek nem volt helyes 

fogalmuk az igaz Istenről, hanem olyan hatalmakat is Isten 

gyanánt tiszteltek, amely hatalmak igen-igen messze voltak az 

igaz Istentől s igen sokszor a téves eszmék és állapotok, sőt az 

ellentétes igazságok kinyilatkoztatóit is istenek gyanánt imád-

ták, és ezeknek is áldozatokat mutattak be abban a formában, 

ahogyan azt az az eszme, amelyet ezek kinyilatkoztattak, meg-

kívánta. Ez volt a bálványoknak való áldozat. A bálvány ön-

magában semmi; az igaz Isten mégis mindannyiszor utála-

tosnak és büntetésre méltónak jelenti ki a bálványoknak 

való áldozást. Ennek oka pedig az volt, hogy a bálványok 

mögött mind-megannyi téveszme rejlett, amelyek eltérítet-

ték a gondolatokat és érzéseket arról az egyenes útról, me-

lyet az igaz Isten mutatott, s amelyre azokat a lelkeket hív-

ta, akik ki voltak választva, hogy annak az időturnusnak a 

végére elérhessék megtisztulásukat. Az áldozatok által az 

ember az ő lelkéből gondolatokat és érzéseket ad annak a hata-

lomnak, amelyet maga fölött elismer; az ő lelkének azokat a 

világos sugarait, amelyek nemcsak itt, erre a világra és erre az 

életre szóló nagy és szent igyekezetét bizonyították, hanem a 



 204 

szellemi világban is új utakat, új ösvényeket vágtak ki számára. 

Természetesen a fejletlen lélek nem tudta megítélni, hogy azok 

a hatalmak, mint eszmék felülről, vagy alulról kerültek-e a fi-

zikai világba. 

 Az ember t. i. hibás természeténél fogva önző. Az önzés 

a hét főbűn egyik legerősebb és leggonoszabb fajtája, amely 

olyan erősen tartja fogva a lelket, hogy csak a legnagyobb erő-

feszítéssel, önmegtagadással és lemondással tud ettől az érzés-

től valamiképpen szabadulni. És éppen mivel az önzés ennyire 

erős és hatalmas az ember lelkében, minden, amivel rendelke-

zik, mindaz, amihez a vágyai kötik, amiről álmodozik, amire 

gondol, amit elérni szeretne, olyan erősen hozzá van nőve, a 

lelkéhez van kötve a vágyak szövevénye által, hogy még a ha-

lállal sem tud lemondani róluk. Sokszor újabb meg újabb 

testöltések szükségesek, hogy egy téves eszméről, gondolatról, 

vágyról le tudjon mondani a lélek. Ilyenkor a Gondviselés al-

kalmat ad neki, hogy előbb elérje ezeket a vágyakat, hogy mi-

kor elérte, közelebbről megérinthesse, és belássa, hogy hiába-

valóságok voltak. Mikor az ember lelke ennyire hozzá van nő-

ve minden fűszálhoz, minden faághoz, minden levélhez, min-

den talpalatnyi földhöz és az emberi kéz által létrehozott min-

denféle produktumhoz a földi világban: nagy dolog, hogy eze-

ket az előtte kedves dolgokat egy ismeretlen hatalomnak oda-

adja, feláldozza. De még nagyobb dolog, hogy sokszor még az 

életét és a testét is feláldozza ennek a hatalomnak! Azt jelenti 

ez, hogy akinek odaadta, az sokkal nagyobb értéket képvisel 

előtte, mint önmaga, mint az ő egész földi megjelenése. Mikor 

tehát az ember azt adja oda, amihez a lelke annyira hozzá volt 

nőve, akkor a lelkének legszebb, legértékesebb, legjobb részét 

adja bele az áldozatba. Ezáltal az áldozat hatalmas jelentősé-

gűvé válik, mert hiszen a lelke volt mindabban, amit ál-

dozatul felajánlott. Tehát az áldozat mindig az emberi lélek 

magasabb, tisztultabb érzéseit van hívatva megmutatni. 



 205 

 Mikor Mózes által kijelentetett a törvény, a Jehova-

Isten, aki a zsidó népnek Magát a törvény által megmutatta, 

szintén áldozatot kívánt. Nem azért, mintha őelőtte — mint 

ahogyan az írásban is meg van mondva — kedves lett vol-

na, vagy értéket jelentett volna a bakoknak és a kosoknak 

vére, vagy hamuja, hanem értéket jelentett az az érzés, amit 

a benne hívő és őt követő csoport feléje nyújtott. Azt akarta 

az Úristen az áldozat által, hogy a lélek az ő legszebb érzéseit 

adja bele abba a hitbe, amellyel hozzá közeledik. Ezért apróra 

részletezett törvényt adott az Úr Mózes gondolatvilágán ke-

resztül, mintegy képekben kidolgozva az igazságot, hogy ezál-

tal az embernek könnyen felfoghatóvá tegye az áldozat törvé-

nyét. Azt, hogy miként kell az Istenhez tartozó léleknek önma-

gából kitermelnie azokat a szép és becsületes törekvéseket, 

amelyeket ezeken az áldozatokon keresztül a világot vezető is-

teni Lélek kezébe vett, és amely szálak által továbbvezette azo-

kat a lelkeket, akik hittek és igazán és őszintén átadták magu-

kat az igaz Isten vezetésének. Mert nem mindegy volt az, hogy 

kinek áldozott a nép és hogy mit áldozott. Mert valaki az igaz 

Istennek áldozott, az igaz Istennek a Lelke fogja őt kezébe; va-

laki pedig a bálványoknak áldozott, a bálványok mögött rejlő 

téveszmék ura: az azokban élő szellemcsoport fogta őt kezébe 

és vezette tovább. 

 Tehát a látható áldozat itt a fizikai síkon ment végbe, a 

láthatatlan áldozatok és azok eredményei pedig már a láthatat-

lan világban fejlődnek tovább, és épülnek belőlük új szférák, új 

gondolatok és rétegek, amelyek harcolnak és küzdenek a saját 

fejlődésükért. Küzdenek a gonosszal a gonoszban, hogy elér-

hessék a jót, amelyet természetüknél fogva elérni óhajtanak; de 

ugyancsak az ő romlott természetük folytán nincs kizárva, 

hogy nem fognak-e a tévedéseknek még gonoszabb útvesztői-

ben továbbidőzni. Ezért mondja Mózes: Ne menjetek a nézők-

höz, és ne tudakozódjatok azoktól, akik a sötétségben keresgél-

nek, és minden olyan jelentőség nélkül való dolgoknak jelen-



 206 

tőséget tulajdonítanak, amelyek nem az igaz Istentől valók. 

Mert támaszt nektek az Úr prófétát közületek (t. i. az Istent 

követő csoportból), azt hallgassátok. Ad az Úr feletetet azok-

nak, akik hűségesen és igazán megtartják az ő törvényét, meg-

segíti azokat az ő nehéz bajaikban, ha hittel és imádsággal for-

dulnak hozzá, és szívük szerint megadják azt az áldozatot, ame-

lyet számukra elrendelt az Úr. Mert nem az áldozatokban gyö-

nyörködött az Úr, hanem azokban az érzésekben, amelyeket Ő 

diktált, amelyeket Ő az áldozatok mellé előírt, t. i. a parancso-

latok és törvények megtartásában és az igazság követésében, 

mert az Igazság mellett mindenütt ott van már a Szeretetnek 

nagy törvénye. 

 Mivel azonban az emberek, ha felfelé törekszenek is, de 

természetüknél fogva nagyon romlottak, ennélfogva mindig 

úgy szerették volna, hogy tovább is az ő romlott természetük-

nek élhessenek, azonban az Isten kegyelmét és szeretetét, a 

hozzá való közelséget és az ebből folyó áldást is szerették vol-

na — hogy úgy mondjam — kierőszakolni. Azért az áldozat 

külső formáját, a betűt megtartották, de a lényeget mellőzték, 

mert ahhoz már az kellett volna, hogy a lelkük is átalakuljon. 

Azért azt mondja egyik helyen az Úr: „Irgalmasságot akarok 

és nem áldozatot”, mert azt mondja az Úr: „Iszom-e én az ál-

dozatoknak, a bakoknak vérét és eszem-e bikáknak húsát?” 

Tehát nem az Úrnak volt szüksége azokra a bőséges áldoza-

tokra, hanem az embernek, hogy az önzésben elmerült lel-

kéből valami olyant nyújtson, ami kedves Isten előtt. És 

mivel a zsidóság állattenyésztő nép volt, így az állat képviselte 

azokat az értékeket, amelyeket az ő Istenének nyújtani tudott. 

Így jöttek létre az állat-áldozatok és a törvény szerint úgy vé-

geztettek azok, hogy bennük a lélek megtalálja a maga szent 

törekvéseit is. Mert amikor a papok az áldozatra szánt állat 

vérével meghintették a szent sátort, a templomot, végül az em-

bert, aki az áldozatot adta, akkor ebben bizonyos tisztulás, bi-

zonyos lelki felemelkedés ment végbe, valami közösség léte-



 207 

sült azzal a lélekkel, aki a föld fizikai síkján az isteneszmét 

előbbre vitte. 

 Tudjátok, hogy mindennek, legyen az élő, vagy holt 

anyag, élő fluidjai vannak. Ezeknek a fluidoknak az a rendelte-

tésük, hogy a beléjük helyezett gondolatoknak és eszméknek, 

amelyek őket előbbre viszik — miközben a körforgást végzik és 

Isten felé törekszenek — közegül (vehiculum) szolgáljanak. Így 

mindennek megvan a maga helye és rendeltetése a fejlődésben, 

ahol mindazokat a gondolatokat és eszméket le kell adnia, ame-

lyek hozzá fűződnek. Semmi sincs hiába; minden talpalatnyi 

föld termése, minden szem gyümölcs nemcsak úgy véletlenül 

terem, vagy jut a fizikai síkra, hanem mindennek megvan a 

maga rendeltetése és célja; azért mindenről el kell számolnia a 

léleknek, aki felette rendelkezik, vagy aki törvénytelenül hozzá-

nyúl. Sem a gazdagság, sem a szegénység nem Istentől való, 

mert Isten nem szerezte sem a gazdagságot, sem a sze-

génységet, hanem mindezeket az ember alacsony állapota és 

terhelt volta hozta létre. Mivel azonban létrehozta, ennél 

fogva ki is kell bontania. Azért nincs olyan gazdagság, amiről 

ne kellene elszámolni, és nincs olyan szegénység, amelynek ne 

lenne meg a maga célja, s ne lenne meg benne a lélek előmene-

telére szükséges eszköz. Ameddig az ember a földön él, addig 

minden atomjával a földhöz van kötve, s neki a lelkéből fel kell 

hoznia a jót és a rosszat, hogy vele a fizikai síkon hatásokat 

érjen el. Ténykednie kell a maga fokozata szerint, hogy ezek a 

hatások eléje álljanak a lelkének és ösztökéljék őt tovább-

tovább az úton előre, hogy belátva tévedésének nagy hátránya-

it, keresse a jót, az igazat, az istenit és tévedésétől az önmaga 

akaratával tisztuljon meg. 

 Ameddig lélek az érzéseivel és vágyaival az anyagvilág 

útvesztőin botorkál és hol ide, hol oda nyit be, addig hol itt, hol 

ott rögzíti őt meg tévedésének, homályos lelki állapotának es-

hetősége. De még amikor megismerte Istent, az isteni törvényt, 

és ebben a törvényben némi előmenetelt tett, s már a vad és 



 208 

elfordult ösztöneit a helyes útra terelte is az isteni törvény és az 

erkölcsi érzéke valamennyire megtisztult és kifejlődött, sőt már 

szert tett némi alázatosságra, engedelmességre és istenfélelem-

re is, és szíve szerint igyekszik a jót követni. Még akkor is 

mindig vannak az életében olyan ütközései, amelyekből alig-

alig képes ép lélekkel kilábolni. Ezek mind nagy szorongattatá-

sokat okoznak nála, amelyek a szabadulás fele vezető utat 

egyengetik számára. Mert a föld, a fizikai világ az ilyen lel-

kek számára nem az érdemek elismerésének, hanem a 

megpróbáltatásoknak a hazája. S ameddig az Isten a nyers 

ösztönökkel, tudatlansággal és sötétséggel terhelt gyenge 

lelkeket áldozatok rendelésével vezeti a fejlődés útján, ad-

dig azoknak, akik ezeket az áldozathivatásokat betöltik, 

tehát akik már értelmileg elég világossággal, és érzelmileg elég 

melegséggel rendelkeznek, újabb meg újabb átalánosító fluido-

kat kell magukra ölteniük, és ezzel olyan vágyakat, gondolato-

kat és érzéseket kell a lelkükbe felszedniük, amelyek őket bi-

zonyos küzdelmekre készítik elő. Ez azonban nem történik 

hiába, mert ezzel a küzdelemmel, amelyet az önmagukban rejlő 

rosszal és a téves hajlamok leküzdésével vívnak meg, ha győz-

nek, az anyagi erőknek és a nyers természeti erőknek nagy ré-

szét szellemesítik, magasabb fokúvá teszik. 

 Az ilyen lelkek megjelenése és földi élete a földnek 

akkor is nyereség, ha semmit nem cselekszenek is. Ezt azonban 

nem lehet megmondani a világnak, mert akkor mindenki haj-

landó lenne arra, hogy magát ilyennek tartsa és elbizakodjék. 

Csakhogy a törvény nem elégszik meg az ilyen léleknek csu-

pán a testbeöltözésével, és azzal, hogy a magára öltött fluidokat 

átszellemesíti és átvilágosítja. Hanem a körülötte élő nyers ösz-

töni világ, a tudattalanban nyüzsgő szellemi fluidok olyan iz-

galmakat és keveredéseket hoznak létre körülötte, amelyekkel 

szintén meg kell küzdenie. Az állapotoknak olyan elrontott, 

olyan céltalanná vált, lefelé süllyedő áradataiba kebeleztetik be, 

amely áradatot saját erőivel, a saját törekvésével kell megállí-



 209 

tania lefelé zuhanó útjában. Ez az az állapot, amelyben az em-

ber sokszor így szól: miért van mindez? Hiszen nem cseleke-

dett semmit, nem vétett senkinek semmit, sőt mindent jól akart 

cselekedni, és mégis minden ellene esküszik, mégis mintha 

minden nagy, széles, ellene áramló folyóvá változnék, hogy 

megsemmisítse őt, azt a lelket, aki éppen ennek a folyónak a 

közepén van céltalannak látszó küzdelemre beleállítva?! Miért 

sújtja az Isten azokat, akik az ő útján haladnak? Miért bünteti 

azokat, akik a világnak csak áldására lehetnek? Miért kell ne-

kik szegényen, nyomorultul élniük és napról-napra imádkozva 

várniuk még a mindennapi kenyeret is, míg azok, akik a világ-

nak csak gonoszat adnak, akik rendelkezéseikkel csak zavarják 

a harmóniát, és sok-sok szenvedést okoznak, vígan élnek, sőt 

tobzódnak a jólétben?! 

 Ez az igazságtalannak látszó sors nem azért van, 

mintha az Isten az igazakat elvetné a szeme elől, hanem 

azért, hogy ezek az igaz lelkek ott a rohanó árban mint fel-

tartóztató gátak álljanak a gyenge lelkeket magukkal raga-

dó hullámokkal szemben, és feltartóztassák azokat, hogy a 

lefelé zuhanók egy pillanatra megálljanak útjukban, és ma-

gukhoz térhessenek. Mert Isten a magasabb fokozaton már 

nem elégszik meg az embernek a fizikai síkon nyújtott áldoza-

tával. Mert micsoda áldozat lenne az egy lélek számára, aki 

már eloldózkodott az önzés kötelékeitől, hogy Istennek adjon 

valamit abból, amit neki is az Isten adott? Az Úr a gazdag ifjú-

nak még azt mondja: „Add el mindenedet és kövess engem”, az 

írásmagyarázónak azonban így szól: „A rókáknak barlangjuk 

van, az égi madaraknak fészkük, de az Ember fiának nincsen 

fejét hova lehajtsa”. A rókáknak és a madaraknak van hova 

lehajtaniuk a fejüket; a maguk rendje szerint mindegyik meg-

készíti az ő megjelenéséhez szükséges keretet, de az Ember 

fiának, vagyis a legmagasabb rendű ember megjelenésének 

nincsen fejét hova lehajtania, mert Ő áldozatul jött. Ő föl-

áldozza önmagát. Ő nem élhet önmagának, az ő lelkében élő 



 210 

szeretet feloszlik és felveszi a mások szenvedéseit és baját; 

gyógyítani és kiengesztelni igyekszik ott, ahol mások sebeztek, 

ahol mások tévedtek és gonoszat cselekedtek. Ő a gonosz kö-

vetkezményeinek enyhítésére él a világon. 

 Aki elérte a maga emberi kifejlődését, vagyis betöltötte 

a törvényt, amennyire azt a lélek emberileg betölteni képes, 

annak az Isten törvényébe kell belelépnie. Annak nem fizikai 

áldozatokat, annak lelki, érzésbéli áldozatokat kell felmutatnia. 

Annak szól az, amit Krisztus ír elő. Amíg az ember a fizikai 

világban él és lelki fejlettségét nem éri el, addig az ő ellenségén 

bosszút áll, mert nem is tehet másként, miután önmaga felett 

való cselekedetre nem képes. Aki azonban az ő fejlettségét, 

azaz azt a fokot elérte, amikor az Isten törvényébe át kell lép-

nie, annak már az ellenségéért is imádkoznia kell, azzal is jót 

kell cselekednie, mert a szeretetnek nagyobbnak kell lennie 

önmagánál; önmagát kell feláldoznia a szeretet oltárán, 

hogy ne a bűnre hajló fizikai én éljen benne, hanem éljen 

benne a szeretet, amely mindent megigazít, mindent hely-

reállít, mindent betölt. Ez az isteni szeretet. És aki Krisztus 

útjára lép, aki úgy kíván élni, mint aki Krisztusé, aki az Igét a 

lelkében hordozza és az Ige benne él, ő pedig az Igében, az 

megértette Krisztus áldozatát és Krisztus áldozatában ő maga is 

benne él. Mert a Krisztus áldozatában el kell égnie, meg kell 

semmisülnie, keresztre kell feszíttetnie a személyes énnek, hogy 

az isteni én élhessen az egyénben. Az embernek keresztre kell 

feszítenie testi vágyait, testi törekvéseit, testi igazságát; ke-

resztre kell feszítenie az ő jogait, amelyek őt, mint embert, 

mint a fizikai világ egy jelenségét megilletik. 

 A Krisztus igéjében élő ember nem a földi embert 

reprezentálja többé, hanem azt az eszmét, amelyben neki 

magát fel kell áldoznia. Ez az eszme pedig azt kívánja, hogy 

az „én” minden egyes alkalommal, minden egyes ütközésnél 

a szeretet oltárán hamvadjon el, hogy az isteneszme legyen 

élő és uralkodó hatalommá, hogy a szeretet oltárán elham-



 211 

vadt „egyéni én” helyébe az „Isten gyermeke” támadjon fel. 

Ameddig azonban a lélek az anyagtól, az anyagi embernek 

minden vonatkozásától meg nem szabadult, mindaddig kísérle-

teznie, mindaddig próbálkoznia kell, hogy miként hánthatja le 

magáról a tévedésnek utolsó maradványait is, hogy megszaba-

duljon tőlük és elérhesse vágyainak azt a megvalósítását, ami-

ről lelke emelkedettebb pillanataiban álmodozott.  

 Mikor a zsidók a törvényt kapták Mózes által, sátor-

építésre is kaptak az Istentől utasítást. A sátor — amelyet kü-

lönböző színű selymekből, rézből, ezüstből, aranyból és céd-

rusfából alkottak és különféle kárpitokkal ékesítettek, — arra 

volt hívatva, hogy az Isten Lelkét — mintegy fluidumát — és a 

népnek a lelkét az imádság lelke által összekösse. Tehát Isten-

nek szent templomául építették a sátrat. Amikor pedig elérke-

zett az ígéret beteljesülése, akkor megépült a jeruzsálemi temp-

lom. Mindaz jelkép, amit én mondok. Nagy, hatalmas biroda-

lommá lett a kiválasztott nép, sok ékességgel, dicsőséggel és 

gazdasággal. És mégis mindez elpusztult, mert mindez a fizikai 

világnak, a fizikai embernek a nagyságát, dicsőségét és fejlett-

ségét volt hívatva megmutatni. A nagy, hatalmas, dicsőséges 

jeruzsálemi templomba jöttek az egész birodalomból imád-

kozni az emberek, mert azt mondták, hogy ott van, benne 

lakik az Úr, mert ott őrzik az Istennel kötött frigy megpe-

csételésének dokumentumait. És mindez elmúlt, mindez 

semmivé vált, mert emberi volt. 

 Krisztus lelkében pedig az Ige szállt alá. Az embernek 

is le kell rombolnia minden önmagába és emberi méltóságába 

vetett hitét, és le kell hajolnia a kicsinyhez, a jelentéktelenhez, 

a kis gyermekhez, — mert hiszen Krisztus az ő egyszerűségé-

ben és kicsinységében mint egy kis gyermek képviseli az igaz-

ságot a földön. Az embernek is olyan kicsinnyé, olyan jelenték-

telenné kell válnia, mint egy kis gyermeknek, hogy meg-

érthesse, és magáévá tehesse az isteni Gyermek által kijelentett 

nagy igazságot. Abban a nagy és fényes templomban is olyan 



 212 

kicsiny volt az isteni igazság, mint amilyen kicsiny volt a bet-

lehemi jászolban megszületett Krisztus. Az embernek fejlődése 

során fokról-fokra áldozatokat kell bemutatnia Istennek. De 

ameddig az ember még abból sem tud adni, amit az Isten adott 

neki, azaz a külső dolgokból sem tud szívvel áldozni, addig 

még nagyon kicsiny és jelentéktelen az ő hite és az Istenhez 

való ragaszkodása és éppoly vékony és gyenge az a szál, amely 

őt a boldogsághoz vezeti. Sőt amikor a külsőről már eléggé le 

tud mondani, elég sokat oda tud adni, de az emberi méltóságát 

még megtartja, addig még mindig igen kicsiny benne az Isten-

hez való ragaszkodás. Csak amikor mindenről lemond, mindent 

odaad, mikor egyedül Istennek akar engedelmeskedni és enge-

delmességből vállalja azt a helyzetet, azt az állapotot, amelyet 

neki Isten nyújt — nem büntetésből, nem megvettetés folytán, 

hanem azért, mert az Isten az ő végzésében úgy látja jónak, 

hogy határkőül állítsa őt oda egy zuhanó csoport elé, hogy fel-

tartóztasson egy egész áradatot a lefelé való zuhanásban. Vagy 

csak feltartóztasson egyetlen lelket is — és ő ezt a feladatot 

Istenbe vetett hittel, imádkozó lélekkel, buzgó törekvéssel viszi 

véghez: akkor töltötte be feladatát. Mert ezzel dicsőségre vitte 

önmagában a Krisztus eszméjét, és nagyobbat áldozott a szere-

tet oltárán, mint akik templomokat építtetnek, és akik nagy 

hangon dicsőséget hozó, nagy jótékonyságokat gyakorolnak az 

emberek előtt. Mert ő igazán áldozott, igazán a magáéból adott. 

 Az ilyenek a rosszat nem viszonozzák rosszal, nem áll-

nak bosszút, hanem jót cselekszenek a rossz helyett; nem kíván-

ják el a másét, hanem megelégednek azzal, amit nekik Isten 

adott. Nem hivalkodnak semmiféle külsőséggel, nem tekintik 

magukat feljebbvalóknak senkinél, vagy jogosultabbaknak a 

jóra, a dicsőségre, hanem hordozzák a keresztet béketűréssel, 

Istenbe vetett hittel; és szeretettel bánnak mindazokkal, akiket a 

sors közelükbe rendelt. Ezek megértették az Isten szeretetét. 

Ezért az ő áldozatuk és béketűrésük Isten előtt a legkedvesebb, 

és a leghatalmasabb oldó- és bontószere a bűnnek. A termé-



 213 

szetbe elrejtett gonosz fluidok, amelyek az ő lelkükön keresz-

tülfolynak, azt meg nem mérgezik; sem a hiúság, sem a gőg, 

sem a bosszú meg nem rontja a lelküket, és el nem tántorítja 

őket az Úr által előírt érzésektől, mert a lelkükben a Krisztus él 

és ő cselekszi a jót. Ezeknek folyton imádkozniuk kell, mert 

különben azokat a terheket, amelyek az általános emberi téve-

désekből erednek és rájuk nehezednek, nem volnának képesek 

elhordozni. Ezeknek a lelkében nem gyepesedik be az áldozati 

oltár, mert nekik sűrűn kell áldozniuk, úgyszólván napról-

napra, sőt óráról-órára, mert minden egyes gonosz szó és cse-

lekedet, mely körülöttük elhangzik és történik, és amely őket 

bántja, az ő lelkükből nem ébreszt hasonlót, hanem az ő lelkük, 

mint ütközőpont a maga tisztább erejével megsemmisíti ezeket 

a gonosz fluidokat. 

 Ez a leghatalmasabb áldozat, amire a maga emberi mi-

voltában senki nem lenne képes, hogyha előtte Krisztus nem 

hozta volna ugyanezt az áldozatot. Erre az ember nem lenne 

képes, mert az ember csak ember marad, és az ő emberi termé-

szete nem képes megtagadni önmagát, csak a benne elrejtett 

isteni természet által, hogyha az az Isten Szellemével az ima 

által kapcsolódást nyer. Ha a Krisztus áldozata, amelyét Ő 

adott a legnagyobb, a legszentebb áldozati oltáron, át nem hat-

ná az ember lelkét, és meg nem tisztítaná azt bűnös természe-

tétől és gonosz hajlamaitól: senki sem lenne képes sem-

miképpen arra, hogy önmagát megtagadva, az áldozati oltáron 

magát feláldozza. De mivel Krisztus odaadta magát a legszen-

tebb áldozatul, hogy a tévelygés fejedelmét legyőzze a szeretet 

által: ez a nagy erő, ez az isteni nagy hatalom feloldódott a lát-

hatatlan természetben, és lélekké vált, amelyet a hit és az ima 

erejével magához vonhat minden hívő lélek, aki hisz a jónak 

végérvényes diadalában, az Isten örök hatalmában. És akiben a 

hit olyan erős, hogy hegyeket képes megmozdítani, vagyis a 

hegyeknél hatalmasabb, nagyobb eszméket, fogalmakat, gon-

dolatokat képes megdönteni. 



 214 

 Az ilyen ember az ő hitével odaáll Krisztus mellé, és az 

ő imádsága révén Krisztus Lelke áthatja őt, s képessé teszi arra, 

hogy önmagát megtagadja, megtagadja önmagában a vétkező, 

téves hajlamú embert, hogy lelkét az imádság erejével az Isten 

hatalmas Lelkével összekösse. És így képessé legyen az önma-

ga feláldozásának munkáját véghezvinni. Nem gőgből, nem 

nagyot akarásból, hanem az igazságnak a szeretetbe való beol-

vasztása által, a legnagyobb áldozattal, amire csak az ember az 

Isten Lelkével képes, hogy önmagát odaadja az Istennek az 

engedelmesség által, amikor azt mondja: „Legyen meg Uram a 

te akaratod”; amikor kijelenti, hogy ő nem akar semmit, ha-

nem Isten akaratát kívánja teljesíteni. Ebben van a legnagyobb 

titok, amit a külső ember meg nem ért. Boldog az a lélek, aki a 

hit által ezt a titkot valamiképpen megközelítette! 

 

2. Az „isteni igazság” misztériuma(**) 
Az „Igazság” kérlelhetetlen szentség. — A „Törvény” igazsága és a „Kegy-

elem” igazsága (isteni igazság). — Karma és jóvátétel. — A „karma”, mint 

a kegyelem eszköze. — Az áldozat, mint új erőforrás. — A bűn az életet 

megszűkíti. — A korszellemek reprezentánsai. — Az igazi megtérés értel-

mezése. — Az „áldozati bárányok”. — A mulandó ember megszűnése-és a 

szellemember megszületése. — Mikor érik meg a lélek az áldozat hozatal-

ra? 

 Most a keresztény hit áldozatával szembehelyezem a 

pogány kármát. Az igazság egy, amit semmiképpen nem lehet 

megváltoztatni. Ez a kérlelhetetlenség és változhatatlanság a 

vétkező lélek előtt teljesen hozzáférhetetlenné teszi az igaz-

ságot, mert hiszen az igazság szentség, és Isten tulajdon-

ságai közé tartozik. Nem lehet valami jó, nem lehet boldo-

gító, nem lehet helyes és harmonikus, csak ha igaz. Az igaz-

ságnak betöltése tehát az első és fő szükségesség ahhoz, hogy a 

lélek önmagában önmagát, t.i. a szellemet feltalálhassa. 

Ameddig a lélek önmagában önmagát fel nem találja, addig 

egyáltalában tájékozatlanul áll a világmindenségben, mert 

csakis az nyújthat neki valami tájékozódást ebben a szétkuszált, 



 215 

és helytelen irányban haladó természetes világban, ha önmagá-

ban megtalálja az isteni szikrát, és önmagában fel tudja találni 

az Isten tulajdonságait. Miután azonban az emberi lélek itt a 

földön annyira bukott, olyan mélyen aláesett, hogy az abszolút 

igazságról még csak fogalma sem lehet: ennélfogva az igazsá-

got sem önmagában, sem a körülötte lévő világban feltalálni 

nem képes, mert ez az egész világ bűnnel és gyarlósággal van 

tele. Minden időben a tévelygések voltak azoknak az eszmék-

nek a rugói, amelyekkel a világot a szenvedésekből, fájdal-

makból kivezetni igyekeztek. Így tehát, mivelhogy a földi em-

ber az igazságot nem ismerheti, abból egyáltalában ki sem in-

dulhat; így nem indulhat el az ő gondolkozásában az Abszolút 

felé az igazság útján, mert az az igazság, amit a földi ember fel 

tud fogni, meg tud érteni, mindenkor ütközésekbe, fájdalmakba 

és széthullásokba vezeti őt. 

* 

Mózes törvénye az isteni törvénynek mintegy nagy, vázla-

tokban megfestett képe azt az igazságot állítja az ember elé, 

amely igazság az ember külső formájához, az emberi meg-

jelenéshez van szabva. És bár ez nem teljes és nem tökéletes 

igazság, mégis annak a léleknek, aki hinni és haladni akar, 

óriási segítő eszköze. Az első parancsok az Isten egyedülvaló 

létét, egyedüli hatalmát, mindenekfelett valóságát hirdetik, az-

után pedig az emberi léleknek Istentől való függését tárják a 

szem elé; a többi parancsolatok pedig mind-mind az ember 

lelkének a másik lélekhez való viszonyát tárgyalják, illetőleg 

egyengetik, hogy az ember önmagát milyen rendhez tartsa. 

Ennél a rendnél fogva az Igazság mint a virágnak a magja las-

san erjedésnek, kibontakozásnak indul a lélek bensejében, és 

kitermeli, kihozza a szárat, a törzset, a leveleket, azután majd 

kihozza a virágot, végül azt a mennyei gyümölcsöt, amely meg-

adja a léleknek azt az örömöt, amire szüksége van, hogy igazán 

boldog tudjon lenni. Mert ameddig még azt mondja a törvény: 

„ezt ne tedd, mert ilyen meg ilyen büntetéssel sújtom, a te hiá-



 216 

bavaló törekvésedet”: addig mindig ott áll a félelem, a rettegés 

az emberi lélek mellett, mint valami merev karó, amely nem 

engedi őt a törvénytelenség felé hajolni. De ebben az állapot-

ban az ember nem érez semmi felemelkedést, annál kevésbé 

örömöt, ami ennek a nyomán mint áldás, mint égi harmat, az 

emberi lélekre reáhull. Azért Mózes által — mintegy kárpótlá-

sul — azt mondja a törvénynek Ura: „Aki mindezeket a rende-

léseket megtartja, azon megsokasítom az én áldásomat és a 

földi jókban, a kívánatos dolgokban megáldom őt, hogy az ő 

lelke meg legyen elégedve. 

 Azonban amikor az ember elérte azt a fokozatot, hogy 

az istenfélelembe, a rendeletek betartásába belenövekedett — 

mert hiszen bele kell növekednie — amikor már az isteni áldá-

sok által lélekben és tartalomban megerősödött, akkor eljönnek 

az idők, amikor ezek az áldások lassanként ismét visszavonat-

nak. És az emberi lélek ott áll elégedetlen és szomorú érzéssel 

az ő Teremtőjével szemben, és csüggetegen kérdi: „Uram Iste-

nem, miért büntetsz engem, mikor én a te rendeléseidet az én 

gyenge erőmhöz képest igyekszem betölteni és hű vagyok a te 

törvényedhez? Íme, mégis indokolatlan szenvedések és csaló-

dások lepnek meg, és én itt állok egyedül, nincsen kihez, nin-

csen hova fordulnom, nincsen kiben bizakodnom, mert hiszen 

Te is elfordítottad tőlem a te orcádat! Vajon érdemes-e jót cse-

lekedni? Van-e Isten, aki szemléli az emberek életét és sorsát, 

hogy a jót megjutalmazza és a rosszat az igazság törvényével 

sújtsa?” Amikor a lélek idáig jutott, akkor szüksége van egy 

magasabb rendű igazságra, egy magasabb rendű fogalom-

ra, hitének nagyobb erejére, amely mélyebbre hatol és a 

titkok világába elrejtett dolgok felszínre hozására törek-

szik. Tanulmányozza azt az „igazságot”, amellyel most került 

szembe, mert ez az „igazság” az ő számára többé nem hoz bé-

két, nyugalmat, áldást; hiszen éppen azzal az eddig ismert igaz-

sággal szemben, amely szerint ő él és cselekszik, megpróbálta-

tásokat és gyötrelmeket tapasztal, míg a gonosz vígan él, és 



 217 

azoknak, akik az igazságot nem keresik, sőt lábbal tiporják, jó 

és megelégedett életük van! Akik még a karma igazságára tá-

maszkodnak és a „szemét-szemért” törvényben élnek, azok 

még nem jutottak fejlődésüknek arra a magaslatára, ahonnan az 

isteni titokba betekintésük lehetne. Ameddig a külsőséges em-

ber önmagában nem keresi és találja meg a dolgok megoldását, 

és ameddig nem talált rá a benne lévő isteni lényegre, addig 

hiábavaló neki kármáról, az engesztelésről beszélni, mivel az 

ilyen lélek ezt fél sem foghatja, mert meg sem értheti az Isten 

tulajdonképpen való kegyelmét. 

 A szemet-szemért törvény, a pogány karma törvénye, 

amely életről-életre kíséri az emberi lelket, nincs megoldva, 

nincs beltöltve az elszenvedett fájdalmakkal, amiket az ember 

egy másik léleknek okozott, mert abban a másik lélekben nem-

csak egy lélek lakik, hanem benne van a Világlélek, az Isten 

Lelke is. A megtörtént dolgot pedig meg nem történtté nem 

teheti senki az Igazságnak hatalmas mivolta előtt. Ha egy em-

ber elveszi egy másik ember életét, meghalhat száz halállal, de 

azt, amit elvett, vissza nem adhatja. Tehát ezen az úton jóváté-

tel, kiigazítás nincs. A bűnt bűnnel és szenvedéssel meggyógyí-

tani nem lehet. És ha annak a gonosznak — akinek a lelke, 

mint a viharzó tenger telve van tajtékkal, ádáz gyűlölettel, go-

nosz vágyakkal, felszínes formaságokkal, önző, mindent letipró 

erőszakossággal — a testét kerékbe törnék is és hogyha róla 

apránként tépnék is le a húst, hogy az „igazságnak” elég tétes-

sék, annak szenvedése és gyötrelme száz életen keresztül sem 

tudja jóvátenni azt, amit gonoszul cselekedett. 

 Nem magukban a történésekben és eseményekben van a 

tulajdonképpeni hiba, vagy a tulajdonképpeni engesztelődés, 

hanem a lélek mélyén történő átváltozásban, vagy ennek az 

átváltozásnak a hiányában. Ott van elrejtve az igazság, amit a 

földi ember meg nem közelíthet. De Isten az ő mindenhatósá-

gával, az ő erejével, az ő titkos, rejtett igazságával lemerül a 

mélyre, a láthatatlanba, ami az embernek még a gondolatai és 



 218 

érzései előtt is ismeretlen és titokzatos, és ott végzi él az ő ke-

gyelmével azt a csodát, amely megváltoztatja, átalakítja, újjá-

teremti, újjászervezi a lelket, a lélek természetét. Ezt cselekszi a 

Kegyelem. Ennek a kegyelemnek csupán eszköze a karma. Ez 

tehát nem maga a kiengesztelődés, mert hiszen a karma maga 

semmi, és azért, mert valaki ebben bizakodik, száz és ezer éle-

ten keresztül sem változtathatja meg az igazságot. Hanem a 

Kegyelem újjáteremtheti, átalakíthatja, új forrásokat, új életle-

hetőségeket nyithat meg a lélekben, amelyek eltakarhatják a 

régi bűnnek, a régi tévedésnek a forrását. Sőt, mint ahogyan a 

betegségeket is szokták úgy gyógyítani, hogy a betegség-okozó 

mikrobákat betokosítják, s azok elszigetelve nem árthatnak: a 

Kegyelem a léleknek ezeket a bűnre hajlamos apró, kicsiny ré-

szecskéit is a jó források megnyitásával szintén betokosíthatja, 

elzárhatja, és beláthatatlan hosszú időkre tétlenségre kárhoz-

tathatja. Vajon hogyan lehetséges az, hogy ez létrejöhessen? 

Az áldozat által. 

* 

Most lássuk a pogány elméletet, a kármát és a földi élet megje-

lenéseiben és adott állapotaiban előforduló eseményeket, amely 

adott állapotok a bűnbe alásüllyedt világnak folytonos forron-

gása által jönnek létre, és mint ilyenek képezik az élet adottsá-

gait. Maga a bűn az ember eltévelyedett felfogása folytán ép-

pen azáltal jön létre, hogy az életet minél élvezhetőbbé akarja 

tenni. Mivel azonban helytelen utakat-módokat alkalmaz, ezál-

tal éppen folyton szűkebb terjedelművé teszi az életet, s a sza-

badságot mindinkább megszűkíti, t. i. az életnek a távolabbi 

rezgéseit (azaz a jövőt) szorítja mindig szűkebb és szűkebb 

határok közé, míg végül teljesen lehetetlenné teszi. Mivel pedig 

a lélek természetében elrejtett élet küzd ez ellen a természetel-

lenes tendencia ellen, azért ebben a küzdelemben időről-időre 

nagy, felfokozott erők bontakoznak ki. És a Világlélek, amely 

folytonosan harcol a halál ellen, a kárhozatnak és a megsemmi-

sülésnek lehetősége ellen, nagy evolúciókat hoz létre. Ezek az 



 219 

evolúciók pedig nagy tömeg fluidokat, nagymennyiségű erőket 

dobnak felszínre a rejtettből, s mintegy új forrásokat nyitnak 

meg a rejtett világból, hogy a túlerőre kapott kárhozatra vivő 

eszmék és erők — amelyek hatalomra törtek és veszélyeztették 

a világ lelkének továbbfejlődését és terjeszkedését — ezekkel 

az új gondolatokkal és eszmékkel, mint nagyobb és hatalmas 

erőforrásokkal szemben ne érvényesülhessenek. Új alakulatok 

jönnek tehát létre; új eszmék és gondolatok nyernek kifejezést 

azokban a szellemekben, akik testet öltenek. Azok az ember-

szellemek pedig, akik ezekbe a gondolatokba beleélik magukat 

— mert tetszik nekik ez az új eszme, ez az új igazság — úgy 

tekintik magukat, mintha ezeket a gondolatokat ők gondolták 

volna el, és ők építették volna ki, nem pedig úgy, ahogyan az 

történik. Hogy miután ezek a gondolatok és eszmék felszínre 

kerültek, ezek hozták magukkal a fizikai síkra azokat a szelle-

meket, akik ezekben a gondolatokban munkálkodtak. 

 Természetesen ezek a szellemek sem mentesek a hi-

báktól és tévedésektől; hiszen minden jó és üdvös dolog, ami a 

világra jön, magával hozza a maga árnyékát, mert nincs egyet-

len gondolat sem, amelynek árnyéka ne volna a testben és a test 

képzetével bíró szellemek között. 

Ezeknek az új áramlattal ide került testetöltött szellemeknek 

meg kell küzdeniük a régi elvekkel, a régi gondolatokkal; azaz 

meg kell küzdeniük az önmaguk által hozott új eszmék hátrá-

nyos eshetőségeivel. És mivel ezek az árnyak a világnak és az 

egész természetnek alakulásaiban — még az állat- és növényvi-

lág felfelé törekvésében is, és az ember gondolati énjének a 

határainál is — minden eshetőségben percről-percre ott állnak, 

hogy meggátolják a léleknek messzebb való kisugárzását, rez-

gését: tehát az evolúció minden egyes életformával új alakula-

tok, új formák felszabadulását hozza felszínre. Ezeknek az új 

alakulatoknak tért kell hódítaniuk, meg kell hódítaniuk az at-

moszférát. Így ez az új alakulatok reprezentánsainak ütközése-

ket kell elszenvedniük, mert az árnyak, amelyek nekik ellenál-



 220 

lanak, nem az övéik, hanem az elmúlt, letörölt rétegéi; az előt-

tük élt emberek téves és hibás elveivel, gondolataival és azok 

eredményeivel kell megküzdeniük, abból a jót kivonniuk, a 

kétes értékűt kidobniuk, vagy szétválasztaniuk, az abszolút 

használhatatlant pedig megsemmisíteniük. Tulajdonképpen 

ezekből a küzdelmekből áll minden egyes testetöltött szellem-

nek az élete, hogy önmagának, a lelke rezgéseinek helyet, mó-

dot és lehetőséget teremtsen a világban, összekösse ezeket más 

emberek gondolataival és érzéseivel, s azokkal kapcsolódva az 

összesség jobb és maradandóbb rezgéseit megtalálja a maga 

részére, ebbe magát beledolgozza s ezáltal a saját lelkének is 

bizonyos időkre való fennmaradását munkálja ki. 

 A földön nem lehet csak úgy élni, mint ahogy azt az 

emberek gondolják: teljesen ártatlanul. Abszolút ártat-

lanság nincs, mert ez csak annyit jelentene, mint tudat-

lanság; a tudatlanság pedig nem erény. Dolgoznia kell az 

emberi léleknek akár jót, akár rosszat és mindenki a maga 

lelkének tárházából hozza fel az értékeket, amelyekkel ren-

delkezik, de természetesen a tévedéseket, meg a hibákat is. 

Felszínre kell hoznia a jót, amely a lelkében szunnyad, amely-

hez sokszor vágyak, lelkesedések (sokszor egy-egy részletigaz-

ság) vannak kapcsolódva, s amellyel önmagának a fennmara-

dását biztosítja a lélek. A benne lévő tévelygéseknek pedig 

azért kell felszínre jutniuk, hogy ütközéseket szenvedve, a lélek 

megismerhesse azok tarthatatlan voltát, és lemondjon róluk, 

vagyis meggyógyuljon belőlük. Ez, bár kicsiny dolognak lát-

szik, az ember életében nagyon is számottevő igazság. Vannak 

lelkek, akik egyáltalában nem tudnak jót felszínre hozni, és 

csak azért vannak a világon, hogy fogalmat szerezzenek ma-

guknak a jóról. Természetes, hogy az ő lelkük mozdulatai ká-

rosak, fájdalmasak és nem kívánatosak a csak valamivel fejlet-

tebb lelkek számára sem. Mennyire nem kívánatos a náluk 

sokkal fejlettebb lelkek számára az ilyenekkel való együttélés! 

De az érzéseknek, gondolatoknak, törekvéseknek ez ütközései 



 221 

által minden lélekben hull szét valami rész a mulandóból. Ez 

pedig azért van, hogy az örökkévaló erősödjék. Ha ráüttök egy 

gyémántdarabra, gyémántszilánkok hullnak szét; és ha ráüttök 

egy gránitdarabra, akkor gránitdarabok hullnak szét. Ha az üt-

közések folytán az igaz és nemes lélek szenved, és széthull az ő 

érzése. Az igaz és nemes fájdalom, mint apró gyémántszilánk 

szikrázik szét a világba, a Világlélek felszedi, felsodorja azt és 

ahova hull, ahova vonzatik, ahová irányíttatik, ott ragyog, ott 

világosít, ott érzelmi melegséget szít; gyújt, lelkesít és átalakí-

tó, újjáteremtő munkát végez.32* A gonosz lélek érzése pedig 

ahová hull, mindenütt fájdalmat, nyomorúságot, elégedetlensé-

get, zúgolódást és kárhozatot teremtő erőket ébreszt fel. Így az 

erők keverednek, az erők vonzatnak és taszíttatnak, de külön-

böző életek folytán mégis kialakul minden léleknek az új ter-

mése. Senki sem távozik el a földről ugyanazzal a lélekkel, 

ugyanazokkal az elvekkel és gondolatokkal, amelyekkel jött, 

mert új igazságokat, új megismerést alakított ki magának a 

tapasztalatok és ütközések révén. Bár széthullatott magából 

bizonyos rosszat, bár rossz hatásokat hozott létre az életével: 

mindegy. Ezek a hatások ott állnak, ott sorakoznak fel a Világ-

lélekben, a világ „természetében”, hogy újabb ütközéseket hoz-

zanak, és újabb alakulások jöjjenek létre. Tehát nem tesz sem-

mit jóvá, hogyha hasonló körülmények közé kerül a lélek, és 

hasonlóan szenved, mint ahogyan szenvedtetett; és nem fizet 

vissza semmit, nem engesztel ki semmit; hanem a tapasztalat 

által új erőkre, új ismeretekre tesz szert, amelyek benne új vilá-

gosságot gyújtanak, és új törvényt szabnak eléje. Ez az új tör-

vény vezeti azután őt el többé-kevésbé messzire attól a régi 

tévedéstől, amelyből ezek a nem kívánatos eredmények szár-

maztak. Ameddig a lélek önmagából nem tud jót széthullatni, 

ameddig önmagából nem tud semmi igazat kitermelni, sőt még 

                                                 
32 * P. o. a mártírok, hitvértanúk s az ú.n. „szentek” életének és szenvedése-

inek példaadó hatása.  

 



 222 

csak a részletigazságot is igen-igen gyengén tudja a maga és a 

mások részére érvényesíteni: addig, még ha ütközéseket szen-

ved is, nem hoz velük semmiféle áldozatot, mert hiszen ez az ő 

tulajdonképpeni atmoszférája. A gyilkos, ha meggyilkolják, a 

tolvaj, ha megkárosítják, semmiféle áldozatot nem hozott 

azzal, amit elszenvedett, mert hiszen csak a saját törvényét 

élte. Mert amennyit az ember másnak cselekszik, ugyan-

annyit magának cselekedett, mert ugyanazokat az eshető-

ségeket szaporította, ugyanazokat a lehetőségeket dolgozta 

ki, amelyektől szenvedni fog. 
 Ha azonban az ember megtért, és a lelkét már át meg 

átitatta az Isten kegyelme, annyira, hogy gonoszat még akkor 

sem cselekszik, ha az a gonosz ütközéseket hozott is létre az ő 

életében: akkor az ütközések által az ő lelkéből nemes és tiszta 

érzés, igazságszeretet és engesztelés hull szét a világba. Ami-

kor teljesen megtért és át tudja ezeket gondolni, és ami a fő, át 

tudja érezni, és nem félelemből cselekszi a jót, nem a félelem 

tartja vissza a hamisságtól, hanem a lelkének igaz érzése, a 

lelkében kifejlődött szeretet vezeti őt: akkor már az isteni Lélek 

nyilatkozik meg benne. Tehát nem a cselekedetekben áll az 

igazi megtérés, hanem az érzésben; mert a cselekedet még 

lehet utánzat is, de az érzést nem lehet utánozni, annak iga-

zinak, tisztának, isteni eredetűnek kell lennie. Ezt az isteni 

eredetű igazságot Krisztus adta az emberiségnek és általa lett 

ismertté az Ige. Ő adta a világnak a megoldást, hogy nem a 

külsőben, hanem csak a bensőben igazulhat meg az ember; 

nem a cselekedetek emelik őt fel, hanem az érzések, ame-

lyekkel a cselekedeteket véghezvitte. Számtalanszor rámuta-

tott Krisztus az igazi jó cselekedetekre, a lélekből jött jóra, 

amely nem keresi az emberektől nyerhető dicsőséget, hanem 

annak örül, ha az igazságnak és a szeretetnek érvényesülését 

szolgálhatta. Amikor valakinek az életében ez az érzés, ez a tit-

kosan érzett jó megnyilatkozik, abban az Isten Lelke van, és az 



 223 

az Isten Lelkének részesévé válva cselekszi az igaz jót, s akkor 

ő az igazságnak valóban közvetítője. 

 Aki azonban ezt felismerte és az Isten Lelkétől in-

díttatva vágyakozik arra, hogy így cselekedjék, az a külső vi-

lágtól, az álarcos világtól sok gúnyban, megpróbáltatásban és 

üldöztetésben részesül. Mert a külső világ az álarccal megjele-

nő igazságnak örül, hogy ha valakit még tévedésben talál, azt 

megleckéztesse. Ez a tettető világ még büntet, megaláz, 

zsarnokoskodik; az isteni igazság pedig feláldozza önmagát, 

hogy eltakarja a másiknak a tévedését, hogy megsemmisítse 

annak a hibáját, hogy helyébe az igaz jót ültesse; lépten-

nyomon áldozatot hoz és a szeretet oltárára helyezi az ő adóját 

az elnézésben, a türelemben, az önfeláldozásban, amikre az 

ilyen lelkeket az élet lépten-nyomon kényszeríti. Aki az Isten 

Lelkétől átitatott szeretetben és igazságban él, az nem keresi a 

feltűnést, a dicsőséget, mert érzi, hogy a tévedő világ a dicső-

séget az érdemteleneknek adja. Mert a világ szereti azokat, akik 

olyanok mint ő; a világ szereti a nagyra törőket, és azokat, akik 

imponálni tudnak. Akik a külsőségben való érvényesülést kere-

sik, akiknek az érzésvilága hitvány, akik nagy és hangzatos 

jelszavak alatt kicsiny, értéktelen dolgokat cselekszenek. A 

világ hódol ezeknek; a világ szereti azokat, akik a jóságukat 

fennen hirdetik; és meg is jutalmazza az ilyeneket elismeré-

sével. Ezért az elismerésért az ilyenek még áldozatot is hoz-

nak, de nem a szeretet oltárán teszik azt le, hanem a dicső-

ség oltárára, hogy a nevük fennmaradjon egy kis ideig, 

hogy az ő lelküket táplálhassák abból a múló dicsőségből. 

 De akik az Isten dicsőségét keresik, az igaz jó erejében 

és hatalmában hisznek, azok természetüknél fogva egyszerűek 

és szerények; bátrak, de nem hivalkodók; lelkesedők, de nem 

kiabálók. Nem hunyászkodnak meg azok előtt, akik a ferde uta-

kat járják, de nem is támadják azokat hibáikért, tévedéseikért; 

védekeznek, de védekezésük nem bántó, nem sértő, mert hiszen 

hibáik és gyengéik nekik is vannak és tudják, hogy ők sem töké-



 224 

letesek, csak igyekvők. Nem törnek pálcát mások felett; nem 

tartják számon mások bűneit és tévedéseit, hogy azokkal alka-

lomadtán visszasújtsanak. Megbotolhatnak, sőt el is eshetnek, 

mert hisz ők is emberek — és mert a tévedés és a bűn, mint élő 

sövény, át- meg átszövi a világot, és eltakar minden igazat és 

jót, — de felkelnek, mert imádkoznak, és az Isten Lelke ismét 

talpra állítja őket. Csalódnak, mert csalódniuk kell; hiszen a 

világ nem váltja be a lelkük vágyait, és a lelkükben sok fájdal-

mat terem az általuk széthintett jó és az annak nyomán rájuk 

ható rossz. Könnyeznek, de nem esnek kétségbe; kételkednek, 

de nem válnak hitetlenekké; erőlködnek, de ki nem merülnek; 

dolgoznak, de munkájuk nyomán ritkán élvezik a megelégedés 

boldog eredményét. Mindamellett el nem csüggednek, mert 

hitüknél fogva érzik és tudják, hogy az Isten az ő számukra nem 

azt az eredményt tartotta fenn, amit az ő törekvéseikkel és erő-

feszítésükkel alig-alig tudtak felszínre hozni. Hanem az Isten az 

ő kegyelmének gazdagságából olyan létlehetőséget teremt az ő 

lelküknek, az ő megjelenési formájuknak, amely az ő eredmé-

nyeiket, az ő cselekedeteiket, az ő érdemeiket messze-messze 

felülmúlja. 

 Ezek az igazi küzdők, ezek az igaz emberek, ezek 

azok, akiknek szükségük van az Igére és arra, hogy egy-

mást megértve haladjanak és támogassák egymást az úton, 

mert nekik az egész világ ellenségük. Ezek azok, akik talál-

koznak Krisztus igéjében, s összeszövődik a lelkük érzése, és 

sohasem válnak szét többé még az örökkévalóságban sem, mert 

az együtt átküzdött és átszenvedett munka szorosan összeková-

csolta a lelkük érzéseit. Ezek azok, akik áldozatot nyújtanak a 

világnak. Mert valaki a sajátjából, az ő feleslegéből, az ő gaz-

dagságából ad, az a saját emberi dicsőségét szolgálja, s habár a 

legjobb akarattal cselekszik is, mégsem adott örökkévaló érté-

ket, mert hiszen a mulandót adta. És legyen bár a hála nagy, 

sokszor még a síron túlra is kiható, akkor sem örökkévaló érték 

az, mert hiszen csak a változások világában adott olyan dolgo-



 225 

kat, melyek egy időre az ő lelkének biztonságot és létlehetősé-

get nyújtottak. De felszedni a rosszat, a szenvedést, a Világlé-

lekben összegyülemlett és a zűrzavaros ütközések által keletke-

zett összhangtalanságot, ennek nyomása alatt élni és helyébe 

hitet, igazságot, szeretetet, békét nyújtani az életben minden 

teremtett léleknek. Nem bántani senkit, hanem Istenbe vetett 

hittel és imádkozó lélekkel elszenvedni minden sérelmet: ez az 

az áldozat, amely az ember lelkét megtisztítja azoktól a hátrá-

nyos emberi tévedésektől és bűnöktől, amelyek mindvégig kísé-

rik a lelket, s mindaddig vele maradnak, ameddig csak emberi 

testben kell megjelennie. 

 Jót adni a világnak; az embernek önmagáról megfe-

ledkezve a jót, az igazat cselekedni, s helyébe a rosszat, a 

törvénytelent a büntetés vágya nélkül, vagyis az „igazság” 

kihívása nélkül, viszonzás nélkül elszenvedni: ezzel ritkítjá-

tok a bűnt. Ezzel tisztítjátok a magatok lelkét, és ezzel irt-

hatjátok ki azoknak a tévelygéseknek és bűnöknek a lelketeken 

maradt eltokosított maradványait. Amelyek az isteni kegyelem 

folytán sokszor sok testöltésen keresztül latens pihennek és 

várják az alkalmat, amikor felébredhessenek. 

 Így adjátok át magatokat atomról-atomra az isteni tör-

vénynek. Atomról-atomra adjátok át magatokat az abszolút 

Jónak mindenféle állapotban, amit csak végig küzdötök a vi-

lágban: szegénységben és gazdagságban, dicsőségben és gyalá-

zatban, nyomorúságban és nagy hatalomban. Atomról-atomra 

adjátok át magatokat, és így fogyasszátok el a múlandó embert, 

hogy amikor a múlandó ember az ő vágyaival és gonosz termé-

szetével egészen megszűnt, felébredjen az Isten gyermeke: az 

újjáteremtett szellemember. Itt, ebben a krisztusi igazságban 

megszűnik a pogány karma. Itt a „szemet-szemért” törvény el 

van törölve, meg van semmisítve, mert hisz csak addig az igaz-

ságig érvényes, addig a fejlődési fokig jelent valamit, ameddig 

a Mózes törvénye ér, ameddig a lélek valahogy megtanulja, 

hogy mit nem szabad cselekednie és mit kell cselekednie. 



 226 

Amikor a lélek tudja, hogy mit kell cselekednie, sőt a benső 

lélek indíttatásának engedve sokszor szeretné is cselekedni, 

akkor megkezdődik számára az áldozatok ideje, az áldozatok 

korszaka. S valaki nem tud áldozatot hozni, mert nem tudja 

önként odaadni magából az értéktelent, attól az isteni törvény 

lassanként mindazt elveszi, amihez a lelke ragaszkodik. S ha a 

lélek túlságosan ragaszkodik, visszaadja neki, de vele együtt 

mindazok a keserűségek és terhek, azok a nyavalyák is vissza-

adódnák, amelyek a tévedésbe került igazság nyomán fakadtak. 

 Mert ugyan mi az a földön, ami az ember szeme előtt 

kívánatos és ne lenne a tévedés gyümölcse? Mi a gazdagság, 

a dicsőség, az öröm, a földi boldogság? Mind egy-egy téve-

désnek az összesűrítése. Az egyedül Isten szerint való boldog-

sága a léleknek: az Istenben való megnyugvás, a léleknek a 

jóban, az igazban való öröme, amely nem ragaszkodik a mú-

landó dolgokhoz, hanem gyönyörködik az Isten igazságában, 

és annak érvényesülésében, örül az Isten ajándékainak, hálákat 

ad értük, de nem ragaszkodik annyira hozzájuk, hogy kétségbe-

esnék, ha Isten azokat elvenné tőle. Ez az, amire az Úr tanított 

bennünket. És valaki még nem tudja odaadni az ő emberi énjé-

nek kedves dolgokat, valaki még nem tud tűrni, valaki még 

nem tud elnézni, nem tud engedelmeskedni, nem ismeri a bé-

kességes tűrést, nem tud szerény lenni, nem tud kevéssel meg-

elégedni és a kevésben is örömöt találni: az hiába mondja, 

hogy ő az Isten útjait ismeri, addig még az Isten igazsága az ő 

számára érthetetlen nyelven van mondva. Imádkozzatok, hogy 

az Isten ilyen lelket adjon nektek, az imádságnak azt a lel-

két, amellyel megérthessétek az áldozatokban, a próbák-

ban, a fájdalmakban Istennek hozzátok való szeretetét, 

amellyel ki akar emelni benneteket e mulandó világ kárho-

zatos életkörülményei közül, és lássatok bennük hívó szót 

az ő országába. Keressétek az Isten országát és annak igazsá-

gát. Ami békét a ti lelketek számára a viharok közt szereztetek 

meg, az a béke a tiétek, marad és képesít titeket Isten igazsá-



 227 

gainak megértésére, s arra, hogy bennük örömöt, ujjongó örö-

möt találjatok, amelyek átérzéséhez nem kell meghalni, nem 

kell megkóstolni a halált; mert az ilyen lelkek számára a halál 

nem más, mint átváltozás, megszabadulás a test terheitől. 

 De ameddig ezt meg nem ismeritek, addig a halál szigo-

rú törvény, addig a halál szoros korlátok közé szorító hatalom, 

amely a lelket a maga világába zárja be, hogy mindazokat a 

hatásokat, amelyeket ő a világba kisugárzott, és mindazokat a 

hatásokat, amelyeket a világ felelt és világ fog felelni az ő ha-

tásaira - átélje. 

* 

Amikor mindezeket át tudjátok gondolni és meg tudjátok érte-

ni, akkor a Krisztus nagy áldozatát is megértitek, amellyel Ő 

lehetővé tette, hogy a hívő embergyermek megszabadulhasson 

a múlandó világ hatalmassága alól, a kárhozattól, a bűntől, 

hogy egészen szabaddá lehessen. De ameddig a lélek ezt az 

igazságot meg nem ismeri, egy lépést sem tud felemelkedni. S 

legyen bár az emberek előtt elismert legnagyobb erények birto-

kában, s cselekedje bár az igazságot annyira, hogy a kés éléhez 

hasonlítson az ő igazsága: mégsem tud megszabadulni a föld-

től, a „törvénytől”. Mert ameddig a részletigazsághoz vonzó-

dik, amit még hatalomnak tart, addig ez az „igazság” ül felette 

törvényt. S ameddig ő nem nyújt semmit ennek az igazságnak a 

megszelídítése, enyhítése érdekében, mindaddig zordnak, kiet-

lennek, gyötrőnek és hatalmaskodónak fogja találni az igazsá-

got. Mikor azonban ő is nyújtott valamit, amikor nem keresi a 

részletigazságot, hanem az „igazságon” (a kötelességen) felül 

cselekszik, vagyis áldozatot nyújt, akkor az igazság megenyhül, 

s a komor bazaltszikla szelíd virágoskertté válik számára.  



 228 

3. 

Isten áldozata.33* (**) 
Miért adta Isten a szabadakaratot? — Ádám bukása. — Az engedelmesség 

szükségessége. — Az engedetlenség vaksága. — Isten az emberben. — 

Isten üzenete minden egyes lélek számára. — Isten fájdalma és szomorúsá-

ga. — Isten áldozata Krisztusban. — A szenvedés, mint engesztelő eszköz. 

— Miért késnek Isten áldásai? — Az örök áldozati oltár. — „Test és vér 

nem veheti az Isten országát”. — A bűnök elenyészésének titka. — Akik 

„kívül” maradnak. — A megtérés definíciója. 

Kérdés:34** 

Kedves Vezetőnk! Gyakran tesznek fel az emberek ilyen kér-

déseket: Ha már az Isten úgy teremtette meg: a szellemeket, 

hogy közülük némelyek elbukhattak, és így végtelen szenvedé-

sek sorozatán át juthatnak csak el a boldogsághoz: hogyan 

nyernek ezek kárpótlást a tisztán maradottakkal szemben, akik 

kezdettől végig boldogságban élnek? Én a tékozló fiú allegóriá-

jában látom e kérdés megvilágítását; mégis kérlek, szíveskedjél 

ezt bővebben megmagyarázni. 

Felelet: 

Ez a kérdés tulajdonképpen burkolt szembehelyezkedés Isten-

nel a bukott szellem részéről, aki az ő „igazságát” keresi, mert 

még egyáltalában nincs tisztában a dolgokkal. A bukott szellem 

is érzi az igazságnak mindenre kiterjedő hatalmát, és igyekszik 

az igazságnak egy csücskét megragadva azoknak is valamikép-

pen táplálékot nyújtani, akiknek az még tulajdonképpen nem 

jár, akik még őnála is messzebb vannak. Ez felületes gondol-

kozás és felületes „akarás”. Feleletem a következő: A tékozló 

fiú példája megközelíti ugyan, de nem tartalmazza erre a kér-

                                                 
33 * Szoros kapcsolatban van az I. kötetben közölt „A szellembukás magya-

rázata” című tanítással. 

 
34 ** Ezt a kérdést egyik körtagunk kívánta előterjeszteni, akit — különö-

sen a teozófiával foglalkozók részéről — többször ostromoltak ilyenféle 

kérdésekkel. 

 



 229 

désre a teljes feleletet. Mert tulajdonképpen ebben a kérdés-

ben az a végső csattanó, hogy ha az Isten tudta, hogy a sza-

badakarat folytán egy nagy rész el fog bukni, miért terem-

tette őket, és ha már teremtette, miért adta azt a lehe-

tőséget, hogy elbukjanak? Ez a dolgok lényegét kutató, fir-

tató emberi elmének hibás következtetése, s az ellenszegülő, 

bukott szellemnek az az erőlködése, hogy Istenre hárítsa az 

okot, amiért neki szenvednie kell. Szabad akarat nélkül lehe-

tetlen a tökéletesség elérése, S ha Isten az ő képére és hasonla-

tosságára teremtett szellemgyermekeit nem ajándékozta volna 

meg a szabad akarattal, a választani tudással, akkor a teremt-

mény soha meg sem közelíthetné azt a fokozatot, amelyre Ő 

ezzel az ajándékkal már a teremtés alkalmával predesztinálta a 

szellemet. 

 Aki ezt a kérdést felteszi, az nincs tisztában azzal az 

ajándékkal, amit az Isten az ő szellemgyermekeinek adott; és 

nincs tisztában azzal a fokozattal, amelyet az embernek be kell 

töltenie, és amire őt az ő Teremtője csak ebben a lefokozott 

világban is helyezni kívánja. Mert hiszen ebben a lefokozott 

világban is úr az ember; bármilyen tévedések, csalódások és 

szenvedések után jön is rá arra az igazságra, amit meg kell is-

mernie, mégis feltétlen ura ezen a világon mindennek. Ha nem 

volna ura, akkor nem tudna soha rájönni azokra az isteni mély-

ségekre, és nem tudna következtetni azokra a magasságokra, 

amelyeket el kell érnie; akkor nem volna előtte soha tiszta a 

látóhatár, a fejlődés útja, s nem volna a teremtés koronája, ha-

nem rabszolgája. Az Istennek teremtményei iránt való nagy 

szeretetét és azt az akaratát, hogy teremtményeit boldogokká 

tegye, bizonyítja a szabadakarat ajándéka. Sem nem próbául 

adta azt az Isten, hogy ezáltal őket megtévessze, — bár tudta, 

hogy el fognak bukni, mert hiszen az óriási lehetőség megvolt 

rá — sem nem azért, hogy ebből tanuljanak, hanem hogy ráéb-

redjenek arra a tudatra, hogy ők kicsodák. Mert csak amikor az 



 230 

emberi lélek ráébred arra, hogy ő kicsoda, akkor kezdi sejteni, 

hogy a Teremtő kicsoda! 

 Csak ekkor kezdi megérteni az ő feladatát, és tulaj-

donképpen csak ekkor kezdi keresni az ő életének a célját. És 

csak mikor ezt megtalálta, akkor lép rá teljes erejével arra az 

útra, amelyen azt a célt el is érheti. Akik még ilyen kérdéseket 

tesznek fel, azok még a porban ülnek. Mert még ha sokat 

tudnak is, és gondolkozó emberek is, a lelkükben ott ég a 

lázadás, a zúgolódás, az Istennél szembehelyezkedés tüzé-

nek szikrája; még el vannak telve azzal az áldatlan harag-

gal, amely az úgynevezett Paradicsomból való kiűzés után 

eltöltötte a méltatlanokat. Ez még mindig az az érzés, amely 

még nincs a beismerés fokán. Hogy Isten mivel kárpótolja 

őket, azt ne keressék, és ne kutassák, mert Istent nem vonhatja 

kérdőre a teremtett lény, hogy miért cselekedett így ővele. 

Amikor azt mondtam, hogy Isten szabadakarattal ruházta fel az 

ő teremtményét, ezzel minden meg van mondva. Ha a szabada-

karatú szellem tévedett, mert levette a tekintetét Teremtőjéről, 

és nem töltötte be pontról-pontra a feladatát, hanem hézagosan, 

hiányosan végezte azt — bár megmondatott neki, hogy min-

dent pontról-pontra be kell töltenie — ezért csak nem illetheti 

Istent semmiféle kérdőre vonás! 

 De amint már egy előbbi nyilatkozatomban35* is mon-

dottam, a bukott szellemeknek egy része a tévedés után nem 

sokára rájött arra, hogy nem helyes, nem jó a hézagos alkotás, s 

ezek siettek vissza az elhagyott útra. Lerombolták addigi gon-

dolataikat, megsemmisítették magukban kiépített elveiket, és 

az Isten által megmutatott úton és törvényben haladtak tovább. 

Azonban voltak, akik nem látták be hibás ténykedéseiket, mert 

elnéztek azok felett. Ezzel tehát máris elvesztették azt a jogot, 

hogy a maguk igazát kereshessék, annál inkább azt, hogy az ő 

mennyei Atyjukat kérdőre vonhassák az ő miértjükkel. Tehát 

                                                 
35 * „A szellembukás magyarázata” (Titkos tanítások I. kötetében).  

 



 231 

az ő számukra ez a miért mindaddig felelet nélkül marad, 

ameddig csak beismerésre nem jutnak, és önmagukban meg 

nem találják a feleletet, hogy: ezért. Az elsődök bukása a mi 

bukásunk: az Ádám bukása az utána következő nemzedéké. 

Mindaddig húzódik ennek a tévelygésnek, ennek a hiányos 

fejlődésnek a sorozata az emberek és szellemek életein végig, 

ameddig csak arra a kérdésre önmagukban meg nem találják a 

választ, ameddig önmagukban meg nem látják azokat a hibá-

kat, tévelygéseket, igazságtalanságokat, gonoszságokat és go-

noszra való hajlamokat, amelyek a boldogságnak és boldogí-

tásnak útját állják. 

 Fel kell ismernie az embernek, hogy önmagától kép-

telen megváltoztatni a természetét, mert a bűnöknek és tévely-

géseknek óriási halmaza fekszik előtte, rajta, benne és körülöt-

te, s ezek hatalmas erővel uralkodnak felette. Mikor az ember 

mindezt beismeri, szükséges, hogy a lelkében beismerje a saját 

kicsinységét, tehetetlenségét; szükséges, hogy keresse az ő 

mennyei Atyját, összekapcsolódjék vele, és az általa nyújtott 

kegyelmet elfogadva rálépjen arra az útra, amelyet Ő mutat 

neki, és megtanuljon engedelmeskedni. Ez az első szükséges-

ség, mivel az engedetlenség volt az első, amivel vétkeztek, mi-

kor erejük és hatalmuk tudatában nagyoknak érezték magukat, 

és úgy ítéltek, hogy szükségtelen engedelmeskedniük. Az en-

gedelmesség törvényéből kilépve, mennyei Atyjuk és önmaguk 

közt elszakították a folytonossági köteléket, amely addig szoro-

san összefűzte vele őket. Folytonosan az engedetlenség elvében 

élve, mind jobban-jobban tágították az összeköttetést, míg vég-

re teljesen elfordultak Istentől, Isten törvényétől, sőt oda jutot-

tak, hogy egy részük tagadja Isten létezését. S mivel ennyire 

eltávolodtak az életet adó és életet fenntartó forrástól: nem 

várhatnák más jövőt, mint a halált, a kárhozat törvényét. Tehát 

erre önmagukat tették méltókká. Nem Isten készítette szá-

mukra a kárhozat törvényét; ők maguk alkották azt meg 

maguknak. Tehát a szellemek megalkották a halál törvényét a 



 232 

maguk számára, Isten pedig az ő kimeríthetetlen szeretetével 

szükségesnek találta, hogy kegyelme által időről időre ebbe a 

halál törvényébe életet fuvalljon. És életre, visszatérésre hívja 

azokat a lelkeket, akik dermedtségükben valamiképpen rájöttek 

arra az első kicsiny igazságra, hogy jó lenne valamihez vagy 

valakihez tartozni. Valakinek engedelmeskedni, mert a halál 

törvényében mindig kisebb és kisebb az alkalom, a mozgási 

lehetőség, azaz mindig kevesebb az életlehetőség. Így aztán 

azok, akik a beléjük rejtett isteni természet révén és a szenve-

dések folytán megérzik ennek a szükségességét — mert a lel-

kükben felébred a vágy valami jobb után — az anyagi világo-

kon időről-időre az életbe hívatnak; beborítja őket a kegyelem 

napsugara, a lelkük felenged, a bűn megoszlik36* (nem elosz-

lik!) az ő lényükben úgyannyira, hogy a tudatukban hely és 

alkalom adatik a megtérés lehetőségére és a kegyelem elfoga-

dására. 

 Ezek a szellemek, amikor a föld világába érnek, annak, 

ami náluk nagyobb, ami felett uralkodni nem tudnak, elkezde-

nek engedelmeskedni, mert a sok szenvedés, fájdalom, csaló-

dás rávezette az ő ösztöni énjüket arra, hogy aki náluk hatalma-

sabb, annak szükséges engedelmeskedniük. Ezért a különböző 

vad népeknél megtalálhatjátok azokat a különböző istene-

ket,37** akiket imádnak, míg ezzel szemben a felvilágosult 

ember, a felfejlődött lélek, amikor az ő hatalmának tudatára 

ébred, egyszerre megtagadja az Istent. Nem látjátok-e ebben az 

első bukás analógiáját? Mihelyt egy kis hatalomra tesz szert a 

lélek, mindjárt függetleníteni akarja magát Istentől. Ugyanez 

játszódik le ebben a ti korotokban, úgyszólván az utolsó 

órákban: a felfejlődött, ragyogó szellemű ember, aki fenn-

áll, alatta a mélység, felette az ismeretlen magasság, még 

                                                 
36 * T. i. a bűn halálos dermedtséget okozó egysége szétszóródik, szétlazul 

a legkülönbözőbb, apróbb-nagyobb vétkekre, hibákra, rossz hajlamokra, stb. 

 
37 ** Lásd az „Áldozatról” az I. részt 



 233 

testben él, még hernyó, de már istennek képzeli magát. Még 

uralkodik felette a halál törvénye, még a legkisebb tévedés 

halálát okozhatja, és mégis fennen hirdeti, hogy nincs Isten! 

Akik pedig hiszik, hogy van Isten, akik hiszik, hogy az ember 

bűnbeesett szellem testesülése, tehát tudják, hogy az emberiség 

tévelygései folytán jutott ebbe a szenvedésteljes állapotba, azok 

egyszerűen arról álmodoznak, hogy micsoda kárpótlást nyújt-

hat nekik Isten, amiért a szenvedéseken keresztül tanulják meg 

újra megismerni őt, azt, hogy van egy náluk erősebb, minden-

hatóbb Hatalom. 

 Mert ezek, bár a szellemükkel és értelmükkel át tudják 

fogni a mindenség gondolatát, de annak a törvénynek a mélyé-

re nem tudnak hatolni, amely ezt a mindenséget előhívta és 

fenntartja. Ők csak érzik az ő nyomasztó, kínos állapotukat, 

amelybe jutottak; érzik az ő vergődésüket, de még nem értek el 

odáig, hogy azokat az igazságokat teljesen a magukévá tudnák 

tenni, amely igazságok megmagyaráznák nekik, hogy az örök-

kévalóság kezdet és vég nélkül való. És hogy tulajdonképpen 

az ő életük nem onnan kezdődik, amikor ők elbuktak, hanem 

onnan, amikor őket az életre előhívta az ő mennyei Atyjuk. És 

bármily apró kis szakaszokra van is osztva az életük a múlan-

dóság világában, amikor ezektől a tévelygésektől megtisztulva 

haladnak ismét tovább a fejlődés útján felfelé, ez az ő életük 

boldogsággal és dicsőséggel teljes élet lesz megint, amelyben 

az ő eltévelyedésük csak egy kis kitérést, egy kis kerülő utat 

jelent, ha még olyan hosszú időt vett is igénybe. 

 Mert amikor ezek megérnek annak belátására, hogy ők 

voltak a hibásak, és hogy a saját boldogságukat ott kell elkez-

deniük megmunkálni, hogy az Isten által adott törvénynek 

minden pontját be kell tölteniük. És minden kis hézagot ismét 

ki kell egyenlíteniük és hiánytalanná tenniük, — mert a bennük 

felébredt igazságérzettel és ítélőképességgel már meg tudják 

ítélni, hogy az a helyes és jó, ahogyan azt Isten kívánja tőlük 

—. akkor lázas szorgalommal, hűen és igazán, önmagukat tel-



 234 

jesen odaadva látnak hozzá a mulasztottak pótlásához. Mint 

ahogyan a kinyílt virág kelyhét kitárja a nap sugarainak és a 

harmatnak; ők is kitárják majd a lelküket, hogy az Isten szere-

tete és kegyelme besugározhassa azt, hogy minél többre legye-

nek képesek. Mikor majd ebben az érzésben az ő egész lel-

kükkel meg tudják érteni Istennek nagy, boldogító akara-

tát: akkor nem fogják többé keresni a „kárpótlást”, mert 

úgy érzik, hogy Isten mindenért kárpótolta őket. Mert egy 

csepp az Isten szeretetéből, melyet a lélek igazán, egészen ki-

tárt érzéssel magába szív, olyan hatalmas újjáteremtő erő, 

amelynek hatása alatt felenged a lelkükben minden neheztelés, 

minden bánat, és akkor minden szenvedés elvan felejtve, ki van 

törölve az emlékezetükből. Hogy a szellemek ilyen elfogadókká 

válhassanak, hogy ilyen nagy szomjúhozással vágyakozzanak 

az Istennel való összekapcsolódásra: ezt szolgálja az a szenve-

dés. Az a fájdalom, az a sóvárgó vágy, amely őket izgatja, zak-

latja, kergeti előre a fejlődés útján, hogy keressék, kutassák az 

alkalmakat, amelyek révén azokra az igazságokra rájöhesse-

nek, amelyek a lelküket áthatva, engedelmessé tudják őket ten-

ni. Mert ameddig a lelkük fel nem nyílik, s ennélfogva meg sem 

telhetik ezzel az isteni szeretettel, addig nem is költözhetik bele 

boldogság. S bárha Isten a földi szemekkel tekinthető legna-

gyobb kincseket és értékeket halmozná is áldásként rájuk, 

ameddig a lelkükben nem érzik az Istent, addig mindezek csak 

külső formák lesznek, amelyek ismét elmúlnák, elsuhannak mel-

lettük, lehullanak róluk anélkül, hogy megértenék belőlük Isten 

akaratát, Isten szeretetét. 

 Oly titok ez, amelyet nem lehet megértetni azokkal a 

lelkekkel, akik csak az eszükkel keresik az Istennel való kap-

csolatot, akik az igazság töredékein keresztül szeretnének vala-

hogyan bejutni az ismeretek világába. Nem; ez lehetetlen; mert 

legyen bár az igazság töredéke a legszebb, a legtisztább men--

nyei igazságból való: azért csak töredék az, amely nem tudja a 

lelket üdvözíteni, nem tudja előtte megnyitni a mennyek kapu-



 235 

ját. A léleknek magának kell megtelnie Istennel; a léleknek ma-

gának kell összeolvadnia Isten Lelkével. A léleknek önmagának 

kell átélnie ezt a csodálatos, szent titkot, amit nem lehet sza-

vakban kifejezni, amit egyik lélek a másiknak át nem adhat. 

Minden egyes léleknek a maga külön, saját összeköttetése ez az 

Istennel; minden léleknek külön-külön kell ezt éreznie, mert 

minden lélekhez külön-külön szól az Isten szava. Igen, azok a 

szellemek, akik nem buktak, vagy az első tévedésen átesve 

belátták Isten nagy igazságát és szeretetét, és ragyogón állt 

előttük Isten jósága és nagy igazsága — ami maga a valóság, 

az Isten lényege — azok eltelve Isten szeretetével mindig bol-

dogok ebben az ő állapotukban, az Istennel való összekötteté-

sükben. Ez az ő lelküket kibeszélhetetlenül édes, boldogító ér-

zéssel táplálja, erővel és tehetségekkel ruházza fel; pillanatról 

pillanatra vezeti és vezérli őket újabb ismeretek, lehetőségek és 

boldogságok félé. 

 De ezeknek a lelkében is mint egy komor árnyék ott él 

és kísért a szenvedők jajkiáltása. És bár az ő lelkük túláradó 

szeretetéből szívesen juttatnának tévelygő testvéreiknek, és az 

ő boldogságukat szívesen megosztanák azokkal: éppen itt van a 

nagy baj, mert azok az ő kincseiket nem fogadják el,38* hanem 

maguk zárják ki magukat azok élvezéséből. Hiszen Istennek 

éppen ez a fájdalma, szomorúsága, hogy azok a szellemek, akik 

megszakították vele az összeköttetést, eltaszítják maguktól 

mindazokat a lehetőségeket, amelyek őket ismét összekapcsol-

hatnák vele és ezáltal a boldogsággal. Isten szomorkodik, Isten 

szeretete fájdalmat érez a mellőzés miatt. Isten szeretete vele 

van az eltévelyedettekkel is, mint egy szomorú sóhajtás, mint 

egy sötét bánat. Isten, aki úgy szerette a világot, hogy az ő egy-

szülött Fiát adta váltságul: elhagyja az ő kilencvenkilenc hozzá 

simuló, az ő szavát leső juhát, és megkeresi a századikat, az 

eltévelyedettet. Isten szeretete áldozatot hoz Krisztusban, ami-

                                                 
38 * Mert meg sem értik, ennélfogva értékelni sem tudják azokat.  

 



 236 

kor leszáll a mélységbe, a sötétségbe, a boldogtalanság vilá-

gába és felveszi ezeket a nehéz, tévelygő fluidokat, ennek a té-

velygő világnak a nehéz törvényét, és ennek a nehéz törvénynek 

is a legutolsó fokozatára száll alá, amikor a gyilkosok, a bandi-

ták sorába számláltatik és a hazugokkal, a gonoszokkal egy 

szégyenfára feszíttetik fel. 

 Mert hiába gyógyított betegeket, hiába támasztott fel 

halottakat, hiába hirdette az Isten igazságát, hiába szórta szét az 

Isten igéjét. Hiába szabadította fel a lelkiismeretet, és hiába tett 

csodákat: a tévelygésekkel telt emberi lélek nem fogadja be a 

szeretetet, nem hajol meg Isten előtt, hanem az ő tévelygései-

nek labirintjában űzi, kergeti az igazságot, és bemocskolja. Az 

ő saját bűnének, gonoszságának szennyes levével végigönti, 

megrugdossa, arcul veri, arcul köpi azt, mint az ő bűnének, az ő 

tévelygésének testbeöltött formáját. És a tévelygése annyira 

megy, hogy nevet, mulat rajta, mert a lelkétől annyira messze 

esett az igazság, a boldogságnak a lehetősége. Nem érti meg a 

szavát az igazságnak, nem nyitja meg a szívét a Segítőnek és 

nem nyújtja oda a kezét, hogy vele közösnek érezhesse magát. 

Az emberi lélek messze esett Istentől. Közte és az Isten közt 

levő űrt a tévelygésnek, a bűnnek, a gonoszságnak a szelleme 

tölti be; ez von sűrű sötétséget az értelmére, ez von keménysé-

get az érzelemvilágára. Ezért nem ismeri fel a hangot, nem 

ismeri fel a cselekedetet, amelyen keresztül az Isten szól hozzá. 

Mert a szíve kemény, az értelme elfajult; nincsen összeköttetés 

Isten és az ember közt. Ebben a hézagban áldozatul esik a test, 

amelyet az Isten szeretete felvett magára, hogy ebben az áldo-

zati tűzben, a szereteten keresztül megpuhuljon, felolvadjon, 

megsemmisüljön a bűn, a tévelygés ereje, hogy ezen a szenve-

désen keresztül járhatóvá legyen az út az emberi lélektől Iste-

nig, hogy ezen a szenvedésen keresztül megtalálja az utat az 

Isten szava az ember szívéhez. Ezáltal a szenvedés a törvény 

kiegyenlítésére, kiengesztelésére adott eszköz marad. A szen-

vedés Isten vegyészetében a bűn megsemmisítésére, átdol-



 237 

gozására adott oldó- és bontószer lett, amelyen keresztül a 

szenvedő emberi lélek megtalálja önmagát és megtalálja 

Istent. Mert sem az eszével, sem a szívével meg nem találhat-

ja, ameddig e világ igazságát követi, mert a világ igazsága ke-

resztre juttatja az Isten igazságát; a világ szeretete tövis-

koszorút nyom a fejére és keresztülszúrja a szívét az Isten sze-

rint való szeretetnek, mert nem érti meg azt. Csakis ezen az 

áldozaton, a Golgotán keresztül érti meg a szenvedő lélek az 

Isten szavát azokban a reménységet keltő igékben, amelyek 

örökre itt maradnak a szenvedő emberiség részére: „Jöjjetek 

Énhozzám mindnyájan, akik megfáradtatok és megterheltette-

tek, és Én megnyugosztlak titeket”.  Mert amikor már a szenve-

dések puhává tették a szívet, és más irányba igazították az ér-

telmet, amikor már a szenvedő ember más igazságot keres, 

mint e világ tomboló igazságát: akkor találkozik a Golgota 

útján a szenvedő Emberrel, aki előtte ment s akkor érti meg an-

nak az akaratát. S akkor, mivel a szíve szomjas, megérti a biz-

tatást, s megfogja Annak a kezét, Aki őt hívja és igyekszik kö-

vetni Őt. 

 Csak amikor már megérti az emberi lélek a Krisztus 

szavát, és vállalja azt, hogy az ő igazságtalanságait, gonoszsá-

gait, amennyire csak lehetséges, jóváteszi, azaz Isten akarata 

szerint fog élni, az eléje adott és kiszabott munkát el fogja vé-

gezni: csak akkor lehet arról beszélni, hogy azok az életei, 

amelyek az Istennel kötött ilyen szövetség után következnek, 

Istenben való életek. Ameddig az ember a saját esze járása 

szerint akar élni, aszerint akarja az igazságot követni, és a vi-

lágot boldogítani, addig mindig tévelyeg, még ha a legjobbat, a 

legigazabbat akarja is cselekedni. Ebben az elfordult fejlődési 

folyamatban, amelyben a világ van és a benne levő emberek 

élnek, csak egyetlen út van az Isten igazságának megértésére és 

az Isten kegyelmében való élésre: a Golgota útja. Csak ez tisz-

títhatja meg a lelket mindazoktól a salakoktól, mindazoktól a 

rárakódott tévelygésektől és gonosz hajlamoktól, amelyek 



 238 

olyan hosszú idő óta halmozódva, kemény kérget képeznek 

körülötte. 

 Azért nincs bűnbocsánat szenvedés nélkül. Mert 

ameddig az ember nem szenved, addig még a múlandó világ 

igazsága él benne, addig még nem képes megérteni a szen-

vedőt. Míg valakivel igazságtalanság nem történik, addig 

nem tudja, mi az igazság; amíg valaki maga is nem csaló-

dott, addig nem tudja, milyen fájdalmat okoz a másik em-

ber lelkének a megtévesztés, olyan reménységet, olyan hitet, 

olyan várakozást ébresztve benne, ami egyáltalában nem való-

sulhat meg. A világ pedig csak ezt adhatja, mert a világ ebből 

épült fel, a világ ezt fejleszti tovább: a káprázatot, a hazug csil-

logást, a nyerseséget, a durvaságot, a szeretetlenséget, a gyűlö-

letet, az önzést. S akik még ebben jól érzik magukat, akik még 

úgy vélekednek, hogy ez az élet, azok semmiképpen nem me-

hetnek be mennyeknek országába, mert azok még nem is is-

merhetik az Isten országát. 

 Az Atya mindent odaad a megtérő tékozló fiúnak, 

Isten mindent ráruház a megtérő bűnösre, kegyelmének 

gazdag áldásaival árasztja őt el, mihelyt azokat befogadni 

képes. De láthatjátok napjaitokban is, hogy mihelyt az em-

ber az igazságról csak valami kicsiny ismeretet szerez is — 

habár a lelke még telve van tévelygésekkel, bűnökkel és 

bűnre való hajlandóságokkal, és habár azt a kicsiny igaz-

ságrészecskét talán sok szenvedés árán tudta csak Isten 

kegyelméből megszerezni — a benne lévő gőg máris azt 

súgja neki, hogy ennek a fénylő világosságnak széthintett 

sugarai az ő dicsőségét, az ő személyes énjének fensőbbsé-

gét, megkülönböztetettségét vannak hivatva dokumentálni 

az ő embertársai előtt. Az ember lelke nehezen tudja megér-

teni, hogy aki másokat akar boldogítani, annak szolgálatot kell 

vállalnia Isten oltára körül, a szeretet oltára körül; abban a 

szolgálatban napról-napra fel kell áldoznia a maga énjét, énjé-

nek minden járulékát azon a folyton égő áldozati tűzön, abban 



 239 

a tűrésben, elnézésben, abban a kifogyhatatlan szeretetben, 

amellyel mások tévelygéseit önmagában megemészti, hogy he-

lyettük folyton-folyvást szeretetet, megértést, megbocsátást, 

segítséget nyújtson. 

 Aki még nem tudja önmagában megemészteni má-

sok tévelygéseinek, bűneinek hatásait, az még a világ igaz-

ságához fordul, amely igazság így beszél hozzá: „Hiszen te 

mindig csak jót adsz, neked pedig mindig rosszal fizetnek; 

miért cselekszel mindig csak jót, miért kell neked önmaga-

dat mindig feláldoznod, hogy mások visszaéljenek a te ál-

dozatoddal, a te jóakaratoddal és kihasználjanak téged?! 

Építs magadnak ezekből a te előnyeidből várat magad kö-

rül, vedd körül magadat tisztelettel, kényelemmel, dicső-

séggel, végy magadnak megkülönböztetést az emberektől, 

mert hiszen te jobb, igazabb, becsületesebb vagy másoknál, 

és te ennélfogva közelebb állsz Istenhez, az üdvösséghez. Te 

már ismered az igazságot, te tudod, mit kell cselekedned; te 

nem cselekszed a bűnt, hanem a jót, és így igazság szerint ne-

ked több jogod van arra, hogy Isten országába bejuss, mint a 

tévelygőknek, akiket te tanítasz és oktatsz az Isten dolgaira. Így 

suttog a sátán azoknak a fülébe is, akik Isten kegyelmi ajándé-

kaképp az igazság ismeretére eljutottak. Ezért szükséges, hogy 

az ember a maga megismert igazságával meg ne álljon, és hoz-

zá ne kezdjen magában semmiféle munkához, ami az ő üdvös-

ségét szolgálná, ha nem csakis az Istennel való teljes összeköt-

tetés és szövetségre lépés által, amely összeköttetésben az Isten 

szeretete sugározza be a lelkét. És akkor ez a lélek, akinek Isten 

elnézi és megbocsátja a hibáit és tévelygéseit, odaáll ütközőül 

az Isten szeretete és a tévelygő emberiség közé és a tévelygése-

ket, a bűnöket a saját lelkével felfogva, szelídséget és jóakara-

tot tanúsít azokkal szemben. Ebben a munkában, ebben az egy-

szerű szolgálatban megy végbe az Istennek igazán megbocsátó 

nagy ereje és kegyelme. 



 240 

 Mert az embernél „jóllehet a lélek kész, de a test erőt-

len”. Lehetetlen, hogy akik testben élnek, üdvözülhessenek; 

lehetetlen, hogy a testi ember a maga igazságával és okoskodá-

sával az Isten országát megláthassa. „Test és vér az Isten or-

szágának örökségét nem vehetik”. Hanem igenis elérheti azt az 

ember az önfeláldozó munkában, amelyben a tévelygések, a 

bűnök és hibák, amelyek a földi ember természetéből erednek, 

feloldódnak és megsemmisülnek abban a szeretetben, amellyel 

az ember a tévelygők ügyét szolgálja. Hogy akik ma még té-

velyegnek, akik ma még nem ismerik Istent, azon a jóságon és 

szereteten keresztül, amelyet tapasztalnak, megismerhessék az 

eszményi szépet, az eszményi jót, habár még nem is a maga 

tökéletes mivoltában. Mivelhogy az ember, bármennyire törek-

szik is, az ő hibás természetével teljesen nem veheti fel a ke-

resztet, teljesen nem járhatja végig a Golgotát anélkül, hogy az 

ő lelkét is meg ne fertőztesse a maga hibás, bűnre hajló termé-

szete. De ebben az önmagára ismerésben, ebben az önmagát 

méltatlanná tevésben, ebben az önmaga lekicsinyítésében, az 

önmaga bűneinek tudatában, amellyel ezt a munkát végzi, az 

Isten kegyelmének napja felszívja, megsemmisíti az ő bűneit. 

Megtisztítja őt a bűnre való hajlandóságtól, megigazítja, átvál-

toztatja, újjáteremti a lelkét, hogy megdicsőítse őt az országá-

ban, amikor elérkezik az az idő, hogy magához hívja azokat, 

akiket kiválasztott az üdvösségre. 

 Ebben az egyszerű titokban, amely a „földi ember” előtt 

mindvégig titkos dolog marad, megy végbe az Isten nagy ke-

gyelme és üdvözítő akarata. Ezt csak azok értik meg, akik elhí-

vattak és kiválasztattak. Elhívattak ugyan mindazok, akik-

nek a lelke megérett arra, hogy az igazságot keressék, ku-

tassák; akiknek a füle már érzékeny arra a hangra, amely 

felülről jön. De ezek közül soknak a szíve még telve van 

engedetlenséggel, öndicsőítéssel, önértékeléssel, egyszóval a 

gőgnek még éledő parazsával, és az elhamvadt parázs ha-

mujával. Elhívattak ezek is a szolgálatra, és vállalnak is szol-



 241 

gálatot, de még nem a szívükkel szolgálnak, hanem a testükkel; 

s mivel a lelküket még nem adták át Krisztusnak, vagyis az élő, 

testté lett Igének, így a testükön keresztül még mindig a sátán 

foglyai. És bár számítanak és reménykednek az ő üdvösségük-

ben, azért mégis kívül maradnak, mert több bennük a számítás, 

több bennük az önértékelés, semhogy az Isten felolvaszthatná 

és megsemmisíthetné azt. Isten csak akkor olvaszthatná föl és 

semmisíthetné meg, ha a lelküket átadnák neki; de ők a lelkü-

ket megtartották maguknak. A lelkük hibás természete még 

erősebb bennük; még ezeket a hibákat nem akarják levetkőzni; 

még nem látták be, hogy egészen át kell adniuk magukat, hogy 

az ő egész lényüket át kell formálnia Isten kegyelmének, hogy 

egészben megjelenhessenek Isten országában. Ezek az életük-

ből csak egy kicsiny részt, a lelkükből csak egy kis hangulatot 

adtak át, a többi rész még mindig a világé, a világ szeretetéé. 

 Ezek azok, akik kívül maradnak; ezek azok, akik 

vádolnak, zúgolódnak, szitkozódnak és átkozódnak az ajtó-

kon kívül. Ezek azok, akiket az ítélet szele elsodor máshová, 

mert ezek azok az örökké lázadó lelkek, akik a lázadást 

tovább szítják és elhitetik azokat, akik hozzájuk hasonlók. 
Ezek a Judások, akik a menny kapujához közel a kárhozatot 

szerzik meg maguknak. Ezek azok az engedetlenek, akik bár 

egy fejlődési turnust végig csináltak, mégis, amikor az ítélet 

elkövetkezik, még mindig megmaradnak bűneik és tévelygése-

ik mellett, mert a lelkűkből nem irtották ki az engedetlenséget, 

még nem tudtak teljesen lemondani az ő nagyságukról, az ön-

maguk túlértékeléséről. Ezek azok, akik perlekednek az Is-

tennel, akik „igazságot” emlegetnek, mert még mindig ben-

ne vannak az ő bűneikben. És jóllehet, nagyot cselekszenek, 

dolgoznak és munkálkodnak Isten országáért, az Isten igaz-

ságát mégsem veszi be a lelkük. Ezek azok, akik majd azon a 

nagy napon azt fogják mondani: „Uram, Uram, nem a te ne-

vedben prédikáltunk-e, a te nevedben sok nagy és hatalmas 



 242 

dolgokat nem cselekedtünk-e?” — És ezekre mondja az Úr: 

„Nem ismerlek titeket!” 

 Azért vigyázzatok és imádkozzatok, hogy kísértésbe ne 

essetek! Mert minél többet tud az ember, minél fényesebben 

ragyog az értelme, és minél mélyebbre hatolnak az érzései, 

minél inkább megtölti a körülötte képződő szférákat rezgések-

kel: a lelkében egy kicsiny tévelygés, egy kicsiny gőg, az en-

gedetlenségnek egy kicsiny szikrácskája annál veszedelmeseb-

ben gyújt, és felégeti az egész fejlődés eredményét. És akkor 

hiába volt a tudás a bölcsesség; hiába voltak a szenvedések is: 

ő mégis kívül marad azon a kapun, amely elválasztja a juhokat 

a kecskéktől. A megtérés tulajdonképpen ez: teljes önalárende-

lés és engedelmesség Istennek. Ismerje fel az ember minden-

ben és minden időben az Isten akaratát, és ne akarjon semmit 

önmagától, hanem várja be, hogy az Isten hogyan akar rendel-

kezni felette. Ne akarjon az ember még csak tanítani se, 

mert az Istennek nincs szüksége arra, hogy az ő országát 

avatatlan emberszellemek terjesszék és hirdessék. Isten ki-

választja azokat a pásztorok közül, a bölcsek közül és a prófé-

ta-lelkek39* közül, akikre az ő országának terjesztését bízza. És 

akiket kiválaszt, azokat elhívja, és akiket elhív, azokat megiga-

zítja; ezek pedig a megigazulás által Istennel szoros kapcsola-

tot nyernek, átadják magukat Istennek, az ő Atyjuknak és Isten 

megadja nekik, hogy mikor mit szóljanak. 

 De aki nincs kiválasztva, akire az Úr nem bízta azt, 

hogy az ő országáért síkra szálljon, az, ha angyalok nyelvén 

szólna is, egyetlen lelket sem tud megnyerni, hacsak azokat a 

lelkeket az Úr előzőleg nem szólította, egy titokzatos hatalom 

által elő nem készítette, Magához nem vonzotta. Egyetlen lé-

lekbe sem tudja senki beleplántálni az Isten igazságát, hacsak 

                                                 
39 * Ez a három típus volt az, amelyhez tartozók észrevették a Krisztus 

születését. (A pásztorok az egyszerű lelkek, a bölcsek: a kereső és kutató 

lelkek, a próféták pedig, akik elejétől fogva elhívattak.)  

 



 243 

az a lélek nem vágyakozik, nem óhajtozik az után, hogy az Isten 

országáról és annak igazságáról valamiféle tudomást szerez-

zen. Aki érzi ennek szükséges voltát, és kéri Istent, bárha a leg-

egyszerűbb módon is, az Isten kiválasztja azt arra, hogy tudjon 

róla. Az ilyenekkel Isten összeköttetést tart fenn, vezérli őket 

útjukon, és rájuk árasztja az ő áldását, az ő kegyelmét. És ezek 

megtudják azt, amit tudniuk kell — nem érdem szerint, hanem 

Isten kiválasztása szerint. 

Mindezek után pedig a kérdésre ez a feleletem: Isten annak 

adja, akinek akarja, hogy megértse az ő országának titkait. 

Akinek Isten nem adja, az úgyis hiába keresi. Isten szereti 

az engedelmes emberlelkeket, és azokat nem érdem szerint 

jutalmazza, hanem az ő szeretetének és kegyelmének ki-

áradása szerint. 

 

Befejezés. (**) 
A lehanyatló korszak. — Az uralkodó eszme. — A bűnbocsánat takarója. 

— A szent tűz átalakító hatása. — Az új reformáció. — Az Eszme sorsa. — 

A hit és a tudomány harca. — A spiritizmus világossága. — Az új haza. 

 Azok az idők, amikor a magvetés folyik — mint ami-

lyen az Úr Jézus idejében is volt — telve vannak annak az idő-

nek, annak a kornak zavaros felfogásával. Az elmúló korszak 

levegője, szellemi és lelki igazságai azok, amelyek olyankor 

betöltik az emberek gondolkozását és érzésvilágát. Ilyenek a 

mostani idők is, amelyek egy eljövendő korszák, előestéjét 

képezik, amikor a holnapra való gondolatokat, érzéseket és 

igazságokat vetjük és vetitek ti is el, míg körülöttetek telve 

van a légkör az elmúlt idők, az elmúlt korszak emlékeivel. 
Azok az emberi lelkek, akik ezzel a korszakkal elmúlnak, en-

nek az atmoszférájával hosszú-hosszú időre pihenni térnek; az 

ő gondolataik, felfogásuk, igazságaik velük együtt sírba száll-

nak. Csupán akiknek a lelkük ébren van, akiknek a lelkét meg-

érinti annak az életnek a szellője, mely felülről jön és végighul-

lámzik a világon, a világon élők gondolat- és érzésvibrációin: 

azok érzik, hogy valami van a levegőben, hogy változás előtt 



 244 

állnak. De ezek sem tudják, honnan, merről jön a változás, mi 

okozza azt a különös feszültséget, amely a mát a holnaptól el-

választja. Kínosan érzik magukban is ezt a változást és szen-

vednek a külső nyomás alatt, de a lelkükben már elfogadták a 

mennyei szellő által hozott újat, frisset, világosabbat, üdítőb-

bet, és mintegy az emberi akaratukon kívül megragadja azt a 

lelkük, mert érzik és a tudatalatti énjükben meg vannak róla 

győződve, hogyha élni akarnak, és a lelkük előmenetelét akar-

ják munkálni, akkor ehhez az égből alászállt eszméhez kell 

pártolniuk. 

 Ezek legtöbbnyire már mint szellemek elfogadták az 

igazságot és magukban sok fogadkozással és kemény el-

határozással jöttek a földre, hogy részt vegyenek ebben az át-

alakuló és átalakító munkában, mint ahogyan ti is részt vesztek 

benne. Boldogok mindazok a lelkek, akik megérzik az idők 

szelét, akik megérzik, hogy jönnie kell valaminek, ami átalakít-

ja a világot, mert úgy, ahogy eddig volt, nem maradhat. Ez az 

új eszmeáramlat lelkeket vonz, lelkeket sodor magával, és 

mindjobban és jobban terjed szét a világon az ébredés a lelki 

megmozdulások, a lelki feleszmélések alakjában. Nézzetek 

szét: a lelkek mindenfelé fáradtak és keresik, kutatják a megol-

dást; keresik, hogyan lehetne jobb, igazabb és több életet élni, 

mert elfáradtak a saját tévelygő eszméik következményeinek 

feldolgozásában. Elfáradtak és szeretnének megpihenni; sze-

retnék a lelküket felfrissíteni, hogy az újabb, a jobb, a tisztább, 

a becsületesebb áramlatban munkálkodhassanak a saját lelkü-

kön. Azért látjátok, hogy az egész világon mindenfelé hirdetik 

az evangéliumot. Az egész világon mindenfelé széjjeljárnak, és 

hirdetik a megtérésnek, az újjászületésnek szükségességét. A 

spiritizmus is egyik ilyen ága, ilyen mellékfolyója annak az 

eszmeáramlatnak, amely a világon keresztülfolyik és végzi a 

maga munkáját az emberi lelkeken. 

 Boldog az, aki észreveszi az idők jeleit, és engedi magát 

felébresztetni ez által az áramlat által! Mert ki miben munkál-



 245 

kodik, kit miféle eszme szív fel, szükséges, hogy az annak az 

eszmének a diadalra jutásában fáradozzék, szükséges, hogy 

áldozzék az életéből. Amikor pedig az az eszme diadalra jut, ki 

mit tudott benne munkálni, ki mit tudott érte áldozni, az az 

eszme annyit fizet vissza az ő munkásainak. És hogyha az az 

eszme Istentől való és az igazságot, a kegyelmet hirdető, akkor 

boldogok lehetnek azok, akik annak az eszmének a szolgálatá-

ba szegődtek és elfeledkeznek érte az ő múlandó életükről, az ő 

testi szükségleteikről, igényeikről, önző emberi céljaikról, s 

ahelyett a lélek céljának szolgálatában élik le az ő kicsiny éle-

tüket. Ez az eszme ezért felemeli, és áldásaival árasztja el őket. 

Ezért mondom mindnyájatoknak, akik ebben munkálkodtok, 

akik ennek az eszmének a húsává és csontjává váltok, ennek az 

eszmének oszlopaivá erősödtök, amely oszlopokon annak az 

eszmének fénye, ragyogása nyugszik: minél igazabb munkásai 

voltatok, minél többet áldoztatok önmagatokból az eszme di-

csőségére, diadalra juttatására, annál több fény, erő, áldás hull 

reátok vissza. És hogyha el tudtok feledkezni önmagatokról, a 

testi énetekről, a szeretet Istene is elfeledkezik a ti múltatokról, 

a ti tévelygésben eltöltött életeitekről és eltakarja azokat min-

den hibájával és tévedéseivel együtt és bevonja feledéssel. És 

azok mindenkor fedve is maradnak, hogyha ti azt a takarót, a 

bűnbocsánatnak, a kegyelemnek a takaróját fel nem emelitek, 

azaz, ha vissza nem tértek elhagyott bűneitekhez. 

 Azért mondom, hogy új élet, új tavasz, új virágfakadás 

áll azok előtt, akiket az eszme fel tud szívni. A régiek elmúl-

nak, megszűnnek kísértéseikkel, szomorú és bánatos emlékeik-

kel együtt; új életturnus, új kezdés előtt állnak azok, akik ennek 

az eszmének a szolgálatába szegődtek. Így volt ez akkor is, 

amikor még gyermekkorát élte az isteni eszme a földön; azok a 

lelkek, akik annak idején felismerték és elfogadták az eszmét, 

már mind a nyugalom, a békesség és a harmónia világában 

élnek; nem háborítja őket többé senki és semmi, mert megtalál-

ták mindnyájan az ő hazájukat, amit Krisztus ígért azoknak, 



 246 

akik Őt követik. De mindegyiknek kellett valamit tennie, vala-

mit adnia önmagából, a maga életéből, a mulandó életből; 

mindegyiknek kellett valamit odatennie az áldozati oltárra a 

lelkének, a szívének tiszta érzéséből és nemes törekvéseiből. 

Nem mondom, hogy annak a kornak az emberei tökéletesek és 

hibátlanok voltak, hogy mentesek voltak tévedésektől és té-

velygésektől, de a lelkükben ott élt a meggyújtott szent tűz, 

amely az ő átalakulásukat, átformálódásukat végrehajtotta. 

Ennek a szent tűznek a világossága és melege napfényre hozta 

és leolvasztotta a lelkűkről a tévelygő emberi én hibás és botló 

gondolkozását és talán alacsonyrendű érzéseit. A régi énjük 

megszűnt. De szükséges volt, hogy ez a tűz elevenen égjen a 

lelkükben. Ők voltak Krisztus igazságának első fáklyavivői; ők 

voltak a világító lámpások abban a sötét rengetegben, amely-

ben az emberiség bolyongott. Az ő világosságuk elárasztotta a 

sötétséget, és be tudott szűrődni azokba a barlangokba is, aho-

va a bűn mindazokat a lelkeket bevonszolta, kik hajlottak a 

gonosz szavára. 

 Egyes korok, egyes századok világosak voltak az ál-

dozatok tüzétől. Ezek az áldozatok tiszta utat hagytak maguk 

mögött, amerre elhaladtak, mert ezt az utat az ő lelkük áldoza-

tával megtisztították a ragadozóktól, a prédára lesőktől, amíg 

rajta az ő világosságuk végigvonult. 

Azután azon az úton is ismét sötét lett. Mert az Egyháznak is 

volt aranykora, amikor magas, tiszta érzésű lelkipásztorok, az 

Úrnak igaz követői, a maguk életével pecsételték meg azt az 

igazságot, amelyet a szívükbe fogadtak, és amelyet a földi vi-

lágban valósággá tettek. Aztán megint jöttek a „béresek”, akik 

az eszme köntösét magukra vették, de a szívüket, a lelküket 

nem világította át, és nem alakította újjá az eszme. A ragyogó 

külső, a köntös fénylett rajtuk, de ez alatt a ragyogó köntös 

alatt gonoszat cselekedtek, megcsúfolták az eszmét, és az ő 

életük ismét sötétséget hagyott a földi világban, és a földi em-

berek megint nem tudtak tájékozódni, mert a bűn tombolt és a 



 247 

sátán szedte a maga áldozatait. Mikor pedig már egészen el-

sötétedett a látóhatár, akkor az Isten Lelkétől ihletett szol-

gák ismét megtisztították, ismét felemelték, ismét ragyogó-

vá tették, újjáalakították a bűnnel, tévelygéssel és gonosz-

sággal beszennyezett és befedett ragyogó eszmét. Megtisztí-

tották az emberi gonosz okoskodásoktól, és így mutatták 

meg újból a világnak. Ez volt a reformáció. 

* 

Ma új reformáció küszöbén áll az emberiség. Ismét ki kell 

emelni az eszmét a megszokás, a közönyösség koporsójából, az 

anyag szemfedője alól, és ismét meg kell mutatni vele az utat 

az emberek tömegeinek, hogy akik elfáradtak, akik megelégel-

ték már az emberies lelkesedést, és akik Istent keresik, meg is 

találhassák Őt. 

 De ez sem marad meg így, ahogy ma van, mert amikor 

az Eszme az emberek előtt ismét ragyogóvá van téve, amikor 

az Eszme ismét vezető szerepet tölt be, akkor megint rávetik 

magukat az átlaglelkek, akik vezetőkké, irányítókká teszik meg 

magukat; és mikor már az Eszme megint minden ember előtt 

elfogadható és befogadható igazsággá válik, akkor az átlaglel-

kek közönyén, önzésén és emberi természetén ismét darabokra 

törik. Ez az Eszme ma még rongyosan és úgyszólván meg-

csúfoltan kénytelen járni az emberek előtt; de eljön az idő, 

amikor majd szép ruhában jár, és általánossá válik. S akkor 

azoknak, akik nem csupán a külső formát, az Eszme ruházatát 

látják, de annak benső valóságát, ismét szükségük lesz olya-

nokra, akik a lelkük megmentésére alkalmasak, és akiket ezek a 

lényeget kutató és szellemi szomjúságtól űzött lelkek keresnek, 

és mint elrejtett forrásokat meg is találhatnak. 

 Ezért kell nektek most dolgoznotok, ezért kell nektek 

most itt lennetek és foglalatoskodnotok ebben a munkában, 

hogy az a forrás, amikor ti már elmentek, utánatok is még min-

dig találjon egy keskeny kis erecskére, amelyen keresztül le-

folyhat a szomjúhozó vándorok felüdítésére. Hogy azok a lel-



 248 

kek, akik az ő átalakulásukat, az ő újjászületésüket elvégezték 

és az ő megtérésükkel egy jobb, tisztább létállapotba emelked-

tek, mintegy első réteget képezzenek és munkálkodjanak azok-

nak a lelkein, akik meg őutánuk következnek. Mert mindig 

voltak és mindig lesznek az embercsoportokban olyan elkésett 

és gyenge lelkek, akik az ébresztés idején még alvó állapotban 

nem tudtak tájékozódni, mert nem tudták, honnan jő a szó, mi-

re figyeljenek, mit tartsanak meg, és mit hagyjanak el. Most is 

telve van ez a ti korotok olyan lelkek tömegeivel, akik akarná-

nak a jóhoz, az igazhoz pártolni, de nem tudják, hogy kinek, 

minek adjanak igazat, s hol találhatják meg a valóságot? Ezek a 

lelkek még most tétováznak, mert még gyengék, szemeik még 

nem bírják el a világosságot, és úgy találják, hogy még jobb 

nekik a fészekben. De amikor felnövekednek, és az igazság és 

a hamisság között különbséget tudnak tenni, akkor erős akarat-

tal ők is szolgáivá, munkásaivá szegődnek annak az igazság-

nak, amelyet ma még nem tudnak felismerni.  

 Ezek újra fognak jönni, és az ő lelkük akkor már keres-

ni fogja azt a táplálékot, amelyet most még nem vesznek a ke-

zükbe, mert még nem tudják, mi az. Akiknek az ébredése, újjá-

születése élő van jegyezve — hogy úgy mondjam a Gondvise-

lés nagy naptárában — azoknak újból kell jönniük, hogy még 

egy utolsó mozdulattal magukhoz vonhassák azt, amire a lelkük 

éhezik és szomjazik. 

* 

Azután pedig elkövetkezik a kiválasztás, s akik az Igazságot a 

maga leplezetlen formájában fel tudják ismerni, akiknek az 

igazsághoz nem kell emberi dekoráció, akik nem az emberi 

tekintélyen keresztül fogadják el, akik nem az ő emberi hallá-

suktól és emberi látásukból teszik függővé (hogy t. i. az igaz-

ság milyen formában és hogyan jelenik meg), hanem a szívük 

érzi meg, és a benső természetük ismeri fel egy pillanat alatt, és 

úgy ragadják magukhoz az igazságot: azok új világot, új lehe-

tőséget találnak, amikor majd a földre jönnek. Ezeken keresztül 



 249 

kezd új életet az egész világ, mert át kell alakulnia az egész 

világnak, mielőtt még a menny kapui bezárulnának. Kétfelé 

oszlik a lelkek csoportja: az egyik siet a kárhozatra, a másik 

pedig az Igazság által óhajtja és akarja az Isten akaratát már itt 

a földön megvalósítani. 

* 

Természetes, hogy ez nem megy simán, nem megy könnyen és 

áldozat nélkül, mert hisz az igazság felé törekvőknek a kárho-

zatra menő lelkektől sok háborgattatást kell szenvedniük. A 

tévelygések emberei azt hiszik, hogy ők vannak a helyes úton, 

és üldözik azokat, akik az Isten útját választották. 

 Ezért szükséges, hogy azoknak, akik a fejlődésüket még 

csak az utolsó időkben tudják elvégezni, legyen mire támasz-

kodniuk, legyen mivel táplálkozniuk, legyen mellettük egy 

erősség, amelyben a lelkük meg tudjon fogódzkodni, amikor a 

háborgattatások és üldözések idején keresik azokat az igazsá-

gokat, amelyeket megéreznek és megismernek, de még gyen-

gék lesznek a hitben. Mert az ördögnek a tudománya olyan 

hatalmas méretekben fog a világon elterjedni, hogy az meg-

ingatja a hitet, megingatja az írások igazságát, és semmis-

nek jelenti ki azt, amire most a lelkek csoportjai támasz-

kodnak, és úgy végzik el újjászületésüket. A szentírást meg-

hazudtolják. A tévelygés szelleme felveszi a harcot, és az 

ú.n. világi tudomány a szentírásban lefektetett igazságok 

külső formáját darabokra töri össze. Ez a hit és a tudomány 

harca lesz. Azért az Úr a hit mellé idejében adott olyan meg-

győződéseket, olyan lelki igazságokat, amelyeket nem tud és 

nem is fog tudni a világi, észhez szóló tudomány megsemmisí-

teni, mert nem is tudja megmagyarázni. Mert amit a tudomány 

meg tud magyarázni az észnek, azt meg is tudja semmisíteni, és 

más oldalról bizonyítani annak az ellenkezőjét. 

 Mert hiszen a tudomány éppen olyan befejezetlen, ép-

pen olyan szilárd alap nélkül való, mint amilyen az átlagember 

hite. Hiába vannak elbizakodva a tudomány emberei: az ő igaz-



 250 

ságukat az utánuk következő kor megsemmisíti. És hiába es-

küsznek a betű igazságára azok, akik hitüket a betűre alapítot-

ták: az ő hitüket éppúgy el tudja mosni a következő feltevés, a 

következő igazság, mint ahogyan a tudomány fejlődésével el-

mossa a régebbi igazságot a későbbi igazság. De az Isten az ő 

kiválasztottjainak, azoknak a szellemeknek és embereknek, 

akik Őt igazán a lelkük legbensejében keresik, és akik érzik és 

tudják — ha nem is képesek bebizonyítani, hogyan és miként 

— hogy van Isten, és azért szeretnék a jónak, az igaznak diada-

lát munkálni a lelkükben, mert több bennük az engedelmesség 

az Isten iránt, több bennük a vonzódás a jó iránt, mint a rossz 

iránt: időről-időre megadja azokat a bizonyságokat, azokat a 

vitathatatlan igazságokat, amelyek azokban az írásokban sza-

vakból állnak és mondatokba vannak összerakva. Ezeknek 

megadja a világosságot, hogy ezeket az igazságokat a ma-

guk szellemi formájában, életeleven tevékenységében meg-

lássák, és felismerhessék, és bennük munkálkodva magukat 

mindjobban és jobban beleélhessék. Mondom, Isten ezek-

nek, akik ebben az igazságban élnek és élni óhajtanak, 

megadja azt a bizonyosságot, amit a földi tudomány, a földi 

igazság le nem dönthet, és meg nem semmisíthet. 
 Ilyen igazság a spiritizmus, ez az Istentől leküldött su-

gár, amely belevilágít a látható világon keresztül a láthatatlan-

ba, óh, a földi ember nem kutathatja ezt ki, hogy belőle pozitív 

tudományt alkothasson a maga számára, hogy az mindenkinek 

hozzáférhetővé válhassék, legalább még most nem; csak azok 

számára, akik ki vannak választva. Nem azért, mintha ők job-

bak, tisztábbak volnának, vagy több értelmük volna, vagy va-

lamiféle más előnyeik volnának azok felett, akik ezt még nem 

ismerik, nem; ez a kiválasztottság nem érdem szerint történik. 

Isten különös kegyelmének megnyilatkozása az egyiket 

azért vezérli erre az útra, mert gyenge, a másikat azért, 

mert szegény, a harmadikat azért, mert erős és munkál-

kodni képes, a negyediket azért, hogy hitet nyerjen, amelyet 



 251 

már elveszített. Tehát telve van ez az épület is süketekkel, 

vakokkal, csonkákkal, bénákkal, sőt még halottak is vannak 

közöttük. De vannak kereső, kutató, éber szemmel figyelő lel-

kek is, akik munkát vállalnak ezek közt a csonkák, bénák és 

betegek közt, hogy belőlük ép, egészséges és erős lelkeket 

formáljanak. Hogy az Isten ezeken az alig gyógyultakon vé-

gezhesse el az ő hatalmas nagy akaratát, hogy ezeken keresztül 

hirdethesse majd a világnak, hogy Igazság van, Törvény van, 

Kegyelem van, és van a jónak jutalmazása és a gonosznak 

bűnhődése. Hogy ezeken a meggyógyultakon keresztül mutas-

sa meg az Isten Lelke a világnak, hogy milyen hatalmas erővel 

dolgozik, amelynek nem tud senki és semmi ellenállani. Mert 

minél inkább üldözik ezt az isteni Lelket, minél inkább bele 

akarják szorítani a koporsóba, annál inkább feltör az, és az 

utolsó idők jeleit hirdeti, hogy mielőtt még eltűnnék a jelenlegi 

világ, megfújja azokat a harsonákat a világ négy tája félé, ame-

lyeknek szavára mindazok felébredjenek az Úr eljövetelének 

napjára, és készen várják őt, akik az Életre valók. Ez az utolsó 

idők látképe. 

* 

Ebben kell munkálkodnotok mindnyájatoknak, akik elfogadtá-

tok az Isten kegyelmét, az Isten Lelkének a megkeresését. Mert 

hiszen az Isten Lelke titeket is mint sántákat, bénákat, vakokat 

keresett föl azokban a szakadékokban, azokban a lelki pocso-

lyákban, amelyekbe beletévedtetek, és azokban a barlangok-

ban, ahova elhúzódtatok, hogy az Isten büntető keze meg ne 

találjon titeket. De Isten kegyelme megkeresett, Isten kegyel-

me megvilágított és felöltöztetett titeket a bizonyossággal; 

megmutatta az új Földet, az új hazát, megmutatta a célt és 

kezetekbe adta az eszközöket is, hogy harcoljatok érte, hogy 

meghódítsátok az új világot, azt a boldogabb létállapotot, me-

lyet a megtérő lelkek sokaságának szánt az ő bőséges és nagy 

kegyelméből. Hogy pedig oda semmi tisztátalan be ne mehes-

sen, t.i. semmi abból a régiből, azért meg kell halnia a régi hi-



 252 

bázó, tévelygő, bűnös embernek, hogy a Krisztust követő új  

ember feltámadhasson. Ezt a meghalást nektek napról-napra 

részenként el kell végeznetek; a hibázó, tévelygő, testi ember 

igazságának meg kell halnia, az önző ember igazságának meg 

kell semmisülnie. S nektek napról napra tisztábban és alázato-

sabban kell odaállnotok a leszámolás elé, hogy Ő megbocsát-

hassa a bűneiteket, hogy meggyógyíthasson a hibáitokból, és 

hogy megerősíthesse a lelketeket a holnap küzdelmeivel szem-

ben, amely rátok vár a testben. Nektek napról napra fel kell 

vennetek az ő keresztjét, napról napra előbbre kell haladnotok 

azon az úton, amelyen Ő ment előre a Golgota felé. Nektek 

napról napra jobban meg kell értenetek Őt, az ő érzését, az ő 

akaratát, hogy amikorra odaértek a megdicsőülés hegyére, ak-

korra Ő már teljesen bevonulhasson a szívetekbe, a lelketekbe, 

hogy meg legyetek mentve, hogy Ő mindenestől fogva a magá-

énak vallhasson titeket, és ne kelljen még egyszer a mélységben 

küzdenetek, hanem megtaláljátok nála, benne, az Isten eszmé-

jében a ti egész lényetek boldogságát és üdvösségét. És nem-

csak ti, hanem mindazok, akik rajtatok keresztül az igazság 

sugarában megfürödnek és a kegyelmet fel tudják fogni, hogy 

azt magukhoz vonzhassák, hogy ezek is mind, akik utánatok 

jönnek, részeseivé lehessenek az isteni kegyelem kiára-

dásának, amellyel Ő magához vonja e világból azokat, akiket 

elejétől fogva elválasztott az üdvösségre. 

 

 


	(**)
	Bevezetés.(**)
	A SZELLEM TESTEI.
	I. Lelki-testek. (**)
	II. (**)

	2. Az idegszféra(**)
	I.
	II. (**)

	3. A szellem kibontakozásának útja. (**)
	A LÁTHATÓ ÉS A LÁTHATATLAN EMBER.
	1. A lélek nyílt és rejtett tulajdonságai. (**)
	2. Az öntudat különböző rétegei. (**)
	3. Az álomélet. (**)
	HATÁSOK ÉS VISZONTHATÁSOK.
	1. Az ima hatása. (**)
	2. Fogadalom és igézet. (**)
	BŰNBOCSÁNAT ÉS KEGYELEM
	1. A bűnbocsánat misztériuma. (**)
	2. Valakiknek megbocsátjátok bűneiket, megbocsáttatnak nekik; akiknek megtartjátok, megtartatnak. (Ján. XX. 23.) (**)
	3. A megváltás titka. (**)
	AZ ÁLDOZAT.
	3.Az áldozatról általában. (**)
	2. Az „isteni igazság” misztériuma(**)

